
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 16 (1942)

Heft: 1

Artikel: Charles Secrétan et la pensée philosophique au XIXe siècle

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 3o —

CHARLES SECRÉTAN

ET LA PENSÉE PHILOSOPHIQUE AU XIX" SIÈCLE

par M. Arnold Reymond

Professeur à la Faculté des lettres

En 1917, la Revue de théologie et de philosophie de Lausanne

commémora, avec un retard de deux ans (causé par la guerre)
le centenaire de la naissance de Charles Secrétan L Sollicité
de contribuer à cette commémoration, Emile Boutroux, alors
dans la pleine maturité de sa pensée, répondit en ces termes :

« C'est de tout cœur que j'accepte l'aimable invitation, que vous
voulez bien m'adresser, d'bonorer avec vous la noble et chère

mémoire du philosophe de Lausanne. En tout temps il est utile
de méditer ses hauts enseignements. A cette heure où éclate si

terriblement la malfaisance dont sont capables l'intelligence et la
volonté qui prétendent se débarrasser du frein moral, relire Secrétan,

c'est chercher auprès d'un esprit et d'une conscience
supérieurs une réponse aux questions qui nous tiennent à la gorge. » 2

Ces paroles, pour avoir été écrites il y a vingt-quatre ans,
n'ont rien perdu de leur actualité. Elles montrent, d'autre part,
quelle valeur attribuait à l'œuvre de Secrétan l'un des maîtres
les plus pénétrants de la philosophie française contemporaine.

1 Les études publiées à l'occasion de cet anniversaire sont les suivantes :

E. Boutroux : L'« esprit » de la philosophie de Charles Secrétan, pp. 249-252 ;

Ch. Gide : Charles Secrétan. économiste, pp. 253-264 • Fh. Bridel : La morale de

Charles Secrétan, pp. 265-288; M. Millioud ; Charles Secrétan métaphysicien,

pp. 289-299; A. Reymond: Les préoccupations théologiques de Charles Secrctan,

pp. 3oo-3io; R. Guisan : Les œuvres de Charles Secrétan, bibliographie chronologique,

pp. 3ii-345.
a Revue de théologie et de philosophie, 1917, p. 2-i9-



— 3i —

Esquisser en quelques traits cette œuvre, montrer brièvement

quelle a été et quelle est encore son influence, c'est ce que je
vais tenter de faire.

*« *

La philosophie, comme on le sait, essaie de répondre aux
problèmes suivants : en vertu de quoi l'homme et l'univers
existent-ils et quel est le but de leur existence Parmi les

solutions possibles de ces problèmes, l'originalité de Charles
Secrétan est d'avoir choisi l'idée de liberté comme étant le fil
d'Ariane qui permet à la pensée de sortir du labyrinthe obscur

où elle tâtonne et se débat, lorsqu'elle essaie de résoudre

l'énigme du monde et celle de la vie humaine avec ses beautés

et ses laideurs, ses joies et ses souffrances. Selon cette idée,
la réponse aux questions métaphysiques ne peut être fournie,
si l'être suprême ou Dieu n'est pas absolument libre et
indépendant. Pareille affirmation n'est sans doute pas le fait du

hasard. Comme le déclare Maurice Millioud : « Pour
comprendre cette ferveur, cette passion de la liberté qui possède
Ch. Secrétan, qui le transporte à ce point qu'il ne met pas d'autre
nature en Dieu que la liberté, je dis qu'il faut regarder en lui
non point l'auditeur de Schelling, ni l'admirateur de Kant, ni
même l'ami de Vinet, mais le Vaudois tout d'abord. »

Cette thèse, M. Edmond Grin l'a faite sienne dans l'ouvrage
si documenté qu'il a consacré à l'évolution de la pensée de

Charles Secrétan1 ; il montre, avec preuves à l'appui, que
La philosophic de ta Liberté publiée par le penseur vaudois plonge
ses racines dans le libéralisme, à la fois politique et religieux,
qui s'est développé dans notre pays, au début du XIXe siècle,
libéralisme dont les sociétés d'étudiants étaient, à cette époque,
les fougueux champions.

Quant à l'élaboration systématique de sa pensée, Charles
Secrétan a indiqué lui-même les philosophes qui lui avaient
servi de guides. En effet, dans la préface de l'ouvrage que

1 Les originel! et L'évolution de La pensée de Charles Secrétan, Lausanne 1930,

pp. 18 sq.



— 3a —

nous venons de mentionner, il déclare ceci : « Le système
esquissé dans ce livre a, je crois, l'originalité qu'on peut
demander à la philosophie, c'est-à-dire qu'il est le développement

indépendant d'une pensée dont les éléments se trouvent
disséminés dans l'histoire. Scot h Descartes, Kant, M. de

Schelling, sont mes premiers maîtres. » Cela dit, voici en

quelques mots comment Secrétan procède.
Au point de vue de la méthode tout d'abord, il se réclame de

la raison, appuyée sur l'expérience, à condition toutefois
d'englober dans le terme d'expérience les données qui concernent
aussi bien la vie religieuse et morale que le monde sensible.
Par conséquent, les faits révélés doivent être, eux aussi, pris en

considération, s'ils sont dûment justifiés.
La méthode ainsi définie, deux exigences s'imposent à la

réflexion métaphysique.
D'après la première, le devoir et iobligation morale se présentent

à tout honnête homme comme une donnée irréductible ; ils ne

sauraient par conséquent être escamotés ou dénaturés. « Oui,
certes, dit Secrétan, il est possible de douter du devoir et de

sa valeur absolue, mais ce doute est criminel, nous ne voulons

pas l'accueillir. »

La deuxième exigence est de nature rationnelle. Elle concerne
l'unité de l'être ; en effet, dans son désir de comprendre, la
raison ne sera satisfaite que si elle découvre un principe premier,
unique, duquel dépend nécessairement tout ce qui existe, et qui
lui-même ne dépend de rien.

Pareil principe ne saurait être une abstraction incolore, nue

et dépouillée de toute variété. Par exemple, l'étendue géométrique

comme telle ne peut être la cause créatrice des corps
physiques et des êtres vivants, dont les propriétés sont si

diverses. A plus forte raison le principe suprême doit-il être tel

que, sans lui, rien ne puisse exister et que, cependant, il se

suffise entièrement à lui-même. Dieu sera alors cette réalité

1 II s'agit ici de Duns Scot, rival de Thomas d'Aquin, et non de Scot

Erigène qui vivait au temps de Charles-le-Chauve.



— 33

ultime, s'il est défini comme étant absolument libre d'être ce

qu'il veut et de faire ce qu'il veut.
Dans ce cas, l'univers et tout ce qu'il contient n'ont pas une

existence nécessaire et de toute éternité. Ils ont été créés et
leur création apparaît comme un acte d'amour, dont le but
dernier est d'appeler à l'existence des êtres personnels qui
soient capables de se donner librement à leur créateur. La loi
morale, avec son caractère imprescriptible, se justifie alors
comme le moyen indispensable à cette réalisation.

Selon Secrétan, l'histoire de l'humanité, telle qu'elle est

racontée dans la Bible, justifie cette déduction ; car elle se

présente comme un drame dont les actes se déroulent dans

l'ordre suivant : création, chute de la créature, rédemption et
restauration de l'unité de l'espèce humaine, qui avait été

détruite par le péché.
Sans entrer dans le détail de la démonstration que nous

venons d'esquisser, nous insisterons seulement sur le fait que
voici. Au cours de sa vie, Secrétan a modifié ses idées sur
plusieurs points. S'il en est ainsi, c'est que les recherches faites sur
les origines du christianisme et de l'espèce humaine ne
permettaient plus, vers la fin du siècle passé, de prendre à la lettre
les récits bibliques ; et Secrétan était trop loyal pour ne pas le
reconnaître.

Il n'en est pas moins resté inébranlablement attaché aux
croyances fondamentales qui sont à la base de sa philosophie
de la liberté, à savoir : l'unité et la solidarité de l'espèce humaine,
le devoir imprescriptible de faire le bien, la révélation du Dieu
d'amour en la personne et l'œuvre de Jésus-Christ.

** *

Cette philosophie doit-elle être regardée comme entachée

d'un parti pris dogmatique inavoué Tout dépend du sens donné

à ce terme. Ce qui est certain, c'est que la méthode suivie est
aussi libérale et scrupuleuse que possible, ne cherchant à esquiver
aucune des difficultés que l'investigation philosophique rencontre
sur sa route. Pour s'en rendre compte, il suffit d'examiner



~ 34 ~

l'admirable Précis élémentaire de philosophic 1, dans lequel Secrétan

a résumé l'essentiel de ses principaux ouvrages métaphysiques.
En ce qui concerne la raison, elle est située comme suit dans

la vie psychique : « L'intelligence, tout d'abord, n'a pas d'autre
objet que la connaissance » 2

; elle s'exerce en nous comme
pensée. Celle-ci « dans sa forme se définit comme faculté de

juger » 3. Quant à son contenu, « toute pensée est une thèse ou
renferme une thèse, une affirmation, et cette affirmation porte
sur l'être » 4. Ici, Secrétan distingue soigneusement les diverses
modalités d'être, à savoir comme substance (ce qui existe en
soi et par soi) et comme êtres particuliers ou propriétés
particulières (ce qui dépend d'autre chose que de soi).

De cette diversité dans l'être résultent plusieurs interprétations

du terme unité, car, si ce terme désigne tout objet qui se

présente comme distinct à la pensée, il revêt des significations
diverses (arithmétique, qualitative, substantielle, etc.). « L'unité
d'un tas de sable signifie autre chose que celle d'un grain.
L'unité de la plante diffère de celle de la pierre et diffère également

de celle de l'esprit... Chaque degré différent de l'être
réalise une autre forme d'unité » 5.

C'est par la perception interne ou externe que nous atteignons
l'être dans ses multiples et infinies variétés ; mais lorsque nous

appliquons notre intelligence (c'est-à-dire la faculté de penser
prise dans sa généralité) aux perceptions externes et internes,
nous n'avons pas tout d'abord « connaissance des lois qui la
dirigent. Il en est de même des animaux qui, dans ce degré,

pensent comme nous. Mais l'homme diffère des animaux en

ceci qu'il peut se rendre compte des lois de sa pensée et s'élever

1 Lausanne 1868, in-16, pp. 3oi. Secrétan présente son ouvrage en ces termes

aux lecteurs : « Ce ne sont que de légers aperçus, mais dans la savante barbarie
où nous vivons, la philosophie, pour qu'on la tolère, ne saurait se réduire à

trop peu de place. » La disposition de ce Précis est telle « qu'on n'y méconnaîtra,
je m'assure, ni l'unité de plan, ni l'unité de but. Pris dans son ensemble, c'est
l'ébauche d'une preuve de l'existence de Dieu. »

2 Précis, p. 36. 3 Ibid., p. 55. 4 Ibid, p. 67. 5 Ibid., p. 69-70.



— 35 ~

ainsi aux vérités universelles et nécessaires. L'intelligence
ainsi tournée sur ses propres lois, sur le nécessaire et l'universel,
s'appelle raison, et c'est pourquoi nous avons appelé la
connaissance a priori, connaissance rationnelle. Les animaux sont
bien des êtres intelligents, mais dans le champ de notre
expérience, l'homme est le seul être doué de raison. C'est pourquoi
il est le seul être libre, perfectible, moral et religieux » h Et
Secrétan caractérise en de saisissants raccourcis ce que signifient

ces termes :

« Libre : la liberté n'est pas simplement la faculté d'agir et
de vouloir suivant sa nature ; dans ce sens l'animal serait libre
aussi. La liberté, c'est la faculté de déterminer sa propre
nature, ce qui suppose une règle, et la connaissance de cette
règle.

» Perfectible : la liberté et la perfectibilité sont une seule et
même chose. Pour se perfectionner, il faut se rendre compte
des lois qui doivent présider à notre activité et comparer à ces

lois la manière dont on agit réellement.
» Religieux : dans une rapide esquisse, nous avons vu l'idée

de Dieu se produire comme le résultat final de la réflexion de

l'esprit sur lui-même et l'expression synthétique des lois de la

pensée. Sans doute, l'origine des notions religieuses ne doit

pas être cherchée dans un travail conscient et volontaire de

l'intelligence sur elle-même ; mais l'adoration, quel qu'en soit

l'objet, témoigne de la faculté qui fait l'être raisonnable. Toute
adoration suppose, en effet, que l'adorateur sent sa dépendance,

qu'il se reconnaît des limites et qu'au delà de ces limites
il voit quelque chose. Toute adoration suppose que dans une
forme et sous une impulsion quelconques, il a réfléchi sur lui-
même et s'est fait une place dans l'ensemble qu'il entrevoit
plus ou moins confusément.

» Enfin moral : la moralité suppose une règle et la connaissance

de cette règle. L'obligation n'est pas un sentiment, mais

une certitude. Les vérités morales sont éternelles, universelles

1 Ibid., pp. 109-110.



36 —

et nécessaires dans leur principe, aussi bien que les vérités
logiques et mathématiques ; l'esprit les trouve en rentrant en
lui-même. Il n'est besoin de leur chercher une autre source que
la raison. C'est la même raison qui, dans le domaine de la théorie,

s'exprime par la nécessité de croire, et dans la pratique par
l'obligation d'agir. Et cette nécessité de reconnaître l'évidence
ressemble à une obligation morale bien plus qu'on ne l'imagine
d'ordinaire. La nécessité des opérations intellectuelles n'apparaît

clairement que dans les matières où nous sommes tout à

fait désintéressés.
» Si l'on appelle avec nous raison l'activité par laquelle

l'esprit se rend compte de ses propres lois, il faut encore rattacher

à la raison les jugements esthétiques. » 1

Cette manière de comprendre la raison et les connaissances

que, par son moyen, il est possible d'acquérir est-elle dogmatique

Elle le serait, si Secrétan n'affirmait à maintes reprises
(entre autres à propos de la nature de l'évidence, comme nous

venons de le voir) que certaines démarches de la pensée s'accompagnait

forcément d'un acte de foi. « Ce qui constituerait
proprement la connaissance, c'est la vérité, c'est-à-dire l'accord
de nos représentations avec une réalité indépendante de ces

représentations, que cette réalité soit en nous ou hors de nous.
Mais il est impossible de démontrer absolument la vérité de

la connaissance en général ni de quelque connaissance que ce

soit ; nous ne pouvons établir que la conformité de nos
représentations aux lois de notre pensée, laquelle résulte de leur
accord entre elles. Si nous attribuons à ces représentations
régulièrement enchaînées le caractère de la vérité, c'est par un
acte de foi universel et spontané, que nous légitimons en

dernier ressort par l'autorité de la conscience morale. » a

Quant aux lois de la pensée, elles « ne sont pas de telle nature

qu'il soit impossible d'y déroger » 3. « Nous trouvons la contradiction

dans toutes les sphères de l'être et de la pensée... »

« La fatalité de la contradiction s'étend à la contradiction

1 Tbid., p. 110-112. 2 Ibid., p. i3o-i3i. 3 Ibid., p. 97.



— 37 —

elle-même qui est à la fois inévitable, indispensable et

impossible. » 1

De là résulte qu'« il n'y a point de preuve particulière de

l'existence de Dieu » 2, mais seulement une preuve par convergences,

si l'on peut dire, laquelle n'est pas une démonstration
rigoureuse.

La critique même que l'on tente de faire de l'esprit humain
et des limites de son pouvoir à connaître quelque chose « repose
sur la foi, sur la croyance sans preuves à l'aptitude de l'esprit
à se connaître et à se juger lui-même » 3.

Ces divers passages et d'autres que l'on pourrait citer prouvent
nettement, nous semble-t-il, que la méthode secrétanienne répugne

en principe à toute affirmation dogmatique qui s'imposerait
sans faire valoir ses titres. Quant à l'application qu'en a faite
son auteur, on peut sans doute (et cette attitude est conforme à

l'esprit dt la méthode) ne pas être d'accord sur la nécessité

et l'étendue de l'acte de foi qu'il faut faire à tel ou tel moment
de la déduction rationnelle ; ou au contraire on peut déclarer

que Secrétan, lorsqu'il affirme découvrir uniquement par la

raison et l'expérience commune les dogmes issus du christianisme

historique, a postulé implicitement, en fait, la connaissance

de ces dogmes et l'acte de foi qu'elle implique. 4

On peut aussi reprocher à Secrétan d'avoir tenu pour simples
et immédiates des données qui, a l'analyse, se sont révélées

complexes et dérivées ; mais il ne faut pas oublier que vers le

milieu du siècle passé, sur le terrain des théories et des faits,
tant scientifiques qu'historiques, tout un ensemble de connaissances

qui nous est familier était alors inconnu.
Ces réserves n'atteignent pas l'esprit même de la méthode

secrétanienne et son effort d'éviter tout parti pris de dogmatisme.

** *

Une critique d'un tout autre ordre a été adressée à Charles
Secrétan.

1 Ibid., p. 70.
2 Ibid., p. io5. 3 Ibid., p. 104.

4 Cf. sa préface à la première édition de La philosophie de la liberté-.



— 38 -
Pour autant qu'elles ont une signification philosophique, ses

idées, a-t-on souvent déclaré, ne seraient qu'une simple
adaptation chrétienne des vues développées par Schelling vers la
fin de sa vie.

Est-ce vraiment le cas Pour s'en rendre compte, rappelons
brièvement quelle était la situation de la philosophie allemande

au commencement du XIXe siècle. A ce moment une réaction
se dessine contre Kant. Celui-ci, comme on le sait, par ses

conclusions critiques sur la raison pure, avait dénié à la pensée
humaine le droit de donner aux problèmes métaphysiques une
solution qui pût être rigoureusement prouvée ; à ses yeux, ces

problèmes ne peuvent être tranchés que sur le terrain pratique
et au moyen de croyances.

Mais Fichte, le successeur immédiat de Kant, estime que celui-
ci s'est arrêté à mi-chemin dans son œuvre d'analyse. Si l'on
pousse jusqu'au bout la critique de la raison pure, on découvre

que le moi est l'auteur des catégories par lesquelles il juge
la réalité, que de plus c'est lui-même qui fait surgir cette réalité
comme un non-moi sur lequel il exerce son action et grâce
auquel il conquiert sa personnalité morale.

Schelling s'oppose à ce subjectivisme transcendental ; il
affirme qu'à l'origine l'esprit et la matière formaient un mélange
indistinct. Peu à peu l'esprit s'est dégagé de la matière, et par
un effort progressif il s'est affirmé comme liberté et comme

pouvant à son gré façonner ou non la matière, afin d'en faire
sortir le monde sensible.

Pour Hegel enfin, il n'y a pas d'opposition entre la réalité
sensible et l'esprit ou raison. Tout ce qui est réel est rationnel,
et, inversement, tout ce qui est rationnel est réel. Le monde

sensible n'est qu'une extériorisation de l'esprit, et c'est grâce
à cette extériorisation, dans laquelle il se retrouve, que l'esprit
prend conscience de lui-même.

Le poète Henri Heine a dépeint comme suit cette succession :

« Notre philosophie allemande n'est autre chose que le rêve de

la Révolution française... Kant fut proclamé notre Robespierre.

Plus tard Fichte, avec son moi, se présenta comme le



~ 3g -
Napoléon de la philosophie, suprême amour et suprême égoïsme,
autocrate de la pensée, volonté suprême qui improvisa un empire,
lequel disparut aussitôt... Les esprits de la terre opprimée se

remuèrent alors, le sol trembla, la révolution éclata, et sous

Schelling, le passé avec ses intérêts traditionnels fut reconnu
de nouveau et même largement indemnisé ; dans cette nouvelle
restauration les émigrés grisonnants qui avaient toujours intrigué
contre la suprématie de la raison virent s'installer en maîtres

sur le trône le mysticisme, le piétisme, la légitimité, la
sentimentalité, le romantisme... jusqu'à ce qu'enfin Hegel, le

d'Orléans de la philosophie, vint fonder ou plutôt arranger
un gouvernement nouveau, gouvernement de juste milieu, dont
il est le chef et où il assigne aux vieux jacobins kantistes,
aux bonapartistes fichtéens, aux pairs de Schelling et à

ses propres créatures, une position assurée et constitutionnelle.

» 1

Quelle que soit la part de vérité contenue dans cette description

humoristique, le système de Schelling, malgré son évidente

parenté avec celui de Secrétan, s'en distingue cependant avec
netteté sur certains points essentiels. La différence capitale est

que, pour Schelling, la liberté de l'action divine se déploie
conformément à une loi qui lui est imposée. Dieu, par exemple,
était libre de créer ou non le monde ; mais du moment qu'il
l'a créé, il ne pouvait le faire autre qu'il n'est. Pour Secrétan,

au contraire, Dieu jouit d'une liberté absolue, et nous ne
connaissons sa nature et son action que sous la forme où il lui
plaît de nous les révéler.

** *

D'une façon générale, on peut dire que si la pensée secréta-
nienne n'a pas été ignorée en Allemagne, elle ne semble pas
toutefois y avoir exercé une influence bien définie. Il en va
autrement en ce qui concerne la France.

1 Cité d'après E. Bréhier, Histoire de la pbiloéapbie allemande, Paris 1933,

pp. i32-)33.



— 4° —

Dans ce pays, durant la Révolution et sous le régime impérial
qui lui succède, l'activité philosophique est au ralenti. En
particulier, si Napoléon favorise les sciences, les arts et même les

lettres, il se méfie des philosophes, qu'il traite d'idéologues et

qu'il fait surveiller.
Divers courants de pensée se préparent cependant ; ils

s'affirment sous la Restauration. Ce qui les caractérise, c'est
la préoccupation de fournir à la vie sociale une armature qui
empêche les révolutions sanglantes de surgir à nouveau.

Cette armature, les uns la cherchent dans le passé, en s'ins-

pirant dans cette recherche des écrits de Joseph de Maistre.
Celui-ci, de Lausanne où il s'était réfugié alors que cette ville
était encore sujette de Berne, puis de Saint-Pétersbourg, où

il fut ambassadeur, avait fulminé contre la Révolution, «

miracle sanglant permis par la Providence pour le châtiment d'une
nation coupable ». Il accuse les Encyclopédistes, ainsi que
Bacon, Locke et les sciences naturelles, d'avoir causé tout le

mal, en détruisant la vie religieuse et en ébranlant l'autorité
du pape et celle du roi. « Ahl s'écrie-t-il, que les sciences
naturelles ont coûté cher à l'homme. »

2

Tandis que Joseph de Maistre répudie de cette façon l'esprit
scientifique, c'est à ce dernier qu'Auguste Comte a recours
pour assurer le salut de l'humanité. D'après lui les troubles
sociaux proviennent de la divergence irréductible des opinions
religieuses et politiques. Or la vérité scientifique a précisément

pour caractère de s'imposer à tous. Il faut donc rejeter les

croyances religieuses et les explications métaphysiques comme

périmées et fonder la société sur les lois qu'une méthode

scientifique rigoureuse permettra d'établir et dont l'ensemble
constituera la sociologie.

Quant à la philosophie éclectique, elle fut inaugurée par
Victor Cousin et imposée par lui aux universités de la France

1 II y vécut de 1793 à 1797.
2 Soirées de Saint-Pétersbourg, 6e édition, t. I, p. 3io. Cité d'après E. BrÉhier,

Histoire de La philosophie, t. II, p. 58i, Paris 1932.



" 41 —

pendant plusieurs décades. Elle représente une position
intermédiaire entre le traditionnalisme radical et un amalgame
d'idées empruntées à Platon, Descartes, Kant et Hegel.

*
jjc *

En face du mouvement d'idées qui se produit en France, en

Angleterre, comme en Allemagne, Secrétan réagit vigoureusement.

Il inet à nu les insuffisances et le caractère simpliste de la

philosophie éclectique, dont l'auteur n'a pas même su
comprendre Kant, parce que, dit Charles Secrétan, «d'une manière
générale il n'a pas vu quel est le vrai problème de la philosophie.

Et s'il n'a pu saisir le point où gît le vrai problème de la
philosophie, c'est qu'il ne possédait pas en lui-même ce qu'il
faut pour le constater » 1.

Secrétan, d'autre part, combat dans sa préface à la deuxième
édition de La philosophie de la liberté le positivisme d'Auguste
Comte et, dans ses Discours laïques, il s'attaque aux vues de

Spencer relatives au déterminisme et à la morale.
Par ailleurs, il se préoccupe intensément de la question

sociale et cherche à résoudre sur le terrain de la liberté et du

droit les conflits toujours plus aigus qui surgissent entre patrons
et ouvriers. Il était d'autant mieux placé pour se prononcer sur
ces questions qu'il avait fait de solides études juridiques. Pour
le dire en passant, il serait désirable que tous ceux qui se

destinent à la philosophie et à la théologie suivent un cours
d'introduction au droit.

Les luttes ardentes menées par Secrétan eurent en France

une influence qui alla grandissant et qui se manifesta dans trois
directions : philosophie, théologie et sciences sociales.

En ce qui concerne ces dernières, Charles Gide a éloquemment

marqué tout ce que sa génération devait à Charles Secrétan.

Pour résoudre la question sociale, explique-t-il, deux solutions

se présentent : la coopération librement consentie et le collecti-

1 La philosophie de Victor Cousin, Paris 1868, p. 44.



~ 43 ~

visme, c'est-à-dire la socialisation obligatoire du sol, des mines,
etc. Secrétan a choisi la première et, « dans le grand dégel »

qui transforma, dans l'enseignement de l'économie politique,
la science classique jusqu'alors cristallisée en dures lois, « il
a été un des rayons du soleil printanier qui fit fondre la
glace » 1.

Au point de vue théologique, c'est surtout à la Faculté de

théologie protestante de Montauban que Secrétan exerça son
influence.

Invité en 1877 par Henri Bois, le doyen de cette Faculté,
il expose aux étudiants ses vues sur la question du surnaturel,
sur l'état présent de la religion. « A partir de ce moment,
plusieurs thèses présentées à Montauban porteront la trace de

Secrétan. » 2 Quelques-unes d'entre elles seront même consacrées

à l'un des aspects de sa pensée, comme celle de P. Fargues
intitulée La rédemption d'après Secrétan (Montauban, 1889) et
celle de L. Mayer qui a pour sujet La christologie de Secrétan

(Montauban, 1891). Raoul Allier, de son côté, raconte qu'au
Lycée de Carcassonne, alors qu'il avait dix-sept ans, son

professeur lui prêta La philosophie de la liberté. « Je dévorai ce

livre qui m'ouvrit des horizons insoupçonnés. » 3

Quant à son action sur l'orientation générale de la philosophie

française vers le milieu du siècle passé, je me bornerai,

pour en signaler l'importance, à citer le passage suivant, encore
inédit, sauf erreur, d'une lettre que Xavier Léon écrivit au
moment où il mit sur pied la Revue de Métaphysique et de

Morale : « Ceux qui soutiennent cette revue, écrit-il à Secrétan,
n'oublient pas que vous avez été un des maîtres les plus vénérés
de leur jeunesse, un de ceux dont ils ont lu les livres avec le

plus d'admiration, avec le plus de respectueuse sympathie.
Pour beaucoup d'entre eux, votre Philosophie de la liberté a
été une sorte de bréviaire ; aujourd'hui ils sentent leur étroite

1 Revue de théologie et de philosophie, 1917, p. 264.
2 L. Secrétan, Charles Secrétan, sa vie et son œuvre, Lausanne 1912, p. 443 *

8 Ibid., p. 444'



I

- 43 -
parenté intellectuelle avec l'éminent penseur qui a eu la gloire
de l'écrire. »

Mais si Secrétan eut un jour la joie d'apprendre que tout un

groupe de jeunes esprits s'était inspiré, à son insu, de ses

ouvrages, il eut la joie non moins grande de nouer en France de

solides amitiés avec les penseurs de son âge. En particulier les

relations qui s'établirent entre Renouvier et lui furent
remarquablement fécondes, en provoquant des discussions
approfondies sur les bases de la morale. Pour Renouvier, la charité
se fonde sur la justice, tandis que pour Secrétan, la justice
découle de la charité.

En pays romand, la pensée secrétanienne est restée très
vivante malgré les formidables bouleversements qui font reculer
jusqu'aux temps préhistoriques le passé le plus récent. Les
idées et les hommes qui, il y a quelques années encore, s'imposaient

à l'attention publique sont relégués dans le tombeau de

l'oubli. Charles Secrétan a heureusement échappé à ce sort.
Au cours de ces vingt dernières années, plusieurs publications
ont été consacrées à son œuvre et à sa personne. Outre les

ouvrages de MM. Edmond Grin1 et Frank Abauzit a, qu'il me
soit permis de rappeler ici la thèse vigoureuse et fortement
pensée d'André Burnier3, ce jeune professeur dont notre
Faculté déplore la perte récente.

Si, dans l'aperçu historique qui précède, j'ai surtout mis en

lumière les conséquences que la Révolution française a eues

sur le développement de la philosophie, c'est parce que nous
vivons actuellement des temps révolutionnaires. Les libertés
de tout genre sont étouffées ou tout au moins suspendues, même

1 Voir ci-dessus, p. 3i, n. 1.
2 L'énigme du monde et sa solution selon Charles Secrétan, Lausanne 1932.
3 La pensée de Charles Secrétan et le problème du fondement métaphysique des

jugements de valeur moraux, Neuchâtel 1934 (Thèse de Lausanne).



4A —

dans les pays qui ne sont pas en guerre. Quelle que soit l'issue
de la lutte gigantesque dans laquelle nous sommes plongés, ces

libertés, si elles ressuscitent, devront tenir compte d'un nouvel
état de choses.

En effet, la grande industrie et le machinisme ont créé entre
les citoyens d'un même Etat une solidarité économique massive
et s'imposant du dehors ; ils ont, en outre, par la force des

choses, intensifié la puissance de l'Etat. Le problème, ardu
entre tous, qui se pose est alors celui-ci : d'un côté, maintenir
les libertés individuelles en les adaptant aux formes étatistes
nouvelles ; d'un autre côté, infuser une vie morale à la
solidarité économique que fait subir à l'humanité la contrainte des

machines.
Bien que le problème de la solidarité et de la liberté ne se

soit pas posé exactement en ces termes à Charles Secrétan,
celui-ci, par la hauteur de ses vues philosophiques et religieuses,
reste un maître. Ses leçons sont pénétrées de vérité éternelle et

nous ne saurions trop nous en inspirer, alors même que nous
ne pouvons plus les prendre à la lettre.


	Charles Secrétan et la pensée philosophique au XIXe siècle

