
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 16 (1942)

Heft: 1

Artikel: L'influence de Charles Secrétan sur la théologie moderne

Autor: Grin, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870015

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'INFLUENCE DE CHARLES SECRÉTAN

SUR LA THÉOLOGIE MODERNE

par M. Edmond Grin
Professeur à la Faculté de théologie

En cette journée commemorative, la Faculté des lettres a

désiré qu'un représentant de la Faculté de théologie prît lui
aussi la parole. Cette attention nous a touchés. En effet,
comme le rappelait tout à l'heure M. le doyen, une tradition qui
remonte très haut veut que, chez nous, l'enseignement de l'histoire

de la philosophie s'adresse aux étudiants de nos deux

Facultés. Les théologiens tiennent beaucoup à ce contact, qui
a pour eux valeur de symbole. L'Université affirme par là que
dans notre terre romande — dans notre canton très
particulièrement 1— philosophie et théologie sont des amies ; plus encore :

deux sœurs, dont les tâches sont différentes, certes, mais qui
ne sauraient s'ignorer mutuellement. Le geste des organisateurs
de cette manifestation marque un désir très net : que soit
continuée une tradition heureuse. Au nom de la Faculté de théologie

nous leur disons notre gratitude.

Le sujet que je voudrais aborder devant vous présente une
double difficulté : à ma connaissance il n'a encore été étudié

par personne et il est toujours délicat de s'aventurer en terrain
vierge. En outre, dans le domaine de la pensée religieuse et
morale, les influences sont difficiles à déceler, à moins qu'un
penseur ne se réclame expressément de tel devancier. Cette
double constatation liminaire fera attribuer aux remarques qui



vont suivre la valeur d'un simple eéMÎ. Cela d'autant plus que
le temps dont je dispose est singulièrement limité.1

** *

On peut concevoir de deux façons une étude comme celle que
nous allons tenter : essayer de découvrir un certain nombre
d'hommes, ayant marqué dans l'évolution théologique, et sur
la pensée desquels l'influence de Secrétan semble manifeste.
Cette manière de faire présente un incontestable avantage :

on aboutirait à des résultats d'une relative netteté. Mais ses

inconvénients sautent aux yeux : elle risque de donner à un
exposé très bref l'allure d'une simple nomenclature : liste de

noms, sans vie, donc sans intérêt.
L'autre cheminement possible m'a paru plus heureux : tâcher

de marquer l'influence générale de Secrétan sur la théologie
protestante moderne, sur quelques points eMentield. En procédant
de cette façon-là, on se rend beaucoup mieux compte, croyons-
nous, de tout ce que la pensée religieuse romande doit au philosophe

lausannois.
** *

La première question à nous poser est celle-ci : Quelle est la
caractéristique de la théologie protestante de langue française
dans la seconde moitié du siècle passé et au début de ce siècle-ci
Sans nous livrer à des généralisations faciles — et toujours
injustes — il nous est loisible de dire ceci : la théologie qu'on a

appelée moderne — elle ne l'est plus aujourd'hui — a cru de

bonne foi continuer directement l'effort des grands réformateurs
du XVIe siècle. A ses yeux, ces hommes — un Luther, un

1 L'esquisse contenue dans les pages qui suivent pouvait, à la rigueur, faire

l'objet d'une communication de vingt minutes dans une séance très remplie. Elle

ne méritait pas l'impression sans avoir reçu des enrichissements nombreux.

Mais les exigences d'un enseignement très lourd nous interdisaient de songer
maintenant à cet effort. A la demande expresse de nos collègues de la Faculté
des lettres, nous consentons à la publier telle quelle, dans l'espoir que, par
ses lacunes mêmes, elle engagera un jeune théologien à étudier un sujet

qui ne l'a pas encore été.



Calvin — avaient protesté contre la doctrine catholique
romaine au nom de leur conscience chrétienne, devenue leur seule

autorité. Ils avaient élevé sur le pavoi non pas leur raison,
certes, mais Leur conscience morale. Cela parce que, soi-disant,
la religion n'était plus pour eux une doctrine, mais une réalité
intérieure, personnelle. Voilà pourquoi, s'imaginant continuer
à creuser un sillon ouvert par d'autres, la théologie moderne a

déclaré : le siège de la religion, c'est l'âme de l'individu
religieux. La religion n'est pas une formule extraite de l'Ecriture.
Elle est un contact, une communion intérieure avec le Christ,
bref une vie.

De ces prémisses découlent des conséquences faciles à prévoir :

le maître de la conscience chrétienne, c'est le Christ. Son autorité

est morale avant d'être intellectuelle : elle impose au

croyant, non plus certaines idées, mais une attitude pratique,
une manière de vivre. Par conséquent les doctrines deviennent
choses accessoires. Selon une formule souvent employée, « la
vie précède la pensée » et « la pensée procède de la vie ». En
sorte que les dogmes ne sont rien d'autre que l'expression
intellectuelle, plus ou moins adéquate, plus ou moins heureuse,
de la vie intérieure née au contact du Christ vivant. Cette
expression intellectuelle varie suivant les époques, tout comme
varie le langage. Sa valeur est donc relative. L'essentiel, par
conséquent, n'est plus l'adhésion à un credo, mais bien la
communion avec le Christ, envisagé non plus comme la seconde

personne d'une incompréhensible trinité, mais comme L'individu,

central, le chef d'une longue lignée de croyants, solidaires dans

le bien comme dans le mal.
Ce n'est pas ici le lieu de nous demander si ces conceptions

sont en accord avec l'ensemble des données de l'Evangile.
Moins encore si le courant théologique moderne a vu juste en

croyant s'avancer sur les traces mêmes des réformateurs.
Il suffit à notre propos d'avoir brièvement caractérisé une
tendance, qui fut celle de presque tous les théologiens
marquants d'une époque.

Si j'essaye, maintenant, de marquer quelle fut l'influence de



_ s3 ~

Charles Secrétan sur le courant théologique moderne, je suis

amené à dire que le philosophe vaudois a été un maître pour
beaucoup de théologiens du XIXe siècle par sa méthode —• la
méthode dite interne •—• et que l'emploi de cette méthode a produit

des résultats particulièrement nets sur deux points : la
façon de concevoir et d'expliquer la solidarité humaine ; la
manière d'envisager puis de résoudre le problème posé par la

personne du Christ.

I. La question de méthode

Il s'agit de la substitution, en théologie, de la méthode interne
à la méthode externe.

Alors même qu'il ne céda jamais entièrement au mirage de

l'hégélianisme, Secrétan, dans la première partie de sa carrière,
était encore tout imprégné de dialectique. Il est frappant de le

relever, les notions morales n'entrent pour rien dans sa
construction du Dieu liberté absolue. Cette construction est fondée

tout entière sur les deux idées, abstraites, d'être et de cause.

Quelques années plus tard, à l'occasion de son débat avec
Edmond Schérer dans la Revue de Strasbourg, on voit s'opérer
chez Secrétan un renversement de méthode. La spéculation prend
chez lui une place plus modeste, et le philosophe demande la
vérité morale concrète aux données des sens et à celles de la
conscience.

A cet égard, les premières pages des Recherches de La méthode

qui conduit à La vérité sur nos plus grands intérêts sont significatives.
Secrétan y examine la question de l'autorité en matière de foi.
Rares sont aujourd'hui, dit-il, les gens qui croient à Jésus-Christ
à cause de l'autorité de la Bible. Il faut donc renoncer à

convaincre par des arguments qui n'ont de force que pour des esprits
déjà convaincus. A l'heure actuelle, le seul terrain où l'incrédulité

soit accessible, c'est la conscience morale, la raison et l'expérience

universelle. C'est dire que l'apologie et la philosophie
ne sont qu'un.

Dans la mesure où l'élément moral existe chez un homme,



— M —

déclare Secrétan, on peut essayer de lui prouver par la raison
la nécessité du christianisme, et par l'expérience sa réalité
historique. Sur la conscience morale, on fondera d'abord la
réfutation de toutes les doctrines qui soumettent l'activité de l'homme
à l'empire de la nécessité : matérialisme, fatalisme, panthéisme.
On reconnaîtra ensuite que la conscience ne nous apprend pas
quelle est la nature de Dieu, mais seulement ce que Dieu veut
de nous, c'est-à-dire ce qu'il est pour noud. Ici, à la voix de la
conscience, se mêle celle de la raison, besoin de notre pensée
d'atteindre l'unité et la perfection. La raison affirme qu'il existe

un être parfait, principe et cause de l'univers et de notre propre
existence. Mais en quoi consiste la perfection La réponse à

cette question, nous la trouvons dans la conscience morale. La

perfection de Dieu est une perfection morale, car nous ne
connaissons rien de plus élevé que cette perfection-là. Dieu est

amour, nous dit la conscience, et II veut notre bien. Mais ce bien

•— parce qu'il nous aime — Dieu veut que nous le réalisions
librement. Ces idées, selon Secrétan, s'enchaînent rigoureusement.

On pourra sans trop de peine les rendre populaires, car,
dit-il, « elles ont toutes leur fondement dans l'intimité de notre
nature ». Il suffit de considérer le monde à la lumière de la
conscience morale pour que les doctrines chrétiennes se présentent
tout naturellement comme le seul moyen de concilier l'idée de Dieu
avec le cours des choses : la contradiction profonde entre la loi
morale en nous et le spectacle du monde nous amène forcément
à postuler, avec l'Ecriture, une « chute de la liberté ». Et le

remords, qui se manifeste chez tous les hommes et qui nous dit :

« ta volonté aurait suffi, si tu l'avais bien employée », le remords

nous amène forcément à reconnaître que notre liberté est
insuffisante. Elle a donc besoin d'un secours, et c'est ce que les
théologiens nomment la grâce.

On ne peut pas parler ici de démonstration, accorde Secrétan.
La méthode interne, morale, peut amener à ce résultat : l'expérience

et la conscience, consultées sans parti pris, nous montrent
le besoin pressant que nous avons des faits de l'Evangile. Rien
de plus. Mais cela suffit. En effet, c'est parce que l'Evangile



—1 »5

répond aux besoins les plus profonds de notre cœur, qu'il est

pour nous une autorité, la vérité même. Tout autre genre de

« preuve » manque son but.
On le voit, il ne s'agit pas du tout, chez Secrétan, d'une sorte

de pragmatisme moral, facile. Alors même qu'il met l'accent très
nettement sur les données morales, le penseur lausannois n'a
jamais renié la raison.

Il serait intéressant de se demander de qui Secrétan tenait
cette méthode interne, auprès de qui il l'avait apprise. A ce propos

on pourrait citer plus d'un nom : Pascal, Kant, Vinet...
Mais nous ne saurions ouvrir ce débat. Au reste, une seule chose

nous importe : Secrétan a fait sienne cette méthode, et, en l'appliquant

avec beaucoup de continuité, il a exercé une influence très

grande sur la théologie de son époque.
Cette influence, on peut la constater par exemple chez Gaston

Frommel. L'auteur de la Vérité humaine se réclame à la fois de

Vinet et de Secrétan. A ses yeux, le seul cheminement
apologétique acceptable consiste à établir un rapport de « psychologie
morale » entre l'homme tel qu'il est donné par la nature, et la
vérité chrétienne telle qu'elle est donnée par l'Evangile. Il s'agit
donc d'une vérification de la vérité du christianisme, et cette
vérification est fondée tout entière, d'une part sur les besoins

religieux et moraux de la conscience humaine naturelle ; d'autre

part sur la réponse à ces besoins donnée à la conscience humaine

par la vérité chrétienne. Dès lors — Frommel y insiste — la
vérité ne se définit plus par une relation théorique de l'intelligence
à l'idée, mais par une relation pratique de la volonté à sa loi.
Et le critère de cette vérité doit être cherché non plus dans
l'évidence intellectuelle ou sensible, mais bien dans une évidence a ni

yenerid: l'évidence morale et religieuse.
La même « résonance secrétaniste », on la trouve — mutati.i

mulanàié — sous la plume de Philippe Bridel ou du professeur
Fornerod. C'est sans doute en pensant à cette question de

méthode, qui a marqué d'une façon si particulière toute notre
pensée religieuse romande, que le premier pouvait dire peu avant
sa mort : « J'ai eu le bonheur de rencontrer Secrétan sur mon



—'26 —

chemin dans les années décisives... le meilleur de ce que j'ai, je
le lui dois... », — et que le second pouvait écrire en 1960 : « La
personnalité de Charles Secrétan est intimement liée à notre
Faculté... Tous [ nos ] professeurs... se sont imprégnés de sa

pensée, de son esprit. »

II. La solidarité humaine

Il est deux points, nous l'avons dit, sur lesquels l'application
de cette méthode a produit des résultats particulièrement nets.
Et d'abord une question d'anthropologie : la façon de concevoir

la solidarité humaine.
S'il est une idée à laquelle le philosophe de Lausanne était

profondément attaché, c'est bien celle de l'unité substantielle
de notre race. Dans plus d'un de ses ouvrages, il a consacré de

nombreuses pages à ce sujet. Mais ce « solidarisme » était
intimement lié aux vues de Secrétan sur l'individualité.

Sans remonter trop haut, rappelons que l'auteur de La
philosophie de La liberté aimait à dire : « La chute, qui seule permet de

comprendre l'état actuel du monde, a été une catastrophe
universelle ; cela parce que « la créature » primitive était une, et
c'est cette créature qui a désobéi. Or logiquement ce qui était
au début doit se retrouver à la fin et inversément. Aujourd'hui,
les individus sont séparés les uns des autres. Mais ils ne sont

pas, pour cela, déliés de toute solidarité. Les générations qui
se succèdent sur notre globe ne forment qu'un seul être, dont
l'unité, momentanément obscurcie par la chute, doit reparaître
au terme de la restauration. »

Dans la forme individuelle, Secrétan voit un moyen de salut

pour l'humanité. La production constante d'individus nouveaux
est la seule voie dont dispose l'espèce pour assurer sa conservation.

C'est dire que l'individu n'est pas un être réel à lui seul.

Organe de l'humanité, il concourt, par sa vie partielle, à la vie
de l'ensemble, dont, à son tour, il reçoit sans cesse la vie.

Cela revient-il à déclarer l'individu simple moyen pour la
réalisation d'un but plus grand, la constitution de la société Non



— 27 —

pas. La morale s'y oppose. Pour Secrétan, l'individu est tout
aussi réel que l'espèce. Plus réel, même, parce que plus libre.
Si donc l'individu sert de moyen à l'espèce, l'espèce, à son tour,
est moyen pour l'individu. L'individu, tout à la fois moyen et
but. Moyen : il est la forme dont la créature déchue a besoin

pour recouvrer sa liberté morale perdue. But : chaque individu
constitue un centre, parce que directement voulu de Dieu. Et
ainsi se trouvent conciliées les prétentions opposées de

l'individualisme et du socialisme.
Ces idées, reprises par Secrétan dans La civilisation et la

croyance, par exemple, ou encore dans les Etudes sociales, ont
eu sur la théologie de langue française du XIXe siècle une
influence considérable. Dans son Histoire du mouvement social

en France, Georges Weill fait observer, avec beaucoup de

raison semble-t-il, que Secrétan est le premier, avec Pierre
Leroux, à avoir donné au mot solidarité son sens profond.

On trouve un écho des idées de Secrétan sur individualisme
et socialisme, croyons-nous, tout au cours du volume publié en

1934 par le professeur Philippe Bridel : L'humanité et son Chef.

Et au delà de nos frontières, des hommes comme Elie Gounelle
et Wflfred Monod doivent beaucoup à Secrétan sur ce point.
On le constate sans peine en parcourant la Revue du christianisme

social, disparue depuis la guerre. En 1923, par exemple,
au Congrès de Strasbourg, M. Elie Gounelle se réclamait
ouvertement de Secrétan et déclarait que le penseur de Lausanne avait,
en somme, caractérisé d'avance le programme des chrétiens
sociaux — programme qui, on le sait, peut se résumer en ces mots
de résonance si nettement secrétaniste : « Le salut personnel
n'a de sens que pour le salut social. »

III. La personne du Christ

Il est un autre point encore, en théologie, sur lequel l'influence
de Secrétan est facile à déceler : la façon de résoudre le problème
posé par la personne du Christ.



_ 38 —

On connaît la formule adoptée en ^51 par le concile de Chal-
cédoine : deux natures, mais une personne. Le Christ a possédé

une nature divine complète, donc pourvue de tous les attributs de

la divinité : toute-puissance, toute-présence, toute-science, etc.

— et aussi une nature humaine complète, c'est-à-dire pourvue de

tous les attributs qui marquent et limitent notre humanité.
Mais ces deux natures sont réalisées en une seule personne.

De nombreux théologiens du XIXe siècle (Thomasius et Gess

en Allemagne, chez nous Godet et Gretillat) vont s'élever contre
cette formule et proposer une autre solution : la divinité du

Christ voilée pendant son passage sur la terre et retrouvée après
son ascension. Mais, au siècle dernier également, un fort courant

théologique protesta contre cette double façon de

comprendre les choses. A sa tête, en Suisse romande, le professeur
Paul Chapuis. Dans une étude présentée ici-même, lors des

fêtes universitaires de 1891, le théologien lausannois préconisait,
relativement au problème du Christ, la seule solution possible,
à son sens : la solution morale. L'axiome fondamental de la
christologie réformée, disait-il, est : finitum non capax Lnfiniti.
Or, à bien des reprises, le Christ a déclaré lui-même être
l'expression parfaite du divin. Etant homme, il ne peut être cette
expression que dans la mesure où le divin et l'humain se

pénètrent, c'est-à-dire dans les énergies morales, spécialement dans

la sainteté. Dire que Jésus fut saint, c'est affirmer qu'il fut divin.
Et, d'autre part, statuer sa divinité revient à affirmer sa sainteté.

On ne dira donc plus, conclut Chapuis, que Jésus a
possédé deux natures, mais une seule — à la fois humaine et divine.

Sur ce point-là le professeur Chapuis a manifestement subi
l'influence de Charles Secrétan. En effet, à la suite de Vinet,
mais poussant les choses beaucoup plus à fond, Secrétan a

maintes fois déclaré : le Christ est divin parce que parfaitement
humain. La divinité du Sauveur se confond avec sa sainteté.
« La doctrine des deux natures, écrivait-il en i883, prend un
sens acceptable après tout, un sens excellent lorsqu'on a compris

que ces deux natures n'en sont qu'une ; moins deux natures

que deux mouvements, deux mouvements distincts pour la seule



— 29 —

pensée, l'homme revêtant la sainteté par la grâce divine, Dieu
se faisant homme en conférant à l'homme cette grâce de la sainteté.

Tout est grâce et tout est liberté dans le salut, et cette union
de la grâce et de la liberté, c'est l'incarnation. Le point de

rencontre est surnaturel, mais ce surnaturel ne vient pas trancher
sur l'ordre du monde, il en est le sommet... » 1

Il y aurait à signaler plus d'un point encore sur lesquels la
théologie moderne de langue française est tributaire de celui
dont nous rappelons aujourd'hui la mémoire. Le temps manque
pour le faire. Le peu que nous avons dit, cependant, permet
d'entrevoir combien l'action intellectuelle et spirituelle du

philosophe vaudois fut féconde. Et si, à l'heure actuelle, la pensée

théologique romande a su éviter certains pièges et résister à

certaines tentations, elle le doit probablement dans une large

mesure, après l'influence pondératrice de Vinet, à celle non
moins heureuse et non moins profonde de « notre » Secrétan.

1 Théologie et religion, p.


	L'influence de Charles Secrétan sur la théologie moderne

