
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 13 (1938-1939)

Heft: 3

Rubrik: Chronique de la société

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 146 —

CHRONIQUE DE LA SOCIÉTÉ

ÉTAT NOMINATIF

Adhésions nouvelles:

1. M. André Borboen, stud, litt., avenue de Jolimont, 8, Lausanne.

2. M. Edmond Borloz, stud, litt., villa des Roses, Aigle.
3. Mlle Madeleine Cuendet, stud, litt., avenue Secretan, i3, Lausanne.

4. M. Jean Decollogny, stud, litt., Apples.
5. M. Paul DuPasquier, directeur de l'Ecole Lémania, Lausanne.
5. M. Frédéric Golliez, stud, litt., chemin de Longeraie, 5, Lausanne.

7. M. Paul Hedinger, professeur, lecteur à l'Université, Riant Mazot, avenue
du Seize-Mai, Lausanne.

8. Mlle Denise Martin, stud, litt., avenue Dapples, i3, Lausanne.

9. Mlle Marysia d'Okolski, stud, litt., Le Point du Jour, avenue de l'Avenir,
Pully.

10. M. Jean-Jacques Nicod, stud, litt., chemin des Fauconnières, 4, Lausanne.

11. Mlle Gilberte Payot, stud, litt., avenue de Rumine, 4°» Lausanne.

12. M. Paul Pelet, stud, litt., avenue Verdeil, 9, Lausanne.
13. Mlle Anne-Marie Piguet, stud, litt., rue Martherey, 5, Lausanne.

14. M. Frédéric Schaffner, stud, litt., chemin des Bouleaux, 16, Chailly.
Lausanne.

15. M. Etienne Schser, stud, litt., avenue de Chailly, 28, Lausanne.

Décès :

M. Louis Vuilleumier.

Démissions :

Mme Sonderegger-Gsell, M. J. Treyvaud.

DON

Le comité a reçu avec reconnaissance de M. Ed. Recordon un don de 25 fr.

pour le fonds Charles Burnier.

SOUSCRIPTION

Le volume posthume d'Essais critiques de notre très regretté ami et collègue
Louis Lavanchy que les « Editions des Trois Collines » publieront prochainement,

contiendra une étude historique et critique des Cahiers Vaudois, le texte



— U7

des conférences sur Giraudoux, Gide et Duhamel faites sous nos auspices au
printemps 1932, ainsi qu'une étude sur Morand. Notre société s'est, il va sans
dire, intéressée à cette publication. Le prix du volume en librairie sera de 4 fr.
Nous l'offrons en souscription à nos membres au prix de 3 fr. et comptons que
beaucoup d'entre eux tiendront à le posséder. Ils voudront bien, pour y souscrire,
utiliser la carte ci-jointe, et nous la retourner avant le 3o avril.

Un certain nombre d'exemplaires seront tirés sur papier d'Arches et remis

aux amis de Louis Lavanchy qui auront contribué par un versement de 20 fr.
aux frais de la publication. Toute personne désireuse de contribuer ainsi à

ces frais et de recevoir un exemplaire sur papier d'Arches voudra bien retourner
la carte de souscription pour le 8 avril au plus tard.

CONFÉRENCES A VENIR

Les conférences de M. Edmond Gilliard, annoncées dans notre numéro
d'octobre dernier, auront lieu les mardis et vendredis 9, 12, 16 et 19 mai. Elles
revêtiront la forme de libres entretiens. En voici le thème : Le drame du moi :

/Montaigne et Pascal. Eààai d'humanisme français.

COMPTES RENDUS DE CONFERENCES

Conférence de M. Albert Béguin, professeur à l'Université de Baie, le

jeudi 19 janvier, sur Le poète et ôon mythe :

Dès le début de son exposé, M. Albert Béguin précise avec netteté sa position.

Ce qu'il apporte, ce ne sont pas des résultats, mais des suggestions, des

questions sur les sources de la création littéraire. Dans ce qu'il va dire, nous
assure-t-il, il faut voir davantage l'ébauche d'un travail à faire que la conclusion

d'une recherche. Modestie peut-être exagérée pour qui connaît l'envergure
des travaux littéraires de M. Béguin (nous pensons à son étude sur Gérard de

Nerval et à sa thèse magistrale sur le romantisme allemand), mais précaution
utile puisqu'elle met en confiance un public nombreux qui va dans un instant
se trouver entraîné dans des réflexions d'un ordre élevé, le plus souvent abstrait
et pas toujours aisément accessible.

Balzac sert de point de départ. M. Béguin vient de relire d'affilée presque
toute la Comédie Humaine, et ce fut pour lui une bien singulière et inattendue

expérience. Ce monde fermé n'est pas, comme on le croit communément, un
document, mais réellement une œuvre. On n'y pénètre pas sans impressions
de frontière franchie, on en ressort assailli de questions, d'inquiétudes sur la
condition humaine en général. Cette réaction, M. Béguin l'attribue particulièrement

à ces moments du récit balzacien où tout à coup le rythme change ;

alors une exaltation se manifeste, un affolement s'empare du style, des mots

prodigieux apparaissent et la situation ainsi créée emmène quelque part ailleurs,
vers quelque idée du destin humain ou vers certaines profondeurs dont l'on ne

revient pas indemne. Ainsi portée entre l'accessible à l'homme et ce qui ne l'est



'—' 1 48 —'

plus, l'œuvre prend une valeur lyrique irréfutable. Balzac a-t-il voulu cela

Il ne s'explique guère à ce propos. Il s'insurge toutefois contre une certaine
façon de goûter ses livres, il balbutie le mot mythe, ce qui incite M. Béguin à

chercher dans cette direction, pour, dit-il, « tâcher de comprendre ce qui s'émeut

en moi, après s'être ému en lui ».

Mais qu'est-ce qu'un mythe Comment l'appliquer à l'individu alors que son
sens courant est collectif? M. Callois, dans un livre récent, Le mythe et L'homme,

propose plusieurs définitions : le mythe est fait de l'information, par une nécessité

interne, des exigences et des données extérieures ; il est une puissance
d'investissement de la sensibilité, ou encore une solution qui donne aux conflits
insolubles une issue heureuse ou malheureuse. Pour Nietzsche, le mythe ne

repose pas sur une pensée — lui-même est un mode de penser. M. Béguin propose
alors ceci : un mythe est une fable, mais pas toute fable — celle qui est objet
de foi, réponse à une anxiété, qu'un peuple crée ou adopte comme image de

l'univers et du destin des hommes dans l'univers. Image investissant la
sensibilité, donc image qui est connaissance. Connaissance des primitifs qui répondent

à leur angoisse, à leur étonnement, par des récits, des fables en action.
Ils se rassurent en nommant. Puis, arrivé au stade de la conscience, l'esprit
humain inventera une cohérence où bientôt il s'inscrira. Désormais le mythe
ne nous oppose plus à l'objet. « Il n'est pas ici un sujet séparé et là un objet
à décrire ; mais ici et là une grande unité. Il est connaissance directe par image
créée, mais toujours connaissance d'un devenir, au moyen d'une histoire, dont
l'issue nous éclaire sur notre histoire. »

Le poète est celui qui retourne à la connaissance mythique par une nécessité

vitale — parce que c'est là le seul instrument à lui offert pour faire face
à l'étonnement qui est essentiellement son fait. Alors il invente une histoire où

il raconte son histoire et celle du monde, car le poète doit s'entendre avec le

monde (ce besoin de participation étant surtout besoin de poète). En cela
comparable aux primitifs, mais différent puisque moderne et ainsi abordant le

mythe avec tout l'héritage de sa culture, comme malgré sa conscience.

La notion du mythe, telle qu'elle vient d'être définie, indispensable au poète,
l'est aussi à qui veut comprendre le vraie nature de l'œuvre poétique. «

L'imagination, l'investigation n'est pas un jeu, mais une réponse et un exorcisme. »

Une réponse à certains conflits, certains paradoxes irréductibles (aspects
divers du paradoxe de notre condition) que les systèmes sont impuissants à

résoudre. La tragédie grecque a mieux qu'aucune autre tentative montré la
grande impuissance de l'homme devant son destin. Mais c'est elle également qui
a le mieux montré comment, lorsque tout va à l'écrasement, celui qui veut être
atteint debout est un héros. « Cela a un sens, indémontrable théoriquement,
démontrable par soi comme tout ce qui est acte vital essentiel. Certitude que
saisit seule la parole — le mythe. » L'homme fait face à son destin. Il se sait
faible et cependant il répond : je crée, j'invente, je m'invente grand, je me fais

grand. Le mythe devient alors doublement efficace : il provoque une création.



— 149 —

il conjure par l'expression les conflits les plus insolubles. Et il est ainsi en dehors
des circonstances accidentelles, en dehors de toute cause freudienne, en dehors
de toute singularité. Le poète part de sa structure individuelle et sa biographie
importe peu ; il prend ses conflits intérieurs pour les transporter dans le domaine
de l'art, élevant peu à peu à la signification ce qui d'abord n'en avait pas.

Revenant à Balzac, M. Béguin poursuit son enquête sur la Comédie Humaine,

pourvu d'un moyen d'investigation réellement nouveau, et dont il va essayer
de nous prouver l'efficacité. Et comme cette preuve nous paraît plus accessible

que la recherche du mythe et de sa signification à travers les dédales de l'abstrait
Cependant, c'est un Balzac très inédit que celui qui nous est peu à peu révélé ;

un homme qu'une nécessité interne pousse à transformer la donnée externe
afin que l'action représentée figure une vue du monde non objective. Et cette

vue deviendra la vraie raison d'être de Balzac, sa réponse à sa question
métaphysique fondamentale, à son étonnement. Fut-il lui-même conscient d'une
volonté de cet ordre Pas nettement, mais assez pour revendiquer, timidement

sans doute, « le droit d'inventer le vrai » ou de « créer le monde ». La réalité
sociale n'est donc à ses yeux qu'une image qu'il faut pénétrer de sens, en
l'utilisant par exemple pour exprimer le destin intérieur de l'être. Car c'est la
réalité personnelle qui l'intéresse surtout — l'individu seul allant vers son
destin ou vers sa perte. La société balzacienne repose sur la rencontre de deux

forces contradictoires, l'une d'équilibre, d'ordre, l'autre de dynamisme, de

révolution. De cette lutte naît la vie. La Comédie Humaine n'est pas une solution

de ce conflit, mais présente ce conflit comme constamment insoluble. Voilà
d'où vient le tragique balzacien. Pour l'alimenter, Balzac va de préférence

vers des criminels, des révoltés, des courtisanes, des hors-cadre, qui mieux

que d'autres, par la violence de leurs luttes intérieures et de leur pouvoir
d'imagination, reflètent le destin humain, la condition humaine, de la façon
la plus frappante, la plus inquiétante. Balzac est en définitive animé d'une

angoisse profonde faite de cette stupeur de l'être devant un monde opaque.
Angoisse qui ne nuit en rien à sa fécondité, à son besoin de créer. Bien au
contraire. Sa réponse, sa solution est un acte vital — celui de faire vivre —

d'exorciser le conflit en le disant ; et son mythe, ce sont les histoires qu'il
raconte.

Ainsi tout poète authentique ressent une joie à créer. «Mais qui lui prouve la

portée réelle de cette joie l'efficacité de sa création Aucune réponse, sinon

cette création même, sinon la parole — le mythe —• qui nomme et par là même

exorcise et participe. »

Telle est la conclusion du remarquable exposé de M. Albert Béguin.
Conclusion qui, à la réflexion, pourra paraître moins originale, moins personnelle,

que les moyens parfois si inattendus, si nouveaux, utilisés pour y parvenir.

E. Manganel.



Conférence de mise au point de M. le professeur René Bray, le samedi 28

janvier : Situation actuelle de Corneille.

« Corneille est pour moi l'objet de méditations, de réflexions constantes. »

Telle est la phrase par laquelle M. René Bray commença sa conférence, qui
fut en effet une démonstration étonnante de possession du monde cornélien.

Depuis quelques années, il y a un retour à Corneille qui se manifeste de diverses

manières. Ainsi, les théâtres subventionnés et d'autres cherchent à renouveler

la compréhension de cet auteur. Il est l'objet de discussions, de débats

toujours plus nombreux; à Paris, par exemple, à 1' « Union pour la vérité »,

sous le titre de Corneille et don temps. Au Conservatoire, à Paris, on constate

que les candidats le choisissent désormais plutôt que Racine. Enfin, il y a
surtout les publications récentes. Richelieu et Corneille, de M. Battifol, établit

que les rapports entre les deux hommes ne furent pas ceux de deux ennemis.

Dans une thèse intitulée Les Débuts de Corneille, Louis Rivaille examine deux
tendances de l'écrivain, qu'il dit contradictoires : sa façon de regarder la réalité
et son rationalisme qui le pousse à systématiser. Puis vient l'enquête d'un
homme de goût, qui est aussi un érudit : Plaisir à Corneille, de M. Schlumberger.
Quant au Corneille de Robert Brasillach, M. Bray le qualifia de prétentieux
et de déplaisant. Cependant, en dépit des erreurs de faits, de dates, et d'autres

encore, cet ouvrage attire par ses idées volontairement neuves, ses paradoxes
amusants et son brio.

Donc, à n'en pas douter, l'on revient à Corneille. Notre climat lui est
favorable. Les circonstances actuelles, qui exigent de nous toujours plus de lucidité,
d'héroïsme parfois, nous éloignent de Racine pour nous rapprocher de

Corneille ; de même certaines idées, certains goûts, auxquels nous sommes plus
attentifs depuis la guerre. Notre génération est dans de nombreux domaines

(celui de l'œuvre d'art compris) celle de la technique. Aujourd'hui, on n'a plus

peur d'être appelé formaliste. Et Corneille est précisément un grand créateur
de formes dramatiques. A part Shakespeare, peu d'auteurs ont eu dans ce sens

une imagination plus féconde. Il a créé ces formes pour plaire à un public qui
aimait la nouveauté. Ses efforts pour séduire furent constants et il a toujours
eu du succès, en dépit de ce qu'on a pu dire ou écrire. Pendant quarante-cinq
ans, grâce à ces formes renouvelées, il a tenu son public avec une ferveur
soutenue. Son génie le poussait sans cesse hors du convenu, vers l'imprévu. Sa

technique de la scène est surprenante. Il y avait réfléchi longuement et
l'enrichissait chaque fois qu'il le pouvait. Elle porte, entre autres, sur l'équilibre
des actes, l'allégement de l'exposition, les entrées et les sorties des acteurs.

Que de recherches multiples également, que de fantaisies raffinées dans l'usage
de la stance, dans la façon de commencer les scènes ou d'amener la crise 1

Tous ces détails techniques ont une importance incontestable, puisqu'ils assurent
l'efficacité du théâtre.

Puis M. Bray attira l'attention de son auditoire sur ce qu'il appelle la figure
formée par les principaux personnages. Corneille 11e se contente pas de la suc-



— 151 —

cession historique des faits ; lorsque c'est utile à son intention, il ajoute, il
invente un personnage pour introduire une coïncidence de sentiments. De cette

façon, l'homme en face de deux amours peut pencher à gauche, pencher à

droite, et cela permet d'utiliser à fond le ressort de la jalousie, ou tout autre.
Corneille a créé cette figure triangulaire. Elle était encore pour lui un moyen
de se libérer de l'intrigue en la systématisant.

Quant au monde cornélien, l'héroïsme, le romanesque, le réalisme sont les

trois ingrédients qui l'animent essentiellement. Ingrédients d'inégale valeur.
Le romanesque a le moins d'importance et jamais la pièce n'est émouvante quand

il lui sert de base. Par contre, le réalisme et l'héroïsme sont toujours intimement

mêlés chez Corneille, au détriment de la valeur tragique de l'œuvre, au

profit de l'élément dramatique. Corneille est en effet surtout dramatique. Poète

humaniste, son théâtre est en définitive la louange de l'homme prêt au renoncement,

prêt au sacrifice dont il sortira grandi. Corneille est chrétien, et pourtant
il n'a pas besoin de Dieu, puisque son christianisme cherche ici-bas sa
signification. La terre est pour lui la préfiguration du ciel. Son but profond est

d'exalter l'homme afin qu'il devienne toujours plus vertueux, volontaire et
lucide.

Ainsi envisagée, la moralité du théâtre cornélien prend un sens actuel que
M. Bray n'eut malheureusement pas le temps de développer longuement, mais

qui termina d'une façon très suggestive une conférence extrêmement riche, dite

avec une simplicité et une ferveur pleines d'attrait.
E. Manganel.

** *

Conférence de M. André Parrot, titulaire de la chaire d'Ancien Testament
de la Faculté de théologie protestante de Paris, directeur des fouilles de Mari
en Syrie, le mercredi 22 février : Entre Ur en Chaldée et Charan (Genèse XI 5i).
La vie à Mari en L'an 2000 av. J.-C.

Organisée par la Société vaudoise de théologie et les Etudes de Lettres,
la conférence de M. Parrot était l'une des deux conférences académiques de l'hiver.
Elle avait attiré de très nombreux auditeurs auxquels le conférencier fit passer
une heure captivante en les menant à sa suite sur une partie du champ de fouilles

qu'il explore méthodiquement depuis plusieurs années, en les initiant au travail
de l'archéologue sur le terrain, à ses difficultés de tout ordre, aux joies de la
découverte, en faisant surgir à leurs yeux des sables du désert lybien le vaste

palais, avec son entrée monumentale, ses couloirs en chicane, ses grandes cours
intérieures, ses salles nombreuses — salle du trône, archives, chambres de bain
et chambres à lessive, cuisines et celliers — en en ressuscitant la vie grâce

aux restes de décoration, aux statues de rois et de divinités, aux tablettes et

cylindres en partie déjà déchiffrés, à la vaisselle trouvée intacte... Centre prospère

d'un Etat du moyen Euphrate, Mari fut détruite au début du deuxième
millénaire par sa plus puissante rivale, Babylone. Sur la route qui mène d'Ur



1 52

en Chaldée à Charan, elle vit peut-être passer Térach, père d'Abraham, et

sa famille. Et justement certains documents déchiffrés semblent faire allusion
à une migration de peuplades remontant le cours du grand fleuve. Une fois de

plus, l'archéologie est sur le point, dirait-on, de révéler le fondement historique
d'une vénérable légende. Excellent archéologue, M. Parrot est peut-être moins

prudent historien. Peu importe, du reste. Mari se suffit à elle-même et point
n'est besoin de la rattacher — hypothétiquement — à l'histoire des patriarches

pour y prendre le plus vif intérêt.
G. B.

** *

Félix Weingartner, le célèbre chef d'orchestre, dont la belle-famille habite

Lausanne, a fait de notre ville, depuis qu'il a quitté l'Autriche, son port
d'attache. Il y passe tout le temps qu'il ne passe pas en tournées de concerts.
Admirateur passionné de Goethe, il n'aime rien tant, pour se délasser, que de lire
en public les plus beaux vers du grand poète de l'Allemagne éternelle, soutenu

par un discret accompagnement au piano. Il nous a demandé de lui organiser
une lecture de Zusammenhängende Fragmente de la deuxième partie du Faust. Nous
l'avons fait volontiers. Cette lecture a eu lieu à la salle du Club alpin, le lundi
6 mars. Elle a fait la plus forte impression sur tous ceux qui ont eu le privilège
de l'entendre. Le maestro n'a rien du cabotin. Servi par une voix agréable et

souple, par une diction d'une extrême netteté qui lui permet de se faire entendre
même quand il parle pianissimo, par une mimique spontanée qui passe sans effort
de la gaudriole au plus grave pathétique, et par une pénétrante intelligence de

son poète, il a donné une interprétation du difficile chef-d'œuvre de Gœthe

que les plus avertis ont trouvée révélatrice. Mme Carmen Studer-Weingartner
le soutenait en jouant au piano les fragments correspondants de la partition
qu'il a composée pour le Fau<*t, accompagnement admirable de discrétion, de

convenance, riche d'heureuses trouvailles, et qui, toujours rigoureusement
subordonné à la poésie, sait ne jamais la trahir. Au total, deux heures qui
passèrent comme le plus beau des songes.

G, B.
** *

Conférence de M. Charles Plisnier, romancier, le 8 mars, sur La femme et

Le roman:

Le terme de conférence est un terme bien froid pour évoquer l'heure extra-
ordinairement vivante que fit passer à ses auditeurs, mercredi 8 mars, M.
Charles Plisnier. La femme et Le roman, tel était le sujet annoncé. Disons d'emblée

qu'il fut beaucoup moins question de la femme que du roman. L'on verra pourquoi.

Le problème qui intéresse M. Plisnier, c'est celui des rapports du roman
et de la vie, du romancier et de ses personnages. La littérature romanesque,



i53

dit-il, est miroir de la vie — mais non au sens de ceux qui cherchent hors de

l'âme de l'auteur, dans des faits-divers et des personnages précis, les sources
d'un roman. Des critiques ont fait d'un certain séminariste Bertet le modèle

de Julien Sorel, d'une petite bourgeoise d'Yonville et de Louise Colet ceux de

Madame Bovary. D'autre part Flaubert a dit : « Madame Bovary, c'est moi. »

Le problème des sources est complexe. Il est possible que Stendhal, Flaubert
et Dostoievsky aient fait des emprunts à des faits-divers. Mais il faut autre
chose pour produire un roman : il faut de l'expérience humaine. Expérience
involontaire, car le romancier est, dans la vie, à la fois acteur et témoin.
Expérience volontaire, car il lui arrive de soumettre des êtres à des expériences de

psychologie vivante.

M. Plisnier condamne Marcel Prévost dont l'œuvre n'est que la reproduction

de lettres et de confidences. Il juge sévèrement H. de Montherlant —

que par ailleurs il admire sincèrement — d'avoir eu recours au même procédé
dans les trois romans que l'on sait. Ce sont des romans à clef, de faux documents
humains parce que des êtres s'y sont reconnus. Le rôle du romancier, c'est de

dire non pas comment les êtres se voient, mais comment ils dont. Choderlos
de Laclos le savait, lorsqu'il écrivait ses Liaidond dangereuded, et pourtant son

roman se compose aussi de lettres et de confidences.

M. Plisnier constate que les quelques auteurs considérés à juste titre comme
les meilleurs romanciers (Mme de la Fayette, l'abbé Prévost, Laclos, Stendhal,
B. Constant, Senancourt, Flaubert, Balzac) ont tous été des amateurs —
Balzac excepté, si l'on veut. Ce qui prouve que l'art du roman n'est pas susceptible

d'apprentissage. En outre, la plupart des grands romans sont mal composés

et mal écrits. Flaubert lui-même l'a dit. Et il savait bien que son Education

dentimentale durerait plus qu'une œuvre parfaitement écrite comme Afadame

Bovary. De même les romans de Dostoievsky ou Weathering Heightd d'Emily
Brontë sont d'une construction invraisemblable. Mais le public ne se trompe

pas, et sa faveur constante va aux seuls vrais romanciers, ceux qui ont fait
de leur art un apostolat.

Les femmes, dit M. Plisnier, ne font pas généralement le sujet des romans.
Elles jouent le rôle d' « agents catalyseurs » : ce qui importe, ce sont les
modifications qu'elles font subir aux hommes. Car les romanciers connaissent mal
l'âme féminine. Ils en ont peur. Ils évitent d'en parler, comme on recule devant

un acte qui doit faire mal. C'est ce qui explique que tant de romans sont vides

et mensongers.
Le grand romancier s'affirme dans la cruauté. Il va remuer la boue au fond

des âmes. Œuvre de haine Non, œuvre d'amour : c'est ainsi que la passion
la plus vive s'accompagne de la clairvoyance la plus impitoyable. Devant le

monde profond, le romancier est en état de passion — c'est-à-dire de cruauté.
Il ne s'agit plus de plaire. Au lecteur qui lui dit : « Amuse-moi », il répond :

« Connais-toi ».

Il est clair que bon nombre de ces considérations valent surtout pour le roman



•— 15^ •—'

français, et qu'elles sont inapplicables à toute une catégorie d'oeuvres

romanesques telles que le roman poétique, le roman de mœurs ou d'aventures.
M. Plisnier lui-même s'expliqua là-dessus, au cours de la discussion animée

qui eut lieu à l'issue de la conférence, dans les salons du Lyceum où quelques
membres des « Amitiés Belgo-Suisses » et des « Etudes de Lettres » recevaient
le conférencier. Le roman, à son sens, est peinture et expression d'âme. Les
autres œuvres de ce nom sont des genres dérivés.

Mis en confiance par son auditoire, M. Plisnier développa plus longuement
ses idées, et il se laissa entraîner à des « confidences » d'écrivain qui furent pour
tous une nouvelle occasion d'apprécier sa bonne grâce, sa verve « picarde »

et la chaleur de son éloquence.
Denise Hermann.

** *

Le samedi 25 mars, M. Georges Gougenheim, professeur à l'Université
de Strasbourg, nous a exposé des Vueà nouvelled dur la langue françaide pour notre
troisième conférence de mise au point de l'année. Nous en donnerons un compte
rendu dans notre prochain numéro.

Rédacteur en chef : Georges Bonnard, Pully
Annonces : Imprimerie Centrale, Lausanne


	Chronique de la société

