
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 13 (1938-1939)

Heft: 4

Artikel: Leon Ebreo et la pensée des Dialoghi di Amore

Autor: Lehrmann, Graziella

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870073

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870073
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 179 —

LEONE EBREO

ET LA PENSÉE DES DIALOGHI DI AMORE

Juda Abrabanel, dit Leone Ebreo médecin et philosophe,
vécut en Espagne, puis en Italie, à la fin du XVe et au début
du XVIe siècle. Séparé de nous par presque cinq cents ans,
ce philosophe a pourtant, encore de nos jours, une certaine
actualité. Je dirais une double actualité. Tout d'abord par sa

vie : Juda Abrabanel fut de religion juive 2, et il vécut en Espagne
au temps des grandes persécutions contre tous ceux qui ne
professaient pas la foi catholique. On essaya d'exterminer les

musulmans, et on expulsa les Juifs qui émigrèrent en masse vers des

pays plus libéraux. Les Abrabanel furent du nombre des émigrés.
Juda Abrabanel appartenait heureusement à cette élite
spirituelle qui a toujours su tirer de son mauvais sort un enrichisse-

1 On a mis en doute l'identité de Juda Abrabanel avec l'auteur des Dialoghi
di Amore. En effet, le nom de Léon était très fréquent parmi les Juifs des pays
latins, et on connaît de ce fait plusieurs philosophes qui portent le nom de

Leo Hebraeus.M. B. Zimmels (Leo Hebraeud, ein jüdischer Philosoph der Ren aid-

dance) en distingue trois : Gersonides (Levi Ben Gerson de Bagnols, né en 1288

et mort vers i3q5), R. Jehuda (Léon) de Séville, mathématicien et astronome
de la deuxième moitié du XVe siècle, et enfin notre Juda Abrabanel. Il ne peut

pas être question des deux premiers comme auteurs des Dialoghi, parce qu'ils
ont vécu avant leur composition. M. Ludwig Stein ajoute un quatrième Léon
Hébreux, de Mantoue, mentionné par Pic de la Mirandole l'aîné, dont il
existe une œuvre datée de 1443, donc antérieure de soixante ans à la
composition des Dialoghi. Tout porte donc à croire que ceux-ci ont été écrits par
Juda Abrabanel.

2 Le titre complet sous lequel ont paru les Dialoghi di Amore en i535 est:
Dialoghi di amore compoditi da LeoneAledico di nazione Ebreo e dipoi fatto Cridtiano.

En se basant sur ce titre, ainsi que sur le silence qui entoure les dernières
années de Juda Abrabanel, on a émis la supposition que l'auteur des Dialoghi
avait adopté, à la fin de sa vie, la foi chrétienne. M. B. Zimmels a prouvé

que Leone Ebreo était encore juif à l'époque où il a écrit les Dialoghi (i5o2-



•— i8o •—

ment de son esprit. Emigré d'Espagne en Italie, il puisa dans le

monde florissant de la Renaissance italienne, après s'être nourri
de la sévère culture judéo-espagnole, et son œuvre fut une
merveilleuse synthèse de ces deux cultures si différentes. Mais
ce qu'il reçut de sa patrie d'adoption, il le lui rendit doublement

par ses écrits. Son œuvre principale, les Dialoghl di Amore, écrite
en langue italienne, est venue enrichir la littérature et la
philosophie de l'Italie.

Cette œuvre présente, elle aussi, aujourd'hui encore, un vif
intérêt, parce qu'elle rompt avec la pensée traditionnelle du

moyen âge et introduit la philosophie moderne. Juda Abrabanel
est un des premiers philosophes de la Renaissance, et encore
parmi ceux-ci occupe-t-il une place à part. Entre le courant
panthéiste de la Renaissance et les traditions religieuses
attachées à la Bible, il a jeté un pont qui, soutenu par son génie,
forme une base solide pour le développement ultérieur de la
pensée philosophique.

** *

Sa vie comprend deux grandes périodes, une période espagnole,

pendant laquelle il s'imprégna de la culture judéo-espagnole
transmise par son milieu ; et une période italienne pendant
laquelle il eut l'occasion de s'assimiler la culture, très différente,

i5o5). Mais il n'exclut pas la possibilité qu'il ait passé au christianisme plus
tard, vers 1Ö20. Il est étrange, en effet, que les dernières années de sa vie
soient si complètement inconnues, et que sa mort ait été passée sous silence

par les écrivains juifs contemporains. M. Ludwig Stein remarque aussi que
l'éditeur des Dlaloghi n'aurait pas hasardé de faire suivre le titre, quelques
années à peine après la mort de l'auteur, de la remarque « e dipoi fatto cruliano »

si elle n'avait pas correspondu à la vérité, car elle aurait soulevé les protestations

de toute la parenté des Abrabanel. Cependant, le fait que Juda Abrabanel

est mentionné dans les termes les plus honorables par les rabbins
Guedalia Jahia et Azaria de Rossi, tous deux du XVI* siècle, et qu'il ait
été loué par Immanuel Aboab dans sa Nomologia (début du XVII* siècle)

fait douter qu'il ait changé de religion même à la fin de sa vie. Quoi qu'il en

soit, pour nous il importe surtout de savoir que Juda Abrabanel a été juif,
qu'il a approfondi la philosophie juive et qu'il a écrit les Dialoghi encore tout
pénétré de cette influence.



— i8i —

de la Renaissance. La combinaison de ces deux cultures, façonnées

par l'esprit de Juda Abrabanel, formera l'originalité et

l'importance de son œuvre philosophique.
En Espagne, la culture juive avait atteint un épanouissement

brillant. Pendant la domination arabe, les Juifs jouirent d'une

grande liberté. Ils vivaient en très bons termes avec les Maures
et occupaient des postes élevés dans l'administration. Il y eut
alors toute une floraison d'écrivains et de philosophes juifs.
Lorsque les rois de Castille et d'Aragon reprirent l'Espagne
aux Arabes, ils durent garder une attitude bienveillante envers
les Juifs, qui étaient les gens les plus riches et les plus cultivés
du pays.

C'est dans ce milieu judéo-espagnol que Juda grandit et qu'il
eut l'occasion de s'imprégner de cette brillante culture. La base

de son instruction fut sans doute la religion et la philosophie
juive, en particulier la philosophie de Maïmonides. A côté de

cette instruction générale, il étudia la médecine ; et il devint si

fort dans cette science, que plusieurs souverains se le disputèrent
comme médecin attitré.

Son père, Isaac Abrabanel, était ministre des finances du roi
d'Espagne Ferdinand le Catholique. Celui-ci faisait alors la

guerre aux Maures (1482-92) qui possédaient encore, dans la
péninsule, le royaume de Grenade, mais il ne réussissait pas à

mener à bien cette entreprise parce que les finances de l'Etat
étaient complètement désorganisées. Isaac Abrabanel réussit
à réorganiser les finances : c'est donc à lui que Ferdinand dut en

grande partie la victoire sur les Maures qui mit toute l'Espagne
entre ses mains.

Mais, une fois maîtres de Grenade, le roi Ferdinand et surtout
la reine Isabelle, qui était complètement dominée par l'influence
du grand inquisiteur, Torquemada, donnèrent libre cours à leur
fanatisme religieux. A présent qu'on avait repoussé les musulmans

du dernier coin d'Espagne on voulait un royaume entièrement

catholique. On procéda donc à l'expulsion des Juifs.
L'édit d'expulsion fut signé en 1492. Tous les Juifs devaient

quitter l'Espagne. Quatre mois plus tard des centaines de mil-



— 182 —'

liers d'émigrés s'embarquaient pour d'autres terres. Don Isaac

renonça à la gloire et à la réputation, pour se joindre aux exilés,
et son fils le suivit quelques mois plus tard. Mais Ferdinand, qui
laissait massacrer avec indifférence d'innombrables innocents,
était trop soucieux de sa santé pour laisser partir son médecin

personnel. Tout ce qu'il fit pour garder auprès de lui fuda
Abrabanel prouve combien celui-ci devait être estimé comme
médecin. Le roi employa tous les moyens pour le retenir, et il
ne s'arrêta pas devant les plus cruels : il essaya de lui enlever

son fils âgé d'un an. Juda apprit à temps le dessein du roi et

envoya pendant la nuit, en grand secret, « comme un bien
volé », dit-il, son fils à Lisbonne.

De Tolède, les Abrabanel se dirigèrent vers Naples. Dans
cette ville florissait depuis des siècles une grande et riche
communauté juive; elle accueillait et secourait les milliers d'émigrés
juifs d'Espagne, dépouillés de leurs biens et souvent mourant
de faim. L'âge n'avait pas enlevé au vieux Don Isaac son énergie.

Il se refit une existence brillante. Il occupa à Naples, à la cour
de Ferdinand Ier, un poste important dans l'administration de

l'Etat.
Juda s'installa à la cour de Naples comme médecin, et devint

bientôt médecin personnel du roi, comme il l'avait été en

Espagne. Ici commence la deuxième période de sa vie, celle où il
prend contact avec la culture de la Renaissance. Il trouva à

Naples une culture très différente de celle qu'il avait connue en

Espagne. Dans cette Italie du XVIe siècle naissant, la Renaissance

était en plein épanouissement. L'ascétisme austère et lugubre

du moyen âge avait cédé la place à une affirmation
triomphante de la vie. On avait rejeté toutes les restrictions que l'Eglise
avait jadis imposées aux corps et aux esprits, on s'adonnait
entièrement et joyeusement à la vie terrestre, car on croyait
désormais que la vraie vie était ici-bas, dans un présent concret,
et non pas dans un lointain et incertain au-delà. Les banquets, les

fêtes, les plaisirs extérieurs alternaient avec les plaisirs de

l'esprit. Plus de science défendue, comme au moyen âge, où la
religion avait strictement limité le champ des recherches : on



— 183 —

pouvait chercher, étudier, fouiller, découvrir tout à son aise, et

on se jetait dans la recherche et dans l'étude. Les cours des

princes étaient les centres culturels les plus animés, car les

princes se faisaient un honneur d'attirer autour d'eux les
meilleurs artistes, les meilleurs savants, les meilleurs lettrés, et de

les combler de leurs bienfaits.
Ainsi Juda Abrabanel trouva à la cour de Naples un milieu très

gai et très spirituel. Grâce à sa vaste culture, il fut le bienvenu
dans tous les cercles de poètes et d'érudits, et il se mêla
joyeusement au mouvement général. Comme médecin aussi il eut
beaucoup de succès. Pendant le moyen âge, la science médicale
s'était développée parmi les Juifs et les Arabes plus que parmi
les chrétiens, qui ignoraient encore les écrits médicaux de la
Grèce ancienne. Il y eut parmi les Juifs des médecins de grande
renommée. Us mettaient leur art au service de tous les malades,

sans distinction ni de classe, ni de religion, en faisant preuve
d'un esprit très large pour le moyen âge, où des fanatiques
prêchaient qu'il valait mieux mourir que de se laisser soigner

par un mécréant. Maïmonides, qui en même temps que grand
philosophe était grand médecin, priait Dieu chaque matin, avant
de partir pour soigner des malades, de lui donner la santé du

corps et de l'âme, « pour qu'ils puissent se dépenser sans fatigue,
au service des riches et des pauvres, des bons et des méchants,
des ennemis et des amis. Fais que je ne voie que l'homme dans

tout homme qui souffre. » Juda Abrabanel réussit à obtenir
des guérisons presque miraculeuses, entre autres celle d'un
cardinal que tous les autres médecins avaient déclaré condamné.

Il jouissait, grâce à cela, d'une influence considérable, et lorsque
Naples tomba sous la domination d'un vice-roi espagnol, qui
accablait les Juifs de mille impôts et de toutes sortes
d'interdictions, Juda Abrabanel intervint souvent en leur faveur.
Ainsi il réussit à faire rapporter un ordre du vice-roi, qui rendait

obligatoire pour les Juifs le port des chapeaux jaunes. Ce

sont là les dernières traces que nous ayons de sa vie.
Juda Abrabanel appartient à ces Juifs d'élite qui, chaque fois

que le malheur a frappé leur peuple, ont su se montrer supérieurs



— 184 —

aux événements, et ont même su en tirer parti : obligés par les

circonstances de passer d'un pays à l'autre, Ils ont colporté,
dans leurs pérégrinations, les cultures des pays qu'ils parcouraient

; ils ont contribué ainsi au rapprochement des cultures et

au progrès de la civilisation. Les Juifs ont eu maintes fois

(souvent bien malgré eux et au prix de leurs souffrances personnelles)

l'occasion de jouer ce rôle d'intermédiaires ; et c'est là

un de leurs plus importants apports à la civilisation.

** *

La pensée d'Abrabanel est concentrée dans une œuvre de deux
à trois cents pages, les Dialoghl di Amorc, ou « Dialogues sur
l'amour», parus pour la première fois en i535, après la mort
de l'auteur. Le dialogue était une forme littéraire qu'on
employait très fréquemment alors, lorsqu'on voulait exposer une
thèse : l'un des interlocuteurs était le porte-parole de l'auteur ;

il exposait ses idées et réfutait tous les arguments contraires que
l'autre interlocuteur lui opposait : c'était une manière assez
commode de répondre d'avance à toutes les critiques qu'on
pourrait soulever contre la nouvelle théorie, et en même temps
cette forme donnait plus de clarté à l'exposé. Avant Leone

Ebreo, on écrivit des dialogues sur des sujets théologiques,
didactiques, etc. Ceux de Leone Ebreo remettent à la mode le

sujet du Banquet : l'amour, qui fut dès lors discuté par toute une
série d'écrivains. Les deux interlocuteurs sont, non pas deux

philosophes, représentants de deux écoles différentes, par
exemple, un platonicien et un aristotélicien, mais simplement
deux amoureux. Ils discutent théoriquement sur l'amour entre
l'homme et la femme, et de là ils arrivent à des spéculations sur
la nature de l'amour, et surtout sur l'amour le plus haut qui
existe, l'amour divin. L'œuvre devait se composer de dix-huit
dialogues. Leone Ebreo n'en a écrit que trois, qui cependant
donnent une idée complète de la conception que l'auteur se faisait
de l'Univers.

Cette conception est encore tout à fait médiévale : la terre
est au centre de l'Univers, et le ciel avec le soleil, la lune, les



i85 —

étoiles et les planètes, tourne autour d'elle. Mais, ce qui dans le

système de Leone Ebreo est absolument moderne, c'est la
spiritualisation de l'Univers par le principe de l'amour, que nous

pourrions appeler le principe de la vie.
Pour lui l'Univers dans son ensemble, et dans toutes ses parties,

est animé par un courant d'amour. L'amour fait naître, nourrit
et développe toutes les choses de l'Univers, l'amour les conduit
les unes vers les autres selon une admirable harmonie, l'amour
les dirige vers une fin commune : leur perfection et la perfection
de l'Univers dans son union totale avec Dieu.

Il serait faux de penser que seules les choses animées sont
pénétrées d'amour. A côté du « désir » sensitif » de l'animal,
Leone Ebreo distingue le « désir naturel » propre aux choses

inanimées : la loi qui attire les choses pesantes vers la terre,
celle qui pousse le fer vers l'aimant, le fleuve vers la mer, ne
sont que des lorn d'amour, cet amour « naturel » des choses

inanimées. Comment des choses incapables de sentir et de connaître

pourraient-elles aimer C'est qu'elles sont dirigées par la
Nature providentielle qui connaît toute chose et qui dirige les

choses sensibles pour leur bien, leur conservation et leur
perfectionnement : « De même que la flèche se dirige droit vers
son but, guidée non par sa propre intelligence, mais par celle
du guerrier qui l'a lancée, de même ces corps inférieurs et

apparemment inanimés cherchent leur lieu et leur but guidés

non par la connaissance qu'ils en ont eux-mêmes, mais par celle
du suprême Créateur, infusée à l'âme du monde et à la nature
de l'Univers, et partant des choses inférieures. De sorte que,
comme la direction prise par la flèche dérive d'une connaissance
et d'un désir artificiels, ainsi la direction prise par les corps
inférieurs dérive d'une connaissance et d'un amour naturels. »

Empédocle avait déjà parlé de deux puissances contraires, qui,
tour à tour, réunissent ou séparent les différentes parties de

l'Univers : l'Amitié et la Haine. Mais, tandis qu'Empédocle
avait vu le monde comme dominé par le principe de la Haine
qui sépare les uns des autres les éléments qui devraient former
un tout, Leone Ebreo, lui, voit en toute chose une tendance à



— i86 —

l'union et dans l'Univers entier un progrès vers l'unité
dernière.

Voilà dans quels termes poétiques Leone Ebreo formule cette
conception : « Tu verras comment les pierres et les métaux,
engendrés par la terre, lorsqu'ils se trouvent hors de la terre,
s'élancent pour la rejoindre et n'ont de repos que lorsqu'ils
l'ont retrouvée; ainsi les enfants cherchent leurs mères et ne

sont tranquilles que près d'elles. Et la terre, de son côté, les

produit, les porte et les garde amoureusement ; et les plantes,
les herbes et les arbres ont un tel amour pour la terre, leur mère

et leur génératrice, que jamais ils ne s'en séparent à moins qu'on
ne les en arrache de vive force ; mais bien plutôt ils l'enlacent
tendrement des bras de leurs racines comme font les enfants de

leur mère ; et la terre, elle, non seulement les met au monde

comme une tendre mère, mais encore a soin de les nourrir de son
humidité, qu'elle puise dans ses entrailles comme la mère allaite
ses enfants du lait de ses seins. Et lorsque la terre manque
d'humidité pour les nourrir, elle la demande instamment, avec
prières et supplications, au ciel et à l'air, et l'obtient en l'achetant

au prix de ses vapeurs qu'elle fait monter et qui donnent
naissance à la pluie, nourriture des plantes et des animaux.

Quelle mère serait plus tendre et plus pleine d'amour pour ses

enfants »

L'amour dirige aussi les mouvements des corps célestes, de

sorte que l'Univers tout entier nous apparaît comme un immense

corps, vivifié par un esprit intelligent et bienveillant, puisqu'il
mène toutes les choses vers leur plus grande perfection.

Donc Dieu, comme Leone Ebreo le conçoit, paraît être l'âme
même de l'Univers. Ce naturalisme se trouve déjà dans les
systèmes de certains philosophes de l'antiquité. Aristote, bien

qu'il eût établi la différence entre la forme et la matière, avait
considéré la finalité du monde comme immanente au monde même.

Dans les siècles suivants, le moyen âge, avec son mépris de la
vie terrestre et sa fidélité à la lettre des Saintes Ecritures, avait
adopté de la philosophie d'Aristote ce qui, en elle, appuyait
sa croyance en un Dieu transcendant ; tandis que la Renaissance



187

se rattacha au principe, posé aussi par Aristote, d'une fin immanente

à la nature. Pendant tout le moyen âge, la nature fut
considérée comme une œuvre satanique, dont il fallait s'affranchir

par l'aspiration vers un monde supra-terrestre, immatériel, seul

vrai. La philosophie ne s'éloignait guère des Saintes Ecritures,
et n'empruntait aux philosophes de l'antiquité que ce qui pouvait
être interprété à la lumière des textes sacrés.

Mais cette contrainte pesait lourdement sur l'homme du

moyen âge, et une réaction devait fatalement se produire.
Elle se produisit lorsque les érudits grecs, affluant vers la péninsule

italienne après la chute de Constantinople, apportèrent
avec eux l'intérêt pour la langue grecque et pour les textes
véritables, non mutilés par l'Eglise, des philosophes anciens.
Ceux-ci apparurent alors dans leur vraie lumière et dressèrent
leur autorité contre celle, jusqu'alors incontestée, de l'Eglise.
En même temps la découverte de nouvelles terres donna à

l'homme l'impression d'être le maître de la nature, et non pas
son esclave, écrasé par sa puissance malveillante. La nature

apparut bonne, belle et utile à l'homme. Lorsqu'on réussit à

franchir impunément l'Atlantique considéré jusqu'alors comme
une mer interdite à l'homme (on pensait que du côté opposé à

l'ancien monde se trouvait la colline du Purgatoire), on s'aperçut
combien était fausse l'image qu'on s'était faite jusque-là du

monde, et la confiance dans l'Eglise, qui soutenait ces vieilles

croyances, fut encore plus ébranlée. L'esprit critique s'éveilla
dans l'homme, en même temps que la foi dans ses propres forces.

Il crut en lui-même, en sa nature, en la nature en général ;

il osa enfin regarder la terre, et vit qu'elle était belle ; et
l'aima.

Ce fut ainsi que la philosophie se tourna de nouveau vers la
nature, y cherchant l'explication du mystère de la vie. On
alla si loin qu'on se détacha nettement de l'enseignement de

la religion sur l'existence d'un Dieu personnel et transcendant,
qui a créé le monde par un acte libre et à un moment déterminé.
Le monde fut considéré comme l'épanchement de la divinité
dans le temps et dans l'espace, l'univers fut identifié à Dieu,



— i88 —

envisagé seulement sous l'aspect de la multiplicité des choses

sensibles.

Ce retour à la nature fut appuyé par l'influence de Platon.
Ses œuvres, que le moyen âge avait connues incomplètement
et dans lesquelles il avait cherché surtout un témoignage en

faveur de la religion chrétienne, acquirent une valeur toute
nouvelle aux yeux des humanistes. Grâce aux savants venus de

Constantinople, la philosophie de Platon fut connue en entier et
dans le texte. Platon devint bientôt un maître. On fonda à

Florence une Académie Platonicienne, où des humanistes se

réunissaient pour l'étude et la discussion des idées du maître.
Le Banquet fut parmi les œuvres de Platon qui gagna le plus
la faveur des humanistes. Le fait que Platon part de l'amour
entre les corps pour arriver à l'amour spirituel pour le Beau,
dernier degré de l'amour sensible, devait retenir l'attention
des humanistes, pour qui toute spéculation métaphysique avait
son point de départ sur la terre.

L'influence de Platon est pour beaucoup dans les Dialogued

dur l'Amour de Leone Ebreo. L'idée même de considérer l'amour
comme une puissance directrice du monde lui vint sans doute
de Platon. Seulement Leone Ebreo, comme après lui les autres
philosophes de la Renaissance, étendit ce principe, que Platon
appliquait surtout à l'homme, à toutes les choses de l'Univers,
en donnant ainsi au monde une unité encore plus grande qu'il
ne l'avait eue dans la conception de Platon. L'Univers fut
donc considéré comme l'explication de la divinité dans le temps
et dans l'espace. Mais cette conception se heurtait à une
difficulté : comment concilier l'unité divine avec la multiplicité
des choses sensibles — difficulté que plusieurs philosophes
cherchèrent à surmonter, sans jamais y parvenir entièrement.
Voici comment Leone Ebreo la résoudra.

Nous l'avons vu suivre la tendance naturaliste de la Renaissance.

Ce courant d'amour qui, pour lui, unit toutes choses,

est en somme Dieu même, qui se trouve ainsi à l'intérieur du
monde. Cependant, cette philosophie en arrive à réduire le

rôle de Dieu à celui d'une loi naturelle, veillant avec une



— 189 —

harmonie parfaite à la conservation de l'Univers, mais non pas
à son progrès, à sa perfection, mais non à son perfectionne/rient.

Dieu est la force qui fait germer la plante, qui fait éclore la
fleur et qui la féconde, qui pousse tous les êtres vivants, l'homme

compris, à la conservation et à la multiplication de leur race.
Mais il ne se soucie nullement que les actions des hommes

soient bonnes ou mauvaises, car l'Univers ne fait que tourner
sur lui-même, en accomplissant toujours le même cercle fermé,

au lieu de s'élever en spirale pour s'approcher d'un but qu'il
aspire à atteindre.

Ainsi toute morale est exclue de ce système naturaliste. Or,
Leone Ebreo était trop pénétré de la doctrine biblique pour
s'arrêter à cette conception qui exclut toute morale et tout
progrès. C'est pourquoi, au Dieu immanent, c'est-à-dire
intérieur à l'Univers, il a ajouté l'idée d'un Dieu transcendant,
se trouvant en dehors et au-dessus du monde et dirigeant ce

monde vers un certain but. Leone Ebreo compare souvent
l'Univers à l'individu humain : « L'homme — dit-il — est l'image
de tout l'Univers. » Et de même que l'homme est soumis à

certaines lois naturelles qui dirigent chacun de ses organes
et est doué d'une intelligence qui dirige le tout, de même le

monde est pénétré d'une vie intérieure qui pourvoit à la conservation

et à la reproduction de chacune de ses parties, et d'un

esprit supérieur qui plane au-dessus de lui et le conduit vers
sa perfection.

Par cette conception si originale, Leone Ebreo concilie
ingénieusement la pensée de la Renaissance avec l'enseignement
des textes sacrés. Et du même coup, il lève la difficulté à laquelle
se heurtaient les autres philosophes de la Renaissance : Dieu,
conçu comme trancendant et immanent à la fois, peut rester

un, tout en prenant les mille aspects qu'offre l'Univers.
Quel est donc le but vers lequel l'esprit divin dirige l'Univers

Selon Leone Ebreo, le but de l'Univers est son union finale

avec la divinité, une immense, ardente union d'amour de la
créature avec le Créateur. « Cette unité dernière est la fin
dans laquelle le maître suprême de l'Univers et Dieu tout-



puissant a créé le monde avec sa variété ordonnée et sa
multiplicité unifiée. »

Ainsi cette union dernière du monde avec Dieu est imaginée

par Leone Ebreo comme la réduction de l'infinie variété
d'éléments qui composent l'Univers à une rmité divine. L'Univers
n'est que l'expression matérielle de la divinité, il reflète dans

ses infinis aspects toujours ce même esprit divin. Mais cet

esprit divin, ainsi déployé dans l'espace sous mille formes et

sous mille couleurs, est destiné à redevenir une fois esprit pur
et un, dénué de toute expression matérielle : ce ne sera plus

qu'une immense union d'amour de toutes les choses, synthèse

suprême de ce courant d'amour qui parcourt le monde en mille
et mille ruisselets, réunis en une mer immense et puissante.

Mais pour arriver à cette synthèse dernière, il faut d'abord

que le monde se divinise, qu'il atteigne sa perfection. Ce
perfectionnement s'opère par l'intermédiaire de l'homme. C'est
à l'homme qu'il est donné de perfectionner le monde, car il
a reçu, en plus des autres êtres, la capacité d'un amour
supérieur. L'âme humaine, qui est d'essence spirituelle, s'allie au

corps imparfait pour former le lien entre le monde spirituel
et le monde corporel et faire de l'Univers un seul être vivant.
«Nos âmes s'unissent à nos corps seulement par amour pour
le suprême créateur du monde, et pour le servir, et attirent
la vie et la connaissance intelligible et la lumière divine du

monde supérieur et éternel vers ce monde inférieur et passager,
afin que les choses inférieures de l'Univers ne soient pas privées,
elles non plus, de la grâce divine et de la vie éternelle, et que
cet immense être vivant n'ait aucune partie qui ne soit vivante
et spiritualisée comme tout l'ensemble. Et lorsque notre âme

réalise par ce moyen l'union de tout l'Univers, en obéissant à

la volonté divine, elle jouit réellement de l'amour divin et arrive,
après s'être séparée du corps, à s'unir au Dieu suprême. Et c'est
là son plus grand bonheur. Mais lorsqu'elle se trompe dans

cette fonction qui lui a été assignée, elle est privée de l'amour
de Dieu et de l'union avec Dieu, et ceci est sa plus grande

punition, car, tandis qu'elle pourrait, en gouvernant honnête-



— Ï91 —

ment le corps, monter dans le plus haut paradis, elle reste par
sa faute dans le plus bas enfer, éternellement séparée de Dieu
et de sa propre béatitude. »

Leone Ebreo n'explique pas comment il imagine cette
perfection que l'Univers doit atteindre pour s'unir à Dieu. Il
ne s'agit probablement pas d'un perfectionnement à opérer
dans la nature, puisque les lois naturelles sont en elles-mêmes

parfaites. Il faut croire que ce perfectionnement se rapporte
surtout à l'humanité. En tous cas Leone Ebreo assigne à l'homme

une grande responsabilité : celui-ci n'est pas, comme le croyaient
les mystiques du moyen âge, un être infime, écrasé sous la
puissance divine et dépendant de la grâce céleste ; il est lui-même

responsable de sa destinée et de la destinée de l'humanité tout
entière, il doit lui-même être capable de s'élever, par ses forces

spirituelles, vers la perfection et vers son union avec Dieu.
Cette conception de l'homme actif, responsable, collaborateur
de Dieu même, a été transmise à Leone par la religion de ses

ancêtres : la religion juive ne dit-elle pas que, si l'homme a
besoin de Dieu, Dieu a besoin de l'homme

Comment l'homme arrive-t-il à ce degré supérieur de perfection

Ce n'est pas en fuyant la vie terrestre qu'il se rapproche
de Dieu. C'est, au contraire, en s'adonnant à la réalité terrestre
qu'on trouve le vrai chemin vers Dieu. Que chacun s'efforce
d'atteindre le plus haut degré de perfection dans la condition
où la vie l'a placé : c'est à une œuvre divine qu'il travaillera ;

car en se perfectionnant soi-même, on travaille en même temps
à la perfection de l'humanité et à la divinisation de l'Univers.
Leone Ebreo le dit : le but de chaque partie de l'Univers n'est

pas seulement la perfection de cette partie, mais elle tend, par
son propre perfectionnement, à la perfection du tout.

Mais pourquoi Dieu désire-t-il s'unir à l'Univers Comment

Dieu, qui est parfait, peut-il désirer quelque chose Car
le désir n'implique-t-il pas le manque de quelque chose

Et puisque Dieu est parfait, c'est donc qu'il ne lui manque
rien.

Une fois de plus, Leone Ebreo prouve ici son originalité.



— ig2 —'

Platon, qui avait inspiré tous les philosophes de la Renaissance,

y compris Leone Ebreo, avait défini l'amour comme étant
le désir d'une chose belle ; Dieu ne pouvant rien désirer parce
qu'il est parfait, c'est donc que Dieu n'a pas d'amour. Leone
Ebreo se détache ici de son maître reconnu. L'amour que Dieii
a envers la création n'est pas fondé sur le désir, puisque Dieu
ne peut rien désirer de plus beau et de meilleur que lui-même ;

l'amour que Dieu a envers la création n'est que la volonté
d'augmenter la perfection et le bonheur des créatures. « De
même que les êtres inférieurs aiment les êtres supérieurs, et
désirent s'unir à eux pour ce qui leur manque de la perfection
de ceux-là, de même les supérieurs aiment les inférieurs et
désirent les unir à eux pour qu'ils soient plus parfaits ; ce désir

suppose bien un manque, mais non pas dans le supérieur qui
désire, mais dans l'inférieur, et le supérieur en aimant l'inférieur

désire suppléer par sa supériorité à la perfection qui

manque à l'inférieur; c'est de cette manière que les sphères

spirituelles aiment les sphères matérielles, pour suppléer par
leur perfection à ce qui manque à celles-là et les unir à elles

et les rendre parfaites... Les supérieures aiment les inférieures
comme le père aime son fils, et les inférieures aiment les
supérieures comme le fils aime son père ; et tu sais combien l'amour
du père est plus parfait que celui du fils. De même que les
bienfaiteurs aiment davantage ceux qui ont reçu le bienfait, que
ceux-ci n'aiment leurs bienfaiteurs ; car ceux-ci aiment pour le

profit matériel, et ceux-là par pure bonté morale. Et tu sais

combien l'amour pur est plus parfait que l'amour pour l'utilité.
Ce n'est donc pas sans raison que je t'ai dit, que l'amour des

spirituels supérieurs est plus parfait que celui des matériels
inférieurs. » « Dans l'Univers l'inférieur dépend du supérieur,
et le monde corporel dépend du monde spirituel ; de sorte qu'un
défaut de l'inférieur entraîne un défaut du supérieur dont il
dépend ; car l'imperfection de l'effet prouve une imperfection
de la cause. Puisque donc la cause aime son effet et le supérieur
aime son inférieur, il désire la perfection de l'inférieur, et de

l'unir à lui afin de le délivrer de son défaut, car en le délivrant



— ig3 —

de ce défaut il remédie à sa propre imperfection. Ainsi lorsque
l'inférieur reste séparé du supérieur, ce n'est pas seulement

l'inférieur qui est malheureux, mais encore le supérieur lui-
même, de même que le père ne peut pas être heureux si son
Iiis est imparfait. C'est pourquoi les anciens disaient que le

pécheur offense la divinité, tandis que le juste l'exalte. C'est
donc avec raison que, non seulement l'inférieur aime le supérieur
et désire s'unir à lui, mais le supérieur aime l'inférieur et désire

l'unir à lui, afin que chacun soit sans défaut, et que l'Univers
tout entier soit uni par le lien de l'amour, union qui est le but
principal du Créateur de l'Univers lorsqu'il a créé le monde

avec sa multiplicité ordonnée et sa variété unifiée. »

Ainsi, non seulement le monde aime Dieu, mais Dieu airne

le monde. Ici revient cette idée, inspirée par la Bible, que non
seulement l'homme a besoin de Dieu, mais Dieu a besoin de

l'homme; car c'est seulement dans une union totale de l'Univers,
obtenue par le perfectionnement de l'homme, qu'est la perfection
du tout.

** *

Telle est, dans ses grandes lignes, la philosophie des Dialoqhi
dl amore. Elle est une heureuse synthèse entre la tradition juive
et la pensée de la Renaissance. Elle est la fille de ces deux
tendances, si étrangement différentes : façonnée par un esprit
tel que celui d'Abrabanel, elle ne s'est pas tourmentée en

contradictions inconciliables, mais est devenue une plante
riche et florissante qui devait nourrir de ses semences les

générations futures. Et, puisque la tâche de l'homme n'est pas
de recevoir, de porter pendant sa vie et de passer à d'autres
tel quel l'héritage qu'il a reçu de ses pères, mais de le faire
fructifier, de l'enrichir et de l'embellir, il faut placer Leone
Ebreo parmi ces grands esprits qui ont su comprendre leur
tâche dans son vrai sens.

Au naturalisme il a pris cette idée d'un monde pénétré dans

toutes ses parties par Dieu. Mais de ce Dieu nature, il a

fait en même temps le Dieu moral, le Dieu du perfectionnement



— *94 —

et du progrès. En se rangeant parmi ceux qui avaient regagné
la foi dans la nature, il a rompu avec la tradition rigide du

moyen âge ; mais en même temps il a brisé le cercle fermé et
infructueux du naturalisme, en indiquant à l'homme une tâche,
à l'Univers un but. Il a ainsi jeté les bases de la philosophie
moderne, et de son influence sont sortis des penseurs tels que
Giordano Bruno et Baruch Spinoza.

Graziella Lehrmann.


	Leon Ebreo et la pensée des Dialoghi di Amore

