Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: 13 (1938-1939)
Heft: 4
Artikel: Leon Ebreo et la pensée des Dialoghi di Amore
Autor: Lehrmann, Graziella
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870073

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870073
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LEONE EBREO
ET LA PENSEFE, DES DIALOGHI DI AMORE

Juda Abrabanel, dit Leone Ebreo!, médecin et philosophe,
vécut en KEspagne, puis en Italie, & la fin du XVe et au début
du XVIe siécle. Séparé de nous par presque cinq cents ans,
ce philosophe a pourtant, encore de nos jours, une certaine
actualité. Je dirais une double actualité. Tout d’abord par sa
vie : Juda Abrabanel fut de religion juive 2, etil vécut en Espagne
au temps des grandes persécutions contre tous ceux qui ne pro-
fessaient pas la foi catholique. On essaya d’exterminer les mu-
sulmans, et on expulsa les Juifs qui émigrérent en masse vers des
pays plus libéraux. Les Abrabanel furent du nombre des émigrés.
Juda Abrabanel appartenait heureusement a cette élite spiri-

tuelle qui a toujours su tirer de son mauvais sort un enrichisse-

1 On a mis en doute l'identité de Juda Abrabanel avec 1'auteur des Dialoghi
di Amore. En effet, le nom de Léon était trés fréquent parmi les Juifs des pays
latins, et on connait de ce fait plusieurs philosophes qui portent le nom de
Leo Hebraeus. M. B. Zimmels (Leo Hebraeus, ein jiidischer Philosoph der Renais-
sance) en distingue trois : Gersonides (Levi Ben Gerson de Bagnols, né en 1288
et mort vers 1345), R. Jehuda (LLéon) de Séville, mathématicien et astronome
de la deuxiéme moitié du XVe siécle, et enfin notre Juda Abrabanel. Il ne peut
pas étre question des deux premiers comme auteurs des Dialoght, parce qu’ils
ont vécu avant leur composition. M. Ludwig Stein ajoute un quatriéme Léon
Hébreux, de Mantoue, mentionné par Pic de la Mirandole l'ainé, dont il
existe une ceuvre datée de 1443, donc antérieure de soixante ans a la com-
position des Dialoghi. Tout porte donc A croire que ceux-ci ont été écrits par
Juda Abrabanel.

2 Le titre complet sous lequel ont paru les Dialoght di Amore en 1535 est:
Dialoghi di amore compositi da Leone Hedico Ii nazione Ebreo e dipot fatto Cristiane.
En se basant sur ce tifre, ainsi que sur le silence qui enfoure les derniéres
années de Juda Abrabanel, on a émis la supposition que l'auteur des Dialoght
avait adopté, 4 la fin de sa vie, la foi chrétienne. M. B. Zimmels a prouvé
que Leone Ebreo était encore juif & 'époque ot il a écrit les Dialoghi (1502-



— 180 ~

ment de son esprit. Emigré d’Espagne en Italie, il puisa dans le
monde florissant de la Renaissance italienne, aprés s’étre nourri
de la sévere culture judéo-espagnole, et son ceuvre fut une
merveilleuse synthése de ces deux cultures si différentes. Mais
ce qu'il regut de sa patrie d’adoption, il le lui rendit doublement
par ses écrits. Son ceuvre principale, les Dialoght di Amore, écrite
en langue italienne, est venue enrichir la littérature et la phi-
losophie de 1'Italie.

Cette ceuvre présente, elle aussi, aujourd’hui encore, un vif
intérét, parce qu’'elle rompt avec la pensée traditionnelle du
moyen age et introduit la philosophie moderne. Juda Abrabanel
est un des premiers philosophes de la Renaissance, et encore
parmi ceux-ci occupe-t-il une place a part. Entre le courant
panthéiste de la Renaissance et les traditions religieuses atta-
chées a la Bible, il a jeté un pont qui, soutenu par son génie,
forme une base solide pour le développement ultérieur de la
pensée philosophique.

*
* ¥

Sa vie comprend deux grandes périodes, une période espagnole,
pendant laquelle il s’imprégna de la culture judéo-espagnole
transmise par son milieu; et une période italienne pendant la-

quelle il eut I'occasion de s’assimiler la culture, trés différente,

1505). Mais il n’exclut pas la possibilité qu’il ait passé au christianisme plus
tard, vers 1520. Il est étrange, en effet, que les derniéres années de sa vie
solent si complétement inconnues, et que sa mort ait été passée sous silence
par les écrivains juifs contemporains. M. Ludwig Stein remarque aussi que
I'éditeur des Dialoghi n’aurait pas hasardé de faire suivre le titre, quelques
années a peine aprés la mort de I'auteur, de la remarque « e dipot fatto cristiano »
si elle n’avait pas correspondu A la vérité, car elle aurait soulevé les protes-
tations de toute la parenté des Abrabanel. Cependant, le fait que Juda Abra-
banel est mentionné dans les termes les plus honorables par les rabbins
Guedalia Jahia et Azaria de Rossi, tous deux du XVIe siécle, et qu'il ait
été loué par Immanuel Aboab dans sa Nomologia (début du XVIIe siécle)
fait douter qu'il ait changé de religion méme a la fin de sa vie. Quoi qu'il en
soit, pour nous il importe surtout de savoir que Juda Abrabanel a été juif,
qu'il a approfondi la philosophie juive et qu'il a écrit les Dialoghi encore fout
pénétré de cette influence.



—_— 181 -

de la Renaissance. La combinaison de ces deux cultures, fagon-
nées par l'esprit de Juda Abrabanel, formera !'originalité et
I'importance de son cuvre philosophique.

En Espagne, la culture juive avait atteint un épanouissement
brillant. Pendant la domination arabe, les Juifs jouirent d’une
grande liberté. Ils vivaient en trés bons termes avec les Maures
et occupaient des postes élevés dans I'administration. Il y eut
alors toute une floraison d’écrivains et de philosophes juifs.
Lorsque les rois de Castille et d’Aragon reprirent 1’Espagne
aux Arabes, ils durent garder une attitude bienveillante envers
les Juifs, qui étaient les gens les plus riches et les plus cultivés
du pays.

C’est dans ce milieu judéo-espagnol que Juda grandit et qu'il
eut I'occasion de s'imprégner de cette brillante culture. La base
de son instruction fut sans doute la religion et la philosophie
juive, en particulier la philosophie de Maimonides. A c6té de
cette instruction générale, il étudia la médecine; et il devint si
fort dans cette science, que plusieurs souverains se le disputérent
comme médecin attitré.

Son pére, Isaac Abrabanel, était ministre des finances du roi
d’Espagne Ferdinand le Catholique. Celui-ci faisait alors la
guerre aux Maures (1482-92) qui possédaient encore, dans la
péninsule, le royaume de Grenade, mais il ne réussissait pas a
mener 4 bien cette entreprise parce que les finances de I'Etat
étaient complétement désorganisées. Isaac Abrabanel réussit
a réorganiser les finances : c’est donc a lui que Ferdinand dut en
grande partie la victoire sur les Maures qui mit toute I’Espagne
entre ses mains.

Mais, une fois maitres de Grenade, le roi Ferdinand et surtout
la reine Isabelle, qui était complétement dominée par l'influence
du grand inquisiteur, Torquemada, donnérent libre cours & leur
fanatisme religieux. A présent qu'on avait repoussé les musul-
mans du dernier coin d’Espagne on voulait un royaume entiére-
ment catholique. On procéda donc 4 I'expulsion des Juifs.

L’édit d’expulsion fut signé en 1492. Tous les Juifs devaient
quitter I’Espagne. Quatre mois plus tard des centaines de mil-



liers d’émigrés s’embarquaient pour d’autres terres. Don Isaac
renonga a la gloire et & la réputation, pour se joindre aux exilés,
et son fils le suivit quelques mois plus tard. Mais Ferdinand, qui
laissait massacrer avec indifférence d’innombrables innocents,
était trop soucieux de sa santé pour laisser partir son médecin
personnel. Tout ce qu’il fit pour garder auprés de lui Juda
Abrabanel prouve combien celui-ci devait étre estimé comme
médecin. Le roi employa tous les moyens pour le retenir, et il
ne s'arréta pas devant les plus cruels: il essaya de lui enlever
son fils 4gé d’un an. Juda apprit & temps le dessein du roi et
envoya pendant la nuif, en grand secret, « comme un bien
volé », dit-il, son fils & Lisbonne.

De Toléde, les Abrabanel se dirigérent vers Naples. Dans
cette ville florissait depuis des siécles une grande et riche com-
munauté juive; elle accueillait et secourait les milliers d’émigrés
juifs d’Espagne, dépouillés de leurs biens et souvent mourant
de faim. L’Age n’avait pas enlevé au vieux Don Isaac son énergie.
Il se refit une existence brillante. Il occupa & Naples, a la cour
de Ferdinand I€r, un poste important dans 1'administration de
I’Etat.

Juda s'installa & la cour de Naples comme médecin, et devint
bient6t médecin personnel du roi, comme il 'avait été en Es-
pagne. Ici commence la deuxiéme période de sa vie, celle o il
prend contact avec la culture de la Renaissance. 1l trouva a
Naples une culture trés différente de celle qu'il avait connue en
Espagne. Dans cette Italie du XV1e siécle naissant, la Renais-
sance était en plein épanouissement. [.’ascétisme austére et lugu-
bre du moyen Age avait cédé la place & une affirmation triom-
phante de la vie. On avait rejeté toutes les restrictions que I’ Eglise
avait jadis imposées aux corps et aux esprits, on s’adonnait
entiérement et joyeusement & la vie terresfre, car on croyait
désormais que la vraie vie était ici-bas, dans un présent concret,
et non pas dans un lointain et incertain au-dela. Les banquets, les
fétes, les plaisirs extérieurs alternaient avec les plaisirs de I'es-
prit. Plus de science défendue, comme au moyen 4ge, ou la re-

ligion avait strictement limité le champ des recherches: on



— 183 —

pouvait chercher, étudier, fouiller, découvrir tout & son aise, et
on se jetait dans la recherche et dans 1’étude. Les cours des
princes étaient les centres culturels les plus animés, car les
princes se faisaient un honneur d’attirer autour d’eux les meil-
leurs artistes, les meilleurs savants, les meilleurs lettrés, et de
les combler de leurs bienfaits.

Ainsi Juda Abrabanel trouva a la cour de Naples un milieu trés
gai et trés spirituel. Grace a sa vaste culture, il fut le bienvenu
dans tous les cercles de poétes et d’'érudits, et il se méla joyeu-
sement au mouvement général. Comme médecin aussi il eut
beaucoup de succés. Pendant le moyen age, la science médicale
s'était développée parmi les Juifs et les Arabes plus que parmi
les chrétiens, qui ignoraient encore les écrits médicaux de la
Gréce ancienne. Il y eut parmi les Juifs des médecins de grande
renommée. [ls mettaient leur art au service de tous les malades,
sans distinction ni de classe, ni de religion, en faisant preuve
d’un esprit trés large pour le moyen Age, ol des fanatiques
préchaient qu’il valait mieux mourir que de se laisser soigner
par un mécréant. Maimonides, qui en méme temps que grand
philosophe était grand médecin, priait Dieu chaque matin, avant
de partir pour soigner des malades, de lui donner la santé du
corps et de I’Ame, « pour qu’ils puissent se dépenser sans fatigue,
au service des riches et des pauvres, des bons et des méchants,
des ennemis et des amis. Fais que je ne voie que I’homme dans
tout homme qui souffre. » Juda Abrabanel réussit a obtenir
des guérisons presque miraculeuses, entre autres celle d’un
cardinal que tous les autres médecins avaient déclaré condamné.
Il jouissait, griace & cela, d’une influence considérable, et lorsque
Naples tomba sous la domination d'un vice-roi espagnol, qui
accablait les Juifs de mille impéts et de toutes sortes d’inter-
dictions, Juda Abrabanel intervint souvent en leur faveur.
Ainsi il réussit a faire rapporter un ordre du vice-roi, qui ren-
dait obligatoire pour les Juifs le port des chapeaux jaunes. Ce
sont 14 les derniéres traces que nous ayons de sa vie.

Juda Abrabanel appartient a ces Juifs d’élite qui, chaque fois
que le malheur a frappé leur peuple, ont su se montrer supérieurs



— 184.——-

aux événements, et ont méme su en tirer parti: obligés par les
circonstances de passer d'un pays A l'autre, ils ont colporté,
dans leurs pérégrinations, les cultures des pays qu’ils parcou-
raient; ils ont contribué ainsi au rapprochement des cultures et
au progrés de la civilisation. Les Juifs ont eu maintes fois
(souvent bien malgré eux et au prix de leurs souffrances person-
nelles) l'occasion de jouer ce réle d’intermédiaires; et c’est la

un de leurs plus importants apports a la civilisation.

*
* *

La pensée d’Abrabanecl est concentrée dans une ccuvre de deux
a trois cents pages, les Dialoghi Jdi Amore, ou « Dialogues sur
I’amour », parus pour la premiére fois en 1535, aprés la mort
de l'auteur. Le dialogue était une forme littéraire qu’'on em-
ployait trés fréquemment alors, lorsqu’on voulait exposer une
thése : I'un des interlocuteurs était le porte-parole de l'auteur;
il exposait ses idées et réfutait tous les arguments contraires que
I’autre interlocuteur lui opposait: c'était une maniére assez
commode de répondre d’avance & toutes les critiques qu’on
pourrait soulever contre la nouvelle théorie, et en méme temps
cette forme donnait plus de clarté a l'exposé. Avant Leone
Ebreo, on écrivit des dialogues sur des sujets théologiques,
didactiques, etc. Ceux de Leone Ebreo remettent a la mode le
sujet du Banquet : 'amour, qui fut dés lors discuté par toute une
série d'écrivains. Les deux interlocuteurs sont, non pas deux
philosophes, représentants de deux écoles différentes, par
exemple, un platonicien et un aristotélicien, mais simplement
deux amoureux. Ils discutent théoriquement sur ’amour entre
I’homme et la femme, et de 14 ils arrivent & des spéculations sur
la nature de l'amour, et surtout sur 'amour le plus haut qui
existe, I'amour divin. L’ceuvre devait se composer de dix-huit
dialogues. Leone Ebreo n’en a écrit que trois, qui cependant
donnent une idée compléte de la conception que I'auteur se faisait
de I'Univers.

Cette conception est encore tout a fait mediévale: la terre

est au centre de I’Univers, et le ciel avec le soleil, la lune, les



— 185 —

étoiles et les planétes, tourne autour d’elle. Mais, ce qui dans le
systétme de Leone Ebreo est absolument moderne, c’est la
spiritualisation de I'’Univers par le principe de I'amour, que nous
pourrions appeler le principe de la vie.

Pour lui I’Univers dans son ensemble, et dans toutes ses parties,
est animé par un courant d’amour. L’amour fait naitre, nourrit
et développe toutes les choses de I"Univers, I’amour les conduit
les unes vers les autres selon une admirable harmonie, ’amour
les dirige vers une fin commune : leur perfection et la perfection
de I’Univers dans son union totale avec Dieu.

Il serait faux de penser que seules les choses animées sont
pénétrées d’amour. A c6té du « désir » sensitif » de l'animal,
Leone Ebreo distingue le « désir naturel » propre aux choses
inanimées : la loi qui attire les choses pesantes vers la terre,
celle qui pousse le fer vers I'aimant, le fleuve vers la mer, ne
sont que des lois d’amour, cet amour « naturel » des choses ina-
nimées. Comment des choses incapables de sentir et de connaitre
pourraient-elles aimer ? C’est qu’elles sont dirigées par la
Nature providentielle qui connait toute chose et qui dirige les
choses sensibles pour leur bien, leur conservation et leur per-
fectionnement : « De méme que la fleche se dirige droit vers
son but, guidée non par sa propre intelligence, mais par celle
du guerrier qui l'a lancée, de méme ces corps inférieurs et
apparemment inanimés cherchent leur lieu et leur but guidés
non par la connaissance qu’ils en ont eux-mémes, mais par celle
du supréme Créateur, infusée & I’Ame du monde et a4 la nature
de I'Univers, et partant des choses inférieures. De sorte que,
comme la direction prise par la fleche dérive d’une connaissance
et d'un désir artificiels, ainsi la direction prise par les corps
inférieurs dérive d’une connaissance et d’un amour naturels. »

Empédocle avait déja parlé de deux puissances contraires, qui,
tour a tour, réunissent ou séparent les différentes parties de
I’Univers: I’Amitié et la Haine. Mais, tandis qu'Empédocle
avait vu le monde comme dominé par le principe de la Haine
qui sépare les uns des autres les éléments qui devraient former
un fout, Leone Ebreo, lui, voit en toute chose une tendance a



— 186 —

I'union et dans 1I’Univers entier un progrés vers ['unité
derniére.

Voila dans quels termes poétiques Leone Ebreo formule cette
conception: « Tu verras comment les pierres et les métaux,
engendrés par la terre, lorsqu’ils se trouvent hors de la terre,
s’élancent pour la rejoindre et n’ont de repos que lorsqu’ils
I’ont retrouvée; ainsi les enfants cherchent leurs meéres et ne
sont tranquilles que prés d’elles. Et la terre, de son c6té, les
produit, les porte et les garde amoureusement; et les plantes,
les herbes et les arbres ont un tel amour pour la terre, leur mére
et leur génératrice, que jamais ils ne s’en séparent & moins qu’on
ne les en arrache de vive force; mais bien plutét ils 'enlacent
tendrement des bras de leurs racines comme font les enfants de
leur mére; et la terre, elle, non seulement les met au monde
comme une tendre mére, mais encore a soin de les nourrir de son
humidité, qu’elle puise dans ses entrailles comme la mére allaite
ses enfants du lait de ses seins. Et lorsque la terre manque
d’humidité pour les nourrir, elle la demande instamment, avec
priéres et supplications, au ciel et & l'air, et I’obtient en l'ache-
tant au prix de ses vapeurs qu'elle fait monter et qui donnent
naissance a la pluie, nourriture des plantes et des animaux.
Quelle mére serait plus tendre et plus pleine d’amour pour ses
enfants 7 »

L’amour dirige aussi les mouvements des corps célestes, de
sorte que I’ Univers tout entier nous apparait comme un immense
corps, vivifié par un esprit intelligent et bienveillant, puisqu’il
méne toutes les choses vers leur plus grande perfection.

Donc Dieu, comme Leone Ebreo le congoit, parait étre I’Ame
méme de I’Univers. Ce naturalisme se trouve déja dans les sys-
témes de certains philosophes de l’antiquité. Aristote, bien
qu’il elit établi la différence entre la forme et la matiére, avait
considéré la finalité du monde comme immanente au monde méme.
Dans les siécles suivants, le moyen age, avec son mépris de la
vie terrestre et sa fidélité a la lettre des Saintes Ecritures, avait
adopté de la philosophie d’Aristote ce qui, en elle, appuyait

sa croyance en un Dieu transcendant ; tandis que la Renaissance



.._‘187._.-

se rattacha au principe, posé aussi par Aristote, d’une fin imma-
nente & la nature. Pendant tout le moyen age, la nature fut
considérée comme une ceuvre satanique, dont il fallait s’affranchir
par 'aspiration vers un monde supra-terrestre, immatériel, seul
vrai. La philosophie ne s’éloignait guére des Saintes Ecritures,
et n’empruntait aux philosophes de I'antiquité que ce qui pouvait
étre interprété a la lumieére des textes sacrés.

Mais cette contrainte pesait lourdement sur ’homme du
moyen Age, et une réaction devait fatalement se produire.
Elle se produisit lorsque les érudits grecs, affluant vers la pénin-
sule italienne aprés la chute de Constantinople, apportérent
avec eux l'intérét pour la langue grecque et pour les textes
véritables, non mutilés par I'Eglise, des philosophes anciens.
Ceux-ci apparurent alors dans leur vraie lumiére et dressérent
leur autorité contre celle, jusqu'alors incontestée, de 1’Eglise.
En méme temps la découverte de nouvelles terres donna a
I’homme l'impression d’étre le maitre de la nature, et non pas
son esclave, écrasé par sa puissance malveillante. La nature
apparut bonne, belle et utile & I'homme. Lorsqu’on réussit a
franchir impunément 1’Atlantique considéré jusqu’alors comme
une mer inferdite & ’homme (on pensait que du cété opposé a
I’ancien monde se trouvait la colline du Purgatoire), on s’apergut
combien était fausse 'image qu'on s’était faite jusque-la du
monde, et la confiance dans I’Eglise, qui soutenait ces vieilles
croyances, fut encore plus ébranlée. L’esprit critique s’éveilla
dans I’homme, en méme temps que la foi dans ses propres forces.
Il crut en lui-méme, en sa nature, en la nature en général;
il osa enfin regarder la terre, et vit qu’elle était belle; et
I'aima.

Ce fut ainsi que la philosophie se tourna de nouveau vers la
nature, y cherchant l'explication du mystére de la vie. On
alla si loin qu'on se détacha nettement de l'enseignement de
la religion sur l'existence d’un Dieu personnel et franscendant,
qui a créé le monde par un acte libre et & un moment déterminé.
Le monde fut considéré comme 1’épanchement de la divinité

dans le temps et dans l'espace, 'univers fut identifié a4 Dieu,



— 188 —

envisagé seulement sous 'aspect de la multiplicité des choses
sensibles.

Ce retour & la nature fut appuyé par l'influence de Platon.
Ses ceuvres, que le moyen Age avait connues incomplétement
et dans lesquelles il avait cherché surtout un témoignage en
faveur de la religion chrétienne, acquirent une valeur toute nou-
velle aux yeux des humanistes. Grace aux savants venus de Cons-
tantinople, la philosophie de Platon fut connue en entier et
dans le texte. Platon devint bientét un maitre. On fonda a
Florence une Académie Platonicienne, ou des humanistes se
réunissaient pour l'étude et la discussion des idées du maitre.
Le Banguet fut parmi les ceuvres de Platon qui gagna le plus
la faveur des humanistes. Le fait que Platon part de ’amour
entre les corps pour arriver & 'amour spirituel pour le Beau,
dernier degré de l'amour sensible, devait retenir l'attention
des humanistes, pour qui toute spéculation métaphysique avait
son point de départ sur la terre.

L’influence de Platon est pour beaucoup dans les Dialogues
aur ' Amour de Leone Ebreo. L’idée méme de considérer I'amour
comme une puissance directrice du monde lui vint sans doute
de Platon. Seulement Leone Ebreo, comme aprés lui les autres
philosophes de la Renaissance, étendit ce principe, que Platon
appliquait surtout & I'homme, & toutes les choses de 1’Univers,
en donnant ainsi au monde une unité encore plus grande qu'il
ne l'avait eue dans la conception de Platon. L’Univers fut
donc considéré comme I'explication de la divinité dans le temps
et dans l'espace. Mais cette conception se heurtait & une
difficulté : comment concilier 'unité divine avec la multiplicité
des choses sensibles 7 — difficulté que plusieurs philosophes
cherchérent a4 surmonter, sans jamais y parvenir entiérement.
Voici comment Leone Ebreo la résoudra.

Nous l'avons vu suivre la tendance naturaliste de la Renais-
sance. Ce courant d’amour qui, pour lui, unit toutes choses,
est en somme Dieu méme, qui se trouve ainsi a l'intérieur du
monde. Cependant, cette philosophie en arrive a réduire le

role de Dieu a celui d’une loi naturelle, veillant avec une



o B =

harmonie parfaite a la conservation de I'Univers, mais non pas
a son progrés, A sa perfection, mais non a son perfectionnement.
Dieu est la force qui fait germer la plante, qui fait éclore la
fleur et qui la féconde, qui pousse tous les étres vivants, ’homme
compris, & la conservation et 4 la multiplication de leur race.
Mais il ne se soucie nullement que les actions des hommes
soient bonnes ou mauvaises, car I’Univers ne fait que tourner
sur lui-méme, en accomplissant toujours le méme cercle fermé,
au lieu de s’élever en spirale pour s’approcher d'un but qu'’il
aspire a atteindre.

Ainsi toute morale est exclue de ce systéme naturaliste. Or,
Leone Ebreo était trop pénétré de la doctrine biblique pour
s’arréter a4 cette conception qui exclut toute morale et tout
progrés. C’est pourquoi, au Dieu immanent, c’est-a-dire
intérieur a 1’Univers, il a ajouté 1'idée d’un Dieu transcendant,
se trouvant en dehors et au-dessus du monde et dirigeant ce
monde vers un certain but. Leone Ebreo compare souvent
I’Univers & I'individu humain : « L’homme — dit-il — est 'image
de tout 1’Univers. » Et de méme que 'homme est soumis a
certaines lois naturelles qui dirigent chacun de ses organes
et est doué d’une intelligence qui dirige le tout, de méme le
monde est pénétré d’une vie intérieure qui pourvoit & la conser-
vation et 4 la reproduction de chacune de ses parties, et d’un
esprit supérieur qui plane au-dessus de lui et le conduit vers
sa perfection.

Par cette conception si originale, Leone Ebreo concilie
ingénicusement la pensée de la Renaissance avec I'enseignement
des textes sacrés. Et du méme coup, il 1éve la difficulté a laquelle
se heurtaient les autres philosophes de la Renaissance: Dieu,
congu comme francendant et immanent & la fois, peut rester
un, tout en prenant les mille aspects qu’offre I’ Univers.

Quel est donc le but vers lequel I'esprit divin dirige I'Univers ?
Selon Leone Ebreo, le but de 1'Univers est son union finale
avec la divinité, une immense, ardente union d’amour de la
créature avec le Créateur. « Cette unité derniére est la fin
dans laquelle le maitre supréme de 1I’Univers et Dieu tout-



puissant a créé le monde avec sa variété ordonnée et sa multi-
plicité unifide. »

Ainsi cette union derniére du monde avec Dieu est imaginée
par Leone Ebreo comme la réduction de 'infinie variété d’élé-
ments qui composent 1’Univers & une unité divine. L’Univers
n'est que I'expression matérielle de la divinité, il refléte dans
ses infinis aspects toujours ce méme esprit divin. Mais cet
esprit divin, ainsi déployé dans l'espace sous mille formes et
sous mille couleurs, est destiné & redevenir une fois esprit pur
et un, dénué de toute expression matérielle: ce ne sera plus
qu'une immense union d’amour de toutes les choses, synthése
supréme de ce courant d’amour qui parcourt le monde en mille
et mille ruisselets, réunis en une mer immense et puissante.

Mais pour arriver a cette synthése derniére, il faut d’abord
que le monde se divinise, qu’il atteigne sa perfection. Ce per-
fectionnement s'opére par l'intermédiaire de I'homme. Clest
a I'homme qu'il est donné de perfectionner le monde, car il
a regu, en plus des aufres étres, la capacité d’'un amour supé-
rieur. L’Ame humaine, qui est d’essence spirituelle, s’allie au
corps imparfait pour former le lien entre le monde spirituel
et le monde corporel et faire de I'Univers un seul étre vivant.
« Nos ames s’unissent & nos corps seulement par amour pour
le supréme créateur du monde, et pour le servir, et attirent
la vie et la connaissance intelligible et la lumiére divine du
monde supérieur et éternel vers ce monde inférieur et passager,
afin que les choses inférieures de I'Univers ne soient pas privées,
elles non plus, de la griace divine et de la vie éternelle, et que
cet immense étre vivant n’ait aucune partie qui ne soit vivante
et spiritualisée comme tout I'ensemble. Et lorsque notre ame
réalise par ce moyen l'union de tout I’Univers, en obéissant a
la volonté divine, elle jouit réellement de ’amour divin et arrive,
apres s’étre séparée du corps, & s'unir au Dieu supréme. Et c’est
ld son plus grand bonheur. Mais lorsqu’elle se trompe dans
cette fonction qui lui a été assignée, elle est privée de I'amour
de Dieu et de I'union avec Dieu, et ceci est sa plus grande

punition, car, tandis qu’elle pourrait, en gouvernant honnéte-



ment le corps, monter dans le plus haut paradis, elle reste par
sa faute dans le plus bas enfer, éternellement séparée de Dieu
et de sa propre béatitude. »

Leone Ebreo n’explique pas comment il imagine cette per-
fection que l'Univers doit atteindre pour s’unir 3 Dieu. Il
ne s’agit probablement pas d’'un perfectionnement a opérer
dans la nature, puisque les lois naturelles sont en elles-mémes
parfaites. Il faut croire que ce perfectionnement se rapporte
surtout & ’humanité. En tous cas Leone Ebreo assigne & I’homme
une grande responsabilité : celui-ci n’est pas, comme le croyaient
les mystiques du moyen age, un étre infime, écrasé sous la puis-
sance divine et dépendant de la grice céleste; il est lui-méme
responsable de sa destinée et de la destinée de I’humanité tout
entiére, il doit lui-méme étre capable de s’élever, par ses forces
spirituelles, vers la perfection et vers son union avec Dieu.
Cette conception de I'homme actif, responsable, collaborateur
de Dieu méme, a été fransmise & Leone par la religion de ses
ancéfres : la religion juive ne dit-elle pas que, si 'homme a
besoin de Dieu, Dieu a besoin de I'homme ?

Comment I’homme arrive-t-il & ce degré supérieur de perfec-
tion ? Ce n’est pas en fuyant la vie terrestre qu’il se rapproche
de Dieu. C’est, au confraire, en s’adonnant a la réalité terrestre
qu'on trouve le vrai chemin vers Dieu. Que chacun s’efforce
d’atteindre le plus haut degré de perfection dans la condition
olt la vie I'a placé: c’est & une ceuvre divine qu’il fravaillera ;
car en se perfectionnant soi-méme, on fravaille en méme temps
a la perfection de I’humanité et a4 la divinisation de I’Univers.
Leone Ebreo le dit: le but de chaque partie de I’Univers n’est
pas seulement la perfection de cette partie, mais elle tend, par
son propre perfectionnement, & la perfection du tout.

Mais pourquoi Dieu désire-t-il s’unir & 1'Univers? Com-
ment Dieu, qui est parfait, peut-il désirer quelque chose ? Car
le désir n’implique-t-il pas le manque de quelque chose?
Et puisque Dieu est parfait, c’est donc qu’'il ne lui manque
rien.

Une fois de plus, Leone Ebreo prouve ici son originalité.



— 192 —

Platon, qui avait inspiré tous les philosophes de la Renais-
sance, y compris Leone Ebreo, avait défini I'amour comme étant
le désir d’une chose belle; Dieu ne pouvant rien désirer parce
qu’il est parfait, c’est donc que Dieu n’a pas d’amour. Leone
Ebreo se détache ici de son mafitre reconnu. L'amour que Diecu
a envers la création n’est pas fondé sur le désir, puisque Dieu
ne peut rien désirer de plus beau et de meilleur que lui-méme ;
I'amour que Dieu a envers la création n’est que la volonté
d’augmenter la perfection et le bonheur des créatures. « De
méme que les étres inférieurs aiment les étres supérieurs, et
désirent s’unir & eux pour ce qui leur manque de la perfection
de ceux-la, de méme les supérieurs aiment les inférieurs et
désirent les unir & eux pour qu'ils soient plus parfaits; ce désir
suppose bien un manque, mais non pas dans le supérieur qui
désire, mais dans l'inférieur, et le supérieur en aimant l'infé-
rieur désire suppléer par sa supériorité A la perfection qui
manque a l'inférieur; c’est de cette maniére que les spheéres
spirifuelles "aiment les sphéres matérielles, pour suppléer par
leur perfection & ce qui manque a celles-la et les unir a elles
et les rendre parfaites... Les supérieures aiment les inférieures
comme le pére aime son fils, et les inférieures aiment les supé-
rieures comme le fils aime son pére; et tu sais combien I'amour
du pére est plus parfait que celui du fils. De méme que les bien-
faiteurs aiment davantage ceux qui ont regu le bienfait, que
ceux-ci n’aiment leurs bienfaiteurs; car ceux-ci aiment pour le
profit matériel, et ceux-la par pure bonté morale. Et tu sais
combien 'amour pur est plus parfait que I'amour pour l'utilité.
Ce n'est donc pas sans raison que je t'ai dit, que 'amour des
spirituels supérieurs est plus parfait que celui des matériels
inférieurs. » ... « Dans I"Univers l'inférieur dépend du supérieur,
et le monde corporel dépend du monde spirituel ; de sorte qu'un
défaut de l'inférieur entraine un défaut du supérieur dont il
dépend; car l'imperfection de l'effet prouve une imperfection
de la cause. Puisque donc la cause aime son effet et le supéricur
aime son inférieur, il désire la perfection de l'inférieur, et de

'unir & lui afin de le délivrer de son défaut, car en le délivrant



—_— 193 —_—

de ce défaut il remédie & sa propre imperfection. Ainsi lorsque
I'inférieur reste séparé du supérieur, ce n’est pas seulement
I'inférieur qui est malheureux, mais encore le supérieur lui-
méme, de méme que le pére ne peut pas étre heureux si son
fils est imparfait. C’est pourquoi les anciens disaient que le
pécheur offense la divinité, tandis que le juste l'exalte. C’est
donc avec raison que, non seulement l'inférieur aime le supérieur
et désire s’unir & lui, mais le supérieur aime 'inférieur et désire
I'unir & lui, afin que chacun soit sans défaut, et que 1’Univers
tout entier soit uni par le lien de 'amour, union qui est le but
principal du Créateur de I’Univers lorsqu’il a créé le monde
avec sa multiplicité ordonnée et sa variété unifide. »

Ainsi, non seulement le monde aime Dieu, mais Dieu aime
le monde. Ici revient cette idée. inspirée par la Bible, que non
seulement I’homme a besoin de Dieu, mais Dieu a besoin de
I’homme ; car c¢’est seulement dans une union totale de I’ Univers,
obtenue par le perfectionnement de ’homme, qu’est la perfection
du ftout.

Telle est, dans ses grandes lignes, la philosophie des Dialoghi
di amore. Elle est une heurecuse synthése entre la tradition juive
et la pensée de la Renaissance. Elle est la fille de ces deux
tendances, si étrangement différentes: fagonnée par un esprit
tel que celui d’Abrabanel, elle ne s’est pas tourmentée en
contradictions inconciliables, mais est devenue une plante
riche et florissante qui devait nourrir de ses semences les
générations futures. Et, puisque la tAche de 'homme n’est pas
de recevoir, de porter pendant sa vie et de passer a d’autres
tel quel I'héritage qu’il a regu de ses péres, mais de le faire
fructifier, de l’enrichir et de l’embellir, il faut placer Leone
Ebreo parmi ces grands esprits qui ont su comprendre leur
tiche dans son vrai sens.

Au naturalisme il a pris cette idée d’un monde pénétré dans
toutes ses parties par Dieu. Mais de ce Dieu nature, il a

fait en méme temps le Dieu moral, le Dieu du perfectionnement



._,194.-._.-

et du progrés. En se rangeant parmi ceux qui avaient regagné
la foi dans la nature, il a rompu avec la tradition rigide du
moyen Age; mais en méme temps il a brisé le cercle fermé et
infructueux du naturalisme, en indiquant & 'homme une tache,
a4 I’Univers un but. Il a ainsi jeté les bases de la philosophie
moderne, et de son influence sont sortis des penseurs tels que
Giordano Bruno et Baruch Spinoza.

GRrAzIELLA L EHRMANN.



	Leon Ebreo et la pensée des Dialoghi di Amore

