
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 12 (1937-1938)

Heft: 3

Artikel: Port-royal 1838

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870061

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870061
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— l77 —

APPENDICE

CAHIER DE NOTES
PRISES AU COURS DE SAINTE-BEUVE

par Mlle CH.-E. SECRETAN

Notre enquête dur Le courd de Sainte-Beuve noud avait fait dédedpérer de retrouver
Led notea que de rared auditeurd avaient prided à ce courd. Un cahier, reçu de Aille Mercier,
de Morged, en novembre dernier, noud a donné un heureux démenti. IL provient de MLLe

CharLotte-ELida Secretan, pLud tard Mme Charted Renevier, grand'mère de MLLe Mercier.
Fille de Charted Secretan-Secretan, profeddeur de droit à /'Académie, coudine d'Edouard
Secretan, Le juridte, et de Charted Secretan, Le phiLodophe, MLLe Secretan, née à Lau-
danne en 1820, avait 17 and en 1837.

Ce cahier de papier grid, coudu defit rouge (12 feuiLLed de 4 paged medurant 21,5 cm. dur

17,5) a certainement été rédigé à La maidon, probabLement aprèd chaque Leçon, dur
ded noted prided au courd. IL ne rédume pad tout Le courd, maid un certain nombre de Leçond,

durtout ceLLed du début, qui manquent dand Le manudcrit de Chantilly reproduit par
M. Pommier (SAINTE-BEUVE, Port-Royal, le cours de Lausanne, Droz 1937).
Sont deutd commund à ced noted et à La publication de M. Pommier Le didcourd inaugural
et ce qui regarde Racine : La comparaidon, faite dur ced deux partitd, du texte de Sainte-

Beuve et ded notea de MLLe Secretan noud addure de La fidélité générale de L'auditrice.

Noud remerciond vivement AILie Alercier de noud avoir permid cette publication. Noud

avertiddond Le Lecteur que noud avond rectifié L'orthographe, maid predque partout maintenu

La ponctuation. Noud dupprimond un tableau terminal de La famille ArnauLd, d'ailleurd
inexact.

René Brag.

PORT-ROYAL i838

PORT-ROYAL

L'histoire de Port-Royal est une histoire à part, c'est un épisode au milieu
de l'histoire française, cet établissement d'où sont sortis tant d'hommes illustres

avait sa littérature à lui. Dans un moment où le catholicisme déchu était
devenu un vrai paganisme, où la théologie soi-disant chrétienne, n'était plus

que de la scolastique science purement humaine, qui avait pour base non
l'Evangile de Dieu, mais Aristote et les traditions fausses et superstitieuses



— i y8

du moyen âge, dans ce temps s'opérait au sein même de l'Eglise de Rome

une réforme qui au lieu de s'en détacher, comme fit celle de Luther, s'y rattachait

encore davantage, trois hommes fondèrent dans ce but, saint Vincent de

PauL les Missions, Adrien Bourdoise St-Nicolas du Chardonnet et Ai. de BéruLle

l'Oratoire. Port-Royal! ce cloître antique renferme tout un drame et l'étude
de son histoire est un beau sujet à étudier. Dans les tableaux vénérables et

poétiques qu'il présente à notre esprit, la grande, la noble figure de Racine

domine toujours. Il est intéressant de suivre les efforts que firent pour retourner
à la source primitive, à la croix du Sauveur, la jeune abbesse de P.-R. conjointement

avec Janaénius et Saint-Cyran.
L'histoire de P.-R. peut être divisée en trois périodes distinctes :

î. celle de éaint François de Saies ;

2. celle de Zamet éoêque de Langres et des pères de l'Oratoire;
3. enfin celle de Saint-Cyran.

Les personnages de cette histoire sont aussi partagés en deux générations,
dans la première on voit saint François de Saies, Saint-Cyran, Jansénius, Ai. de

Barcos, Lancetot, Le Aiaistre, Singiin, Sacy, Arnauld d'Anditty, Séricourt ; ta

grande mère Angélique, ta mère Agnès, et ta mère des Anges.

La seconde génération voit à sa tête le grand Arnauld dernier appui de cette
sainte maison qui déjà marchait à sa ruine. Puis Nicole, Duquel littérateurs
distingués, Hamon médecin et Tillemont ; les religieuses sont dirigées par la
mère Angélique de Saint-Jean fille d'Arnauld d'Andilly, on vit ressusciter en elle le
noble et grand caractère de sa tante, il était un peu moins antique mais elle
était plus savante, et par ses deux sœurs.

La période de saint François de Sales est le commencement de cette réforme qui
devait s'opérer au sein de l'Eglise romaine, ce saint évêque éclaira l'esprit
de la mère Angélique en faisant luire à ses yeux ce grand amour de Dieu qui
seul conduit à la vertu.

Zamet coêque de Langres au lieu de l'indulgente douceur de son prédécesseur
était roide et pompeux, il soumit P.-R. à une règle sévère et mortifiante.

Saint-Cyran en devenant le directeur de la mère Angélique suivit une marche

tout opposée, il la conduisit avec simplicité et fermeté vers le beau et noble
but qu'il se proposait, celui de ramener ses pénitents à la foi des chrétiens

primitifs, rien ne l'arrêta dans cette grande œuvre ni les luttes, ni les persécutions.

Sous la direction de Zamet, la mère Angélique fit bâtir P.-R. de Paris dans le

faubourg St-Jacques où elle s'établit, puis à côté la maison du St-Sacrement,
plus tard les religieuses retournèrent à P.-R. des Champs qui fut dès lors le

seul vrai P.-R. car le couvent du faubourg St-Jacques rentra dans la masse des

couvents de cette époque et fut loin de suivre la marche progressive de la
célèbre abbaye.

Arnauld toujours persécuté fut obligé de se cacher sans cesse, Nicole vint



1/9 —

partager son exil, mais il rentra en France à la paix de l'Eglise, tandis qu'Arnauld
mourut à Bruxelles.

P.-R. eut de zélées protectrices qui contribuèrent puissamment à lui donner
la paix, Mme la marquise de Sablé esprit grand et fort ; la ducbeése de Liancourt
sincère pénitente, et Mme la duche<ue de Longueville, femme célèbre par sa
beauté, mais surtout par son esprit fin et gracieux et par le rôle qu'elle joua
dans la Fronde.

Après la paix de l'Eglise, Arnauld et Nicole tournèrent leurs armes contre les

calvinistes contre lesquels ils composèrent plusieurs écrits.

FONDATION

Au commencement du XIIIme siècle Otbon de Sully fit un don à Alatbilde
de Garlande femme de Alatbieu de Alontmorency pour l'aider à fonder un monastère.

Cette dame choisit un endroit assez sauvage et inhabité près de Paris et y
fit bâtir Port-Royal des Champs, ce couvent d'abord sous la juridiction des

moines de Citeaux passa bientôt sous celle de l'évêque de Paris. Une légende
mais pas authentique attribue la fondation de P.-R. à Philippe Auguste.
Saint Louis fut un des bienfaiteurs de ce couvent. Nous n'en raconterons

pas toute l'histoire qui est peu claire et peu intéressante, voyons seulement
à la fin du XVme siècle et au commencement du XVIme les deux abbesses

Jeanne de la Fin tante et nièce qui se succédèrent. Elles avaient déjà plus d'ordre
et de régularité dans leur administration, mais cela n'était pas même le

commencement de la réforme, car elles ne s'inquiétaient que du temporel de leur
abbaye et tous leurs soins portaient sur les observances extérieures du culte.

La seconde abbesse après elles fut Jacqueline-Alarie Arnauld sœur de AI. La
Afotbe Arnauld le magistrat qui fut père de tous les Arnauld qui s'illustrèrent
dans P.-R. Cette famille était d'Auvergne, on remarque chez tous ses membres

une force d'esprit, et un caractère d'une trempe particulière. Plusieurs Arnauld

se distinguèrent dans le militaire. AI. Arnauld l'avocat fils cadet de AI. de

la Alotbe fut très célèbre dans le barreau, il épousa Aille Alarion et ce sont leurs
enfants qui opérèrent la réforme de Port-Royal.

LA MÈRE ANGÉLIQUE

AI. Arnauld l'avocat eut plusieurs filles que son beau-père M. Marion
s'empressa d'établir, l'aînée fut destinée au mariage, la seconde Jacqueline-Alarie
fut nommée à 4 ans abbesse de P.-R. et mise en attendant qu'elle pût l'être
réellement en pension dans l'abbaye de Maubuisson chez Mme d'Estrées, la
troisième obtint l'abbaye de Saint-Cyr étant enfant et elle fut confiée à l'abbesse

qui vivait encore. Jacqueline fut la mère Angélique et sa sœur la mère Agnèà, la
première avait le caractère grand, fort, antique de son père, tandis qu'Agnès
était portée au romanesque et avait une imagination espagnole comme son frère



—' 18o —«

ArnauLd d'Andilly. A 7 ans et demi la mère Angélique se mit à la tête de son

abbaye de P.-R. ; à 10 ans, montée sur des patins, elle reçut la visite de Henri IV
à la tête de ses religieuses. Elle s'ennuyait dans son couvent et son esprit
actif et développé ne s'accommodait pas avec la vie vide et oisive des abbesses

de ce temps-là. A i5 ans elle eut l'idée de se sauver à la Rochelle, mais une
maladie la retint, elle fut quelque temps à Paris chez son père, puis elle rentra
dans son abbaye dans de plus calmes dispositions.

Elle entendit deux prédications d'un capucin et d'un bernardin sur N. S.

qui inclinèrent son esprit vers les choses de Dieu ; enfin à 16 ans un grand
changement se fit en elle, elle connut sa faiblesse, elle comprit la doctrine de la

grâce, et elle ne pensa plus qu'à réformer son abbaye voyant bien que c'était
l'œuvre que Dieu lui avait donnée à faire. Après sa conversion la mère Angélique

se jeta dans de grandes austérités afin de prêcher d'exemple, car elle tâchait
de mettre plus de régularité dans sa congrégation, et elle parvint à faire mettre
tous les biens des religieuses en communauté leur faisant ainsi observer leur
vœu de pauvreté. La mère Angélique continuait ainsi la réforme de son abbaye
et elle porta un grand coup en en ordonnant la clôture absolue, on releva les

murs et les portes furent fermées.

Elle attendait la visite de son père pour lui annoncer ce grand événement,
elle prévoyait toute sa colère et se préparait à le vaincre par sa fermeté respectueuse.

Le 25 septembre 1609, ou la journée du Guichet est célèbre dans l'histoire

de P.-R., ce jour la jeune abbesse remporta une victoire qui décida la
réforme du couvent. A dix heures du matin un carrosse dans lequel était AI.
ArnauLd, son épouse et ses deux filles Aime Le Alaiélre et Aille Anne ainsi que le

jeune d'Andilly arriva devant la porte de l'abbaye, mais quelle ne fut pas la
colère de AI. ArnauLd lorsqu'il la trouva fermée et que sa fille Angélique lui
parlant au travers d'un guichet le pria d'entrer seul au parloir pour entendre

l'explication de sa conduite. Il y eut des scènes dramatiques et pathétiques
entre ce père qui parlant comme un sage du monde redemandait ses enfants

que de ridicules superstitions semblaient lui enlever et cette jeune abbesse qui
si jeune encore tint ferme contre les prières et les menaces de parents qu'elle
aimait, mais dont la voix était bien faible contre celle de sa conscience,
néanmoins le combat intérieur qui eut lieu dans son âme fut si violent qu'elle s'évanouit

aux pieds de son père séparée de lui par une grille. Elle reçut depuis

ses parents dans le parloir, sa mère et ses sœurs purent entrer dans le jardin.
D ès lors la réforme se continua avec vigueur.

POLYEUCTE

Quoique Corneille ne soit pas de Port-Royal, on doit regarder Polyeucte

comme appartenant à sa littérature ; cette magnifique tragédie renferme le

résumé des doctrines de P.-R. et on ne peut pas douter que son auteur ne fut
vraiment chrétien. Il y a une grande analogie entre le drame du Guichet et le



—• 181 —«

drame de Polyeucle. Le beau type de Pauline et sa sublime attitude devant
Félix lorsqu'elle lui dit : « Je suis chrétienne », se retrouve dans la jeune abbesse

de P.-R. lorsque plus intéressante encore elle résiste à son père chéri et respecté,
obéissant à sa conscience, à la Grâce qui agit en elle. Le rapport se continue

jusque dans le dénouement des deux drames ; tous les acteurs de la scène du

Guichet, excepté M. Arnauld, se convertirent et entrèrent à P.-R. comme

religieuses ou comme solitaires, ainsi que tous les acteurs de Polyeucte se

convertirent au christianisme.

LA MÈRE ANGÉLIQUE

La mère Angélique parvint à réformer presque entièrement son abbaye en se
conduisant avec tact et ménagement et encourageant par son exemple ; elle
détacha de P.-R. ses deux sœurs Anna-Eugénie et Alarie-Claire qui toutes deux

y étaient religieuses et elle les envoya diriger et réformer d'autres couvents ;

comme leur sœur elles montrèrent un grand talent d'administration spirituelle.
Nous parlerons avec plus de détails de la réforme de l'abbaye de Maubuisson

qui présente un tableau frappant des mœurs de l'époque. Cette abbaye, qui
avait pour supérieure Mme d'Estrées, sœur de la belle Gabrielle, était une de

celles dont les désordres étaient les plus criants, elle attira même l'attention
de Louis XIII qui envoya l'abbé de Citeaux reprendre Mme d'Estrées. Cette
abbesse finit par être enlevée de force de son couvent et elle y fut remplacée

par la mère Angélique dont les religieuses de Maubuisson redoutaient l'austère
vertu. Ce fut avec de grandes désolations que P.-R. vit partir sa supérieure
vénérée qui quitta son abbaye chérie avec de vrais regrets ne se dissimulant

point la grandeur et les difficultés de la tâche qu'elle allait entreprendre.
La mère Angélique alla à Maubuisson avec sa jeune sœur Alarie-Claire ; pour

opérer plus facilement la réforme, elle introduisit 3o nouvelles religieuses dans

l'abbaye. Pendant l'administration de la mère Angélique, il arriva deux événements

à Maubuisson, l'un la rentrée violente de Mme d'Estrées, l'autre une douce visite
de saint François de Sales. En 1619 l'ancienne abbesse revint avec la force armée

et obligea la mère Angélique à quitter le couvent, toutes les religieuses la
suivirent, elles se réfugièrent à Pontoise où elles ne furent pas longtemps car les

Arnauld obtinrent un mandat d'arrêt contre Mme d'Estrées qui fut enlevée une
seconde fois ; la mère Angélique fut rétablie abbesse. Cependant elle quitta
bientôt Maubuisson pour P.-R. où elle donna l'hospitalité à 3o pauvres
religieuses malgré le peu de revenu de son abbaye. Lorsqu'elle était à Maubuisson,
elle se lia avec saint François qui visita ses deux abbayes, elle le choisit pour
son directeur, jusqu'alors elle n'en avait pas eu de particulier, elle en consultait
plusieurs entre autres le père Archange, prêtre anglais dont les paroles sucrées

rappellent celles de saint François. D'après ce qu'en écrit la mère Angélique

qui se lia intimement avec le saint prélat on le trouve moins romain, quoique
ferme il était doux et indulgent.



SAINT FRANÇOIS DE SALES

Saint François directeur de la mère Angélique et célèbre auteur appartenant à

P.-R. peut être classé dans la catégorie des gens doux et aimants en opposition
avec les esprits mâles et sévères de Saint-Cyran et de Jansénius. Saint François
était un écrivain bel esprit, dont le style riche et fécond en comparaisons et

en images était gracieux et fleuri ; son génie sentimental et poétique peut être
comparé à celui de Lamartine, comme lui il sent la nature, et la contemplation
de ses beautés l'élève à son créateur, quoique le saint prélat fût un vrai chrétien

ayant des croyances positives, il avait cependant comme le grand poète, une
religion vague, un amour mystique et général.

Saint François de Sales fut alors comme Fénelon dans le siècle de Louis XIV
et Saint-Cyran comme Bossuet. Son style quoique en général remarquablement
bon est cependant quelquefois empreint du mauvais goût du temps ; il aimait
et citait souvent Desportes poète gracieux mais fade. Saint François fut un
théologien praticien, outre les qualités du cœur, il possédait les qualités d'action,
et sa vie fut celle d'un apôtre. Il reconnaissait les erreurs et les plaies de l'Eglise
mais se taisait ne pensant pas pouvoir y remédier, c'est en lui qu'on trouve la

personnification des doctrines de P.-R. relativement au pape et à sa mission.
Semblable aux saints du moyen âge, il vouait un culte particulier à la Vierge,
il fonda l'ordre de la Visitation de sainte Marie. Sa foi était ferme, toujours
l'idée de l'amour de Dieu et de la faiblesse de l'homme était présente à son esprit.
Saint François eut beaucoup de succès surtout auprès des femmes, elles lui
rendaient le respect et l'amour qu'il leur témoignait. Il posséda presque toujours
les qualités contraires et qui faisaient équilibre, ainsi il était doux et ferme,
et quoique aimable et indulgent avec les femmes il était aussi sévère et réservé.
Il était né en 1567 au château de Sales dans le district de Genève, sujet du duc

de Savoie. Le jugement qu'il porte sur Charles-Emmanuel et la conduite qu'il
tint avec lui nous fait parfaitement comprendre ce qu'il pensait de la cour de

Rome et comment quoiqu'il la blâmât en secret il lui fut toujours fidèlement
dévoué et humblement soumis. Saint François se conduisit en habile politique
dans sa mission dans le Chablais, ainsi que dans ses conférences avec Théodore
de Bèze dans lesquelles ils furent dignes de leurs grands caractères.

SAINT-CYRAN ET JANSÉNIUS

Duvergier de Hauranne depuis abbé de Saint-Cyran était d'une nature véhémente

et profonde, il fut dans sa jeunesse d'un esprit bizarre et plein de galimatias.
Il étudia à Louvain où en 1604 il soutint des thèses avec habileté ; trois ans après
il fit à Paris la connaissance de Jansénius, jeune Flamand d'une santé délicate
mais d'une âme forte, ils se lièrent intimement, Duvergier emmena son ami à

Hauranne où pendant cinq ans ils étudièrent avec ardeur les Pères et surtout
saint Augustin objet de leur enthousiasme. Duvergier fut nommé abbé de Saint-



— i83 —

Cyran et il revint à Paris où il fit la connaissance d'Arnauld d'Andilly. Jansénius

voyait dans saint Augustin un complément nécessaire aux Saintes Ecritures
même comme livre de salut, cet excès d'enthousiasme lui passa, mais toujours
il étudia assidûment les écrits de ce saint évêque. Saint-Cyran n'avait pas cette
espèce d'exaltation ; ces deux hommes eurent une entrevue à Paris où ils
s'entendirent sur la réforme qui devait s'opérer dans l'Eglise, ils conçurent
probablement alors le plan de \'Augustinus de Jansénius. Jansénius homme d'une

grande âme mais peu polie était affligé de l'état de mensonge où le monde était
tombé, il se croyait arrivé au règne de l'Antéchrist, aimant la vérité par-dessus
tout, il chercha à faire briller cette vertu divine parmi les hommes pécheurs.

Ces deux grands et mâles caractères de Jansénius et de Saint-Cyran se
détachent de la douce et lumineuse figure de saint François de Sales, loin d'être comme
lui des écrivains, leur style rude et brut n'est supporté que par l'élévation et
l'énergie des pensées. Saint-Cyran et Jansénius s'aimaient tendrement, on a du

plaisir à voir d'aussi douces affections dans de telles âmes. Saint-Cyran resta

jusqu'à quarante ans dans l'ombre refusant les dons et les bienfaits de Richelieu,
ce qui ne le mit pas bien dans son esprit, il travaillait dans son obscure retraite
attendant que l'heure fût venue, mais il n'en était pas moins estimé et honoré
de tous. Ce fut dès ce temps que Saint-Cyran fut très mal auprès du cardinal,
surtout grâce au père Joseph qui le détestait ainsi que tous les Jésuites parce
qu'ayant réfuté le père Garasse il avait contribué à sa condamnation. La mère

Angélique désirait depuis longtemps quitter la juridiction de l'abbé de Citeaux

pour celle d'un évêque, en effet elle se transporta avec une partie de ses

religieuses à Paris, au faubourg St-Jacques où bientôt s'éleva un second P.-R. ;

elle fit bâtir aussi la maison du Saint-Sacrement où elle se retira après avoir
donné sa démission d'abbesse.

La mère Angélique avait depuis la mort de saint François, Zamet évêque de Lan-

gres pour directeur, ce prélat tâchait de la mortifier autant que possible et il la
contrariait en toutes choses. Quelque temps après, Zamet fit la connaissance
de Saint-Cyran, s'en engoua et l'introduisit dans la maison du Saint-Sacrement.

Les deux âmes fortes de Saint-Cyran et de la mère Angélique sympathisèrent
de suite, bientôt l'abbé prit une grande influence sur elle, et par conséquent
sur tout le monastère dont il voulut changer la pompeuse ordonnance. Cela
occasionna la rupture de Saint-Cyran avec l'évêque de Langres, dès lors
Aï. de Saint-Cyran fut l'absolu directeur de Port-Royal et le couvent suivit une
autre marche moins pompeuse et plus sévère.

L'année i636 fut importante pour P.-R. dont l'administration changea

complètement ; la charge d'abbesse devint élective et triennale, après la mère

Angélique, il y eut une mère Geneviève, puis la mère Agnès et encore la mère Angélique,

cependant c'était toujours elle qui gouvernait plus ou moins le couvent

sous la haute direction de Saint-Cyran. En somme L'abbé de Saint-Cyran peut
être considéré comme le directeur spirituel par excellence, ferme et absolu

quoique indulgent, vrai chrétien évangélique, prêchant l'humilité à laquelle



—184 •—1

il avait de la peine à faire plier sa nature forte et roide. Saint-Cyran écrivait
mal quoiqu'il parlât fort bien, il n'avait dans sa prédication ni distractions
historiques, ni littéraires, il était tout entier à sa mission, ses pensées énergiques
sont toutes bibliques. Il fut l'instrument de beaucoup de conversions, entre
autres de celle de Marie-Claire Arnauld et de AI. Le Ala'utre, neveu de la mère

Angélique. Saint-Cyran dont la foi évangélique est la même que celle des

méthodistes de nos jours en est cependant distinct par des croyances essentiellement

romaines. Ainsi ce saint abbé considérait la grâce qui appelle un chrétien
à se faire prêtre comme aussi importante que celle qui donne le salut à un

pécheur, il considérait le sacerdoce comme un ordre d'une grande élévation»

disant que le prêtre qui a le pouvoir de pardonner les péchés et d'offrir le sacrifice

de la messe est le troisième officier de Jésus-Christ sur la terre. Saint-Cyran
regardait aussi la prédication comme une chose fort sérieuse et fort importante,
à cause du prix des âmes que l'on enseigne ; en cela il pensait bien autrement que
les prêtres de son temps qui dédaignant de monter en chaire abandonnaient la

prédication à d'ignorants subalternes.

Avant son arrestation, AI. de Saint-Cyran multipliait ses conférences et ses

instructions à ses disciples comme sentant approcher la fin de son active
mission. En effet il fut conduit dans le donjon de Vincennes par ordre de Richelieu

; on sait qu'il avait existé antérieurement une liaison assez intime entre

Saint-Cyran et l'évêque de Luçon, dans laquelle ce dernier ne s'était pas montré
d'une manière fort honorable, aussi Richelieu après être parvenu aux grandeurs

voyant qu'il ne pouvait le gagner, voulut s'assurer de sa discrétion et de sa

neutralité en le jetant en prison. Comme tout homme, même le plus saint a

ses moments d'angoisse morale, ainsi Saint-Cyran fut cruellement tourmenté

au commencement de sa captivité, une violente tempête se déchaînait dans son
âme où le doute entra même, puis il se releva avec les secours de Dieu et reprit
sa carrière active, car au bout de six mois de réclusion sévère on lui permit de

correspondre au dehors, et on lui accorda quelques adoucissements. Alors
Saint-Cyran continua à convertir et à diriger les âmes depuis Vincennes comme
dans Port-Royal. Pendant ce temps on enleva ses papiers dans lesquels se

trouvèrent de belles pensées et des matériaux d'ouvrages projetés dont la
plupart se sont dispersés ou égarés. Richelieu envoya à P.-R. Laubardemont,
homme odieux, qui fit subir aux solitaires des interrogatoires espérant les

faire déposer contre Saint-Cyran comme hérétique. En i638 les solitaires
persécutés quittèrent P.-R. des Champs, leur asile chéri, ce fut leur première

dispersion ; quelques-uns se réfugièrent à la Ferté-Milon où ils se lièrent avec

la famille de Racine.

Vers la fin de 1639, AI. Le Maidre et presque tous les solitaires revinrent à

P.-R. où ils se mirent sans bruit ni tracas à travailler avec ardeur comme autrefois

les disciples de saint Bernard. Saint-Cyran et jaint Vincent de Paul qui
étaient liés eurent cependant de petites altercations d'où il résulta un certain
refroidissement entre eux ; Saint-Cyran l'aimait et l'estimait plutôt comme un



— i85 —

chrétien humble et charitable qu'il ne le considérait comme un homme de

lumières et de doctrines. Depuis son donjon de Vincennes Saint-Cyran continuait

activement ses fonctions de directeur spirituel, il dirigeait Aime de Gué-

menée, M. de GulLlebert, il fut l'instrument de la conversion à'Antoine Arnauid
docteur en Sorbonne ; Saint-Cyran l'excitait à la polémique et ce fut lui qui lui
inspira son livre sur La fréquente communion. Le grand Arnauid cadet de sa famille
fut élevé à P.-R. avec ses neveux Le Alaidtre et Séricourt. En 1642 la mère

Angélique fut réélue abbesse, une année après AI. de Saint-Cyran sortit de

Vincennes à la mort de Richelieu. La mise en liberté de ce grand homme

remplit de joie d'abord les religieuses de P.-R. de Paris puis les solitaires de

P.-R. des Champs qu'il alla voir ensuite. Partout ses pénitents ou ses pénitentes
le reçurent avec chants de triomphe et d'allégresse.

La théorie littéraire de P.-R. était que le beau appartient spécialement au
paganisme et que maintenant sous l'économie chrétienne il doit être subordonné

au salutaire et au bon. Les écrits de P.-R. souvent remarquables par la beauté
des idées et par l'énergie de l'expression, tendent toujours à l'utile et leur
style n'est ni élégant, ni poli. Racine eut du talent pour tous les autres, aussi

ce talent même n'appartient-il point à P.-R. ; il est d'un homme du monde,

d'un homme de lettres et non d'un apôtre prêchant la vérité.
Mais Pascal alors est le vrai modèle des littérateurs de P.-R., son génie

et la sublime élévation de son esprit ont forcé à son insu la forme et le style
à devenir de la plus grande beauté.

MONSIEUR LE MAISTRE

Antoine Le Alaidtre, l'orateur le plus célèbre du Palais était à 20 ans plein
d'avenir, couvert de gloire et ayant de grandes espérances de fortune. Il entendit
AI. de Saint-Cyran, au lit de mort de sa tante Aime Arnauid d'Andilly et ses

paroles solennelles et vraies lui firent une impression profonde. Il se sentit
pénétré de la grandeur de ses péchés et il quitta le monde pour se faire simple
solitaire renonçant aux charges ecclésiastiques comme aux honneurs civils.
En 1637 AI. Le Alaidtre et son frère AI. de Séricourt se retirèrent à P.-R. de Paris
dans un petit bâtiment que leur mère fit construire pour eux ; ils furent ainsi les

premiers solitaires de P.-R. Aussitôt après sa conversion AI. Le Alaidtre écrivit
au chancelier Séguier pour lui donner l'explication de sa conduite et de ses

intentions, cette lettre est un des plus beaux morceaux de la littérature de

P.-R. ; le style en est fort et coulant et les pensées énergiques partent d'un

cœur touché et sont empreintes d'une conviction profonde. AI. Le Alaidtre en

écrivit ensuite une à son père, qui vivait séparé de sa famille dans une grande

dissipation, pour lui annoncer sa résolution de consacrer le reste de sa vie à

son Sauveur. Il fut remarquable par la force de son caractère, par la vivacité
de son imagination et par la fécondité de sa plume ; pendant 20 ans, il se consacra



—i86 —-

à la pénitence d'une manière suivie et active, il fut le chef des solitaires autant

par son génie que par son antériorité de date. AI. Le Ala'utre quoique s'imposant
de grandes austérités se livrait à des études assidues sondant les Saintes
Ecritures, cependant il avait encore des tumultes intérieurs qu'il combattait avec

courage. Il eut de la peine à recevoir comme directeur son jeune frère AI. de

Sacy, mais Dieu aidant, il vainquit son orgueil et se soumit. Il aimait à connaître
les secrets des cœurs et faisait volontiers des biographies. Simon Le AIautre c)e

Séricourt, le second fils, fut militaire, après avoir été prisonnier en Allemagne,
il revit en 1637 son frère Antoine converti, ce qui porta le dernier coup à son
âme ébranlée, il renonça à son épée et entra avec son illustre aîné dans l'humble
monastère de P.-R. où ils ne se nommèrent plus que 1er et 2me ermite. Déjà leur
troisième frère AI. de Sacy les avait devancés dans la foi, il était prêtre et
doué aussi de talents distingués.

LANCELOT

Au commencement, P.-R. était composé de MM. de Saint-Cyran, Le Ala'utre,
de Séricourt, Singlin, Lancelot et quelques jeunes écoliers. On peut établir un
parallèle entre Vauvenargues et Séricourt qui semble être ce que ce premier serait
devenu à P.-R. sous la direction de Saint-Cyran. Tous deux optimistes voient
en beau la nature humaine. Né en 1615 le jeune Lancelot prit la tonsure dans le

monastère de Saint-Nicolas du Chardonnet où il fit ses études sous Adrien
Bourdoise fondateur de cet établissement et marguillier universel. Lancelot

rapporte dans un ouvrage d'un grand intérêt les commencements de sa conversion

et donne des idées très justes sur cette enfance de P.-R. Ce jeune homme

fut touché de la grâce avant l'éclatante conversion de AI. Ite AIautret il étudiait
les Pères avec ardeur, humble et patient, il attendait de trouver quelqu'un de

ses saints hommes pour se jeter à ses pieds et pour lui demander de le guider.
Un seul mot de son ami M. Ferrand le rendit enthousiaste de M. de Saint-

Cyran comme il le fut toute sa vie, il comprit que c'était l'homme qui devait
le conduire dans les voies de Dieu et sans oser d'abord s'adresser ouvertement
à lui, il le prit cependant pour son directeur invisible pendant plusieurs années

ne communiquant avec lui que par M. Ferrand. Enfin Lancelot fut présenté
à AI. de Saint-Cyran, depuis il entra à P.-R. où il fut l'humaniste, l'helléniste
et le mathématicien des écoles ; il était doux, pieux, humble et charitable.

On voit dans les mémoires de Lancelot qui ont de grands rapports avec les

confessions de saint Augustin, la peinture fidèle de cette âme humble et naïve,

type de beaucoup de semblables, nature seconde qui resta toujours en arrière.
Lancelot avait une grande admiration pour les vertus des solitaires et des

religieuses de P.-R. Les deux traits de son caractère étaient la modestie et la

fermeté, il considérait l'enfance sérieusement et trouvait qu'on ne peut se

prendre de trop bonne heure pour extirper le mal inhérent au cœur humain.
Sa sainte relation avec AI. de Saint-Cyran qui ne fut jamais troublée dura jusqu'à



—' i87 —

sa mort, il lui fut toujours fidèle et soumis comme à son vrai et absolu directeur.
Lancelot fut instituteur du duc de Chevreuse puis des fils de la princesse de Conti,
après quoi il se retira avec quelques amis à l'abbaye de Saint-Cyran, où il se

fit bénédictin. Il espérait y mourir, mais la persécution vint le tirer de cette

paisible retraite, il fut exilé en Bretagne où il mourut à 80 ans l'an 1695.

MONSIEUR SINGLIN

Antoine Singlin, Parisien d'une obscure naissance ayant senti jeune encore
un mouvement de piété dans son cœur, consulta saint Vincent de Paul qui un

peu promptement peut-être le reçut prêtre après lui avoir fait faire quelques

rapides études. Il fut placé à l'hospice de la Pitié où il connut Saint-Cyran qui
l'apprécia de suite et qui fut pour Singlin, comme pour tous ceux qui le connaissaient,

un véritable objet de culte. La doctrine de Saint-Cyran est contenue dans

ses instructions à M. Singlin où il lui fait connaître les devoirs du directeur
spirituel dont il était lui-même le véritable type. Singlin profita de ses leçons
et il fut vrai prêtre catholique, digne successeur de Saint-Cyran dans le gouvernement

des âmes. Humble avec son maître il fut absolu et sévère envers ses

pénitents qui lui étaient parfaitement soumis. Plus tard Al. Singlin ne fut plus
suffisant lorsque les disputes s'en mêlèrent et qu'on dévia du pur esprit de Saint-

Cyran, alors le directeur dut céder au docteur et Ai. Singlin perdit un peu du

crédit qu'Arnauld gagna. Nous voyons encore parmi les solitaires de cette
première période de P.-R. Ai. de Sacy qui fut directeur après AI. Singlin, d'un

esprit plus étroit mais plus savant et plus ingénieux, puis ses frères cadets

AIM. de Saint-Elme et de Vallemont dont l'histoire ne s'occupe pas beaucoup.

MONSIEUR DE BALZAC

Il y avait un contraste frappant comme littérateurs entre AI. de Saint-Cyran et
M. de Balzac qui aimait à faire briller son esprit dans de longues phrases
faites à loisir ; on en voit un échantillon fort curieux dans une lettre à Saint-Cyran
qu'il prit trois mois à écrire, tandis que celui-ci fit sa réponse en peu d'instants.
AI. de Balzac naquit en 1694; après avoir été attaché à de grands seigneurs,
il se retira à 28 ans dans sa terre où il passa 3o ans à se contempler moralement,
à écrire dans son brillant style hyperbolique à presque tous les hommes

marquants de France. Il déplut à Richelieu qui le jugea sot et fat. Ses lettres parurent

en 1624, leur éloquence produisit une grande impression, il fut le premier
qui introduisit le nombre dans la prosodie française. Le style riche en
métaphores de AI. de Balzac fut grandement admiré, on ne sentit point alors sa
monotonie d'exagérations et d'hyperboles, ni l'enflure qui voilait souvent une
grande platitude d'idées. Il était fanfaron et plein de vanité, en faisant de



— i88 —

l'esprit, son ton était presque toujours plaisant et peu sérieux. Balzac était bien

avec tout le monde mais il était particulièrement lié avec la famille Arnauld

qu'il appelait l'éloquente famille et surtout avec d'Andilly. Tout homme du

monde et philosophe qu'il fût toujours un peu, Balzac eut aussi sa conversion,
il se retira à la campagne pour servir Dieu ; ce fut dans cette solitude qui
n'était cependant pas comme l'entendait Saint-Cyran qu'il composa son
Socra te chrétien.

PASCAL

Pascal grande et forte tête, si bien doué à tant d'égards manquait cependant
du sens de la poésie étant ainsi dans le même cas que toute une classe d'hommes,
tels que Montesquieu, etc. Le seul côté par lequel il touchait à la poésie est
dans le dramatique de ses caractères qui sont de véritables personnages, la
grandeur et le mouvement de l'action, tandis que Montaigne au contraire n'est

poète que par la verve de son imagination et la brillante fécondité de ses

images. Pascal simple solitaire se livrait à l'étude de ses sciences favorites,
lorsqu'il tomba sur le livre d'Escobar, cet ouvrage en lui révélant tout à coup
le venin des doctrines jésuitiques fut comme un verre grossissant qui lui fit
voir un peu en exagéré tout l'odieux et le dangereux des principes de la société
de Jésus, dès lors sa conscience l'obligea de révéler au monde entier le piège

qu'il venait de découvrir et il employa contre les Jésuites les immenses talents
de son grand et sublime génie. Depuis Pascal l'œuvre unique des Jansénistes
fut un combat à outrance contre les disciples de Loyola, ils vainquirent mais

ils périrent aussi des mêmes coups. Alors parurent les Provinciales, ces lettres

au nombre de 18 furent écrites en secret et sous le nom de Montalte. Les trois
premières et les deux dernières se rapportent à la dispute avec la Sorbonne,
mais depuis la 4me Pascal parle des Jésuites; jusqu'à la iime ces lettres mises

en dialogues de la manière la plus dramatique entre le provincial et le père
casuiste, ne le cèdent pas en beauté aux dialogues de Platon. A la iimc Pascal
éclate après avoir donné une entière connaissance des doctrines des Jésuites,
et s'adressant à l'ordre entier, il laisse son cadre et parle en face, ainsi jusqu'à
la 1 yme ce sont des morceaux oratoires où l'auteur se montre l'égal de Cicéron.
Pascal avait-il raison dans cette lutte Sans doute il ne disait que la vérité
en parlant de la perfidie, de l'hypocrisie des principes jésuitiques et de la
corruption de leur morale, mais il ne les vit guère que d'un côté, du plus frappant
il est vrai, mais on doit tenir compte, comme le disent ses adversaires, du bien

qu'ils ont fait, de leur grand savoir, et de leur zèle dans leurs missions. Pascal

pensait que c'était une décadence de l'ordre et il estimait Loyola quoiqu'on
retrouve dans ses institutions l'origine de cette dégénération. La société de

Jésus fut fondée sur deux principes : au dedans l'obéissance la plus absolue

à tout supérieur et au dehors la plus vaste ambition. Ainsi dès le commencement

lorsque saint Ignace n'avait encore que dix compagnons, il leur partageait



•— 1 89 '—

déjà dans sa pensée le monde entier, l'Europe était trop petite pour lui et il
donna à François Xavier un champ plus vaste en l'envoyant dans les Indes.

Là, dit le père Bouhours, ce Jésuite reçut le don des langues et on le voyait
parler le matin en chinois et le soir en japonais, comme un indigène et sans
les avoir jamais apprises, le père Bouhours raconte ce miracle sans commentaires

ni détails, prouvant ainsi sa foi dans son supérieur. Diverses causes
donnèrent une nouvelle force au Jansénisme, d'abord le grand succès des

Provinciales, puis le miracle de la sainte Epine dont l'authenticité ne fut pas mise

en doute. Diverses reliques avaient été données aux religieuses de P.-R. de

Paris parmi lesquelles se trouvait une épine de la couronne de N. S., les

religieuses adorèrent ces reliques et les invoquèrent, la petite Euphémie Périer

pria la sainte Epine pour un ulcère qu'elle avait à l'œil et que les médecins

avaient déclaré incurable ; après la procession le mal se trouva subitement guéri,
un grand nombre de personnes en furent témoins et les médecins déclarèrent

que c'était un miracle s'il en fut jamais. Ce fait étonnant fit un effet prodigieux
sur Pascal oncle de l'enfant. Les lettres Provinciales sont un des ouvrages les

plus parfaits qui existent, et dans tous les temps elles furent louées, même par
leurs ennemis ; ainsi Voltaire a dit que dans les comédies de Molière il n'y a pas
plus de sel que dans les premières et que Bossuet n'a rien de plus sublime que
les dernières. Bossuet censeur des hérésies, déclare que s'il n'eût pas composé
ses ouvrages, il aimerait être l'auteur des Provinciales ; enfin Boileau, Mme de

Sévigné, jansénistes amateurs en font de charmants éloges écrits avec le

piquant de l'un et les grâces de l'autre. Les conséquences importantes qu'eurent
les Provinciales peuvent se diviser en théologiques et en sociales. D'un côté

nous voyons les universités françaises les condamner et les brûler, et d'un autre

peu de temps après le clergé du juste milieu présidé par Bossuet l'oracle gallican
condamne la morale relâchée que ces lettres ont dénoncée au mépris universel.

Ainsi se continue l'œuvre de Pascal car on voit les philosophes indifférents
tels que Montesquieu les lire avec plaisir, tout le tiers-état et la magistrature
prendre son parti avec chaleur et le clergé gallican lui-même faire exécuter
la réforme qu'il avait prêchée. L'ordre des Jésuites qui ne comptait que 116 ans

lorsqu'il fut frappé à mort par les Provinciales, cacha sa blessure, parut se

guérir, mais ne s'en traîna pas moins dans une longue agonie pendant encore
108 ans qu'un arrêt du parlement lui trancha enfin la tête. Les Jésuites contemporains

de Pascal n'étaient pas capables de lui répondre, il ne parut que quelques

plates réfutations qui ne firent aucun effet; ils sentaient si bien leur faiblesse

qu'ils voulurent acheter la plume piquante et spirituelle de Bussy Rabutin alors

à la Bastille, cette négociation ne prouve pas en leur faveur. Au XVIIIme
siècle lorsque la France était sous le sceptre de Voltaire parut M. de Maistre
qui attaqua tout seul ce général et sa forte armée de philosophes. M. de Maistre,
chevalier du droit divin et du droit papal, fit une sortie contre les jansénisl es,

disant que c'était la plus dangereuse hérésie qui exista jamais, car au lieu de

combattre ouvertement comme les protestants, le jansénisme porte ses coups



190 —

en traître prétendant appartenir à l'Eglise et ne point vouloir s'en séparer.
En effet c'était le côté faible et dérisoire du Jansénisme qui prétendait être

pour le pape en dépit du pape même.

MOLIÈRE

Quoique devant Dieu on puisse nier la morale du monde ou des honnêtes

gens, elle existe cependant parmi les hommes et est utile sous le point de vue
social ; cette morale éclipsée par la morale chrétienne la seule véritable, reprend
son rang vis-à-vis de l'hypocrisie des faux dévots, alors elle peut avoir de beaux

moments et le Tartuffe de Molière en est une grande preuve.
Molière homme de la nature comme Montaigne, se distingue de lui par un

sang plus chaud, plus généreux, un esprit plus large ; capable d'idées plus
générales, il ne se replie pas sur lui-même comme Montaigne, mais il déborde au
dehors. Ce qui caractérise Molière c'est la passion, quoique étant aussi homme

de la nature, il ne laisse pas la vie passer coulamment et joyeusement, il a fait
un pas de plus, il est pénétré et malheureux des misères humaines dont il voit
partout les pesantes chaînes ; s'il eût connu Pascal, ils eussent été d'accord
jusque-là, mais Pascal lui montrant au bout de ce chemin pénible la croix du

salut, Molière aurait dû connaître, au moins, que c'était le seul remède à tant
de maux. Quoiqu'il semble que le grand auteur comique n'ait aucun rapport
avec P.-R. cependant il y touche par son Tartuffe dans lequel il ridiculise
l'hypocrisie des faux dévots paraissant continuer ainsi l'œuvre de Pascal contre les

Jésuites.
Molière et La Bruyère au nom de la morale des honnêtes gens combattirent

la bigoterie ; le premier eut de cette divination du génie, car lorsqu'il écrivait
le Tartuffe il ne faisait que prévoir l'empire que les faux dévots exerceraient

sur la fin du règne de Louis XIV. La Bruyère qui vivait dans ce temps eut alors
besoin de courage pour écrire son Onuphre.

RACINE

Racine par sa naissance et par son éducation tient étroitement à P.-R. ;

dans la dispersion de i638 MM Le Afaiétre, de Séricourt et JjanceLot vinrent se

réfugier à la Ferté-Milon chez M. Vitart oncle de Racine qui naquit l'année
suivante. Ces pieux solitaires opérèrent de grands changements dans cette famille,
et bientôt après la grand'mère de Racine, deux grandes-tantes et M. et Mme
Vitart se retirèrent à P.-R. Ainsi Racine orphelin dès l'enfance grandit dans

cette sainte atmosphère, et il passa les années décisives de son éducation au
château de Vaumûrier chez le duc de Chevreuse avec Lancetot leur maître
commun. C'est dans cette noble demeure, à deux pas du monastère désert,

que seul dans cette belle nature le jeune poète apprit à rêver, puis à peindre



— '91 —

si délicieusement l'objet de ses rêveries, il était pieux et tendre comme il le
fut surtout à la fin de sa vie, aimant les solitaires, respectant son protecteur
M. Le Maistre, se condamnant à de pieuses pénitences en composant des cantiques,

après avoir trop rêvé à ses futures tragédies, ou bien traduisant le

bréviaire pour se punir d'avoir lu en cachette un petit roman grec. Ainsi se passèrent

ces trois ans de i655 à i658, pendant lesquels il acquit une solide instruction

et un goût éclairé des anciens. Les odes ou paysage de P.-R. qu'il composa
à 16 ou 18 ans sont remplis de traits charmants et font quelquefois pressentir
Eàther et Athalle ; cependant il y a encore du bel esprit un peu maniéré, c'est
Racine avant Boileau et il dut à cet habile critique la perfection de son stylé
d'une simplicité si noble. Dès leur jeunesse nous voyons ces deux caractères

se dessiner nettement et d'une manière toute opposée, tandis que Boileau a dès

i5 ans la haine d'un sot livre, que tout mauvais vers l'irrite et qu'il débute par
une satire contre les embarras des rues de Paris, Racine ne sait que rêver dans

les bois de Vaumûrier, qu'aimer, qu'adorer l'Auteur de cette sublime création
et que répandre dans une gracieuse poésie les tendres sentiments dont son cœur
est rempli. Racine dut vaincre des obstacles dans sa famille avant de pouvoir
se livrer à sa muse et à son goût pour le théâtre. Il rompit tout à fait avec P.-R.
contre lequel il se comporta fort méchamment tandis qu'il aurait dû conserver
du respect pour la sainte maison où il avait été élevé, et de la reconnaissance

pour les hommes pieux qui avaient protégé et instruit son enfance. Au lieu de

cela il eut le tort immense d'écrire contre ses bienfaiteurs une lettre aussi

spirituelle que méchante qui attaque P.-R. par son côté faible mêlant la vérité

aux calomnies d'une manière perfide. Toute cette rage venait de l'opposition

que ses parents retirés à P.-R. avaient apportée contre les désirs ardents de

son génie. Il faut pardonner à Racine tout l'odieux de sa conduite d'alors, car il
s'en repentit le reste de ses jours. Le jeune poète cherchait un critique intègre
et judicieux car il était humble et timide, enfin il trouva son guide dans Boileau

qui le força à sacrifier ses détails fins et gracieux à la majestueuse simplicité
de l'ensemble ; dès lors ce qu'il avait de bel esprit maniéré disparut et il se montra
tel qu'il était, simple et grand. Le génie du Pétrarque français avait de

l'universalité et on n'imagine pas un genre dans lequel il ne se fût pas distingué,
il a excellé dans la tragédie, l'élégie et l'ode, il a fait des épigrammes, il aurait fait
de bonnes comédies car son début fut Les Plaideurs, des sonnets comme Pétrarque

et il y avait en lui les éléments du poème épique comme chez Torquato Tasso.
Racine se repentit de sa conduite envers P.-R., et tout de suite après

son mariage, il se réconcilia avec les pieux solitaires qui lui pardonnèrent
de bon cœur, Arnauld même, qui cependant avait été fort blessé de ses plaisanteries

contre sa sœur Angélique. Racine en était alors à Phèdre et sa gloire était
grande. Cependant cette pièce n'eut point le succès qu'il en attendait, cela lui
donna un grand découragement quoique Boileau se montrât fort admirateur de

ses beautés. Voici la première partie de la vie du grand poète terminée, celle
où l'on peut encore critiquer, celle où il fut ingrat, mondain, philosophe ; main-



•— 1 9 2

tenant dans le reste de sa belle carrière on trouve deux pensées, deux objets
d'affection : Louis XIV et P.-R., qui étaient pour lui la personnification du

monde et de Dieu, dans la personne de son roi s'était concentré tout son reste
de mondanité. Mme de Maintenon ayant été effrayée de voir ses jeunes filles
de St-Cyr jouer trop bien Andromaque le pria de faire pour elles une pièce sans

amour. Racine n'osa refuser, et après quelque temps il trouva le sujet d'Esther ;

cette pièce eut un immense succès, elle plut aux gens de tous les partis parce
que chacun y voyait ce qu'il désirait y voir ; ainsi on comparait Vasthi à Mme de

Montespan, Esther à Mme de Maintenon, Aman à M. de Louvois, etc. Racine

ainsi remis en verve écrivit ensuite Atbalie, cette magnifique tragédie ne fut pas
représentée et peu goûtée du vivant de son auteur, qui découragé par ce revers
ne pouvait croire ce que lui disait son judicieux critique, qu'Atbalie était son
chef-d'œuvre, il hésitait, et lui préférait en secret Pbèdre. Dans Edtber règne
la pensée de l'amour de Dieu et elle est empreinte d'une modeste et virginale
candeur ; mais l'idée qui domine dans Atbalie c'est celle de la suprême puissance
de Dieu, l'unique personnage de cette tragédie c'est l'Eternel, c'est
l'omnipotence invisible qui plane au-dessus, il est presque miraculeux qu'avec une
semblable unité le drame ne se fonde pas dans une hymne sublime, mais le génie
de Racine a su concilier les deux choses, montrer la puissance éternelle conduisant

les hommes et les faisant mouvoir chacun selon son caractère ; ainsi cette
lumière divine resplendit au noble front du grand-prêtre inspiré, elle rougit
et éclaire la figure aimable du jeune Joas, elle pare de rayons tendres et mêlés

de larmes la tête de Josabet. Cette clarté suprême étincelle en éclairs sur le

visage irrité de l'altière Athalie, elle paraît sombre et farouche dans les yeux de

Mathan et vient se réfléchir en lumière pure et modeste sur le simple casque
d'Abner ; toujours c'est Dieu, invisible mobile de ce sublime drame.

Les poètes modernes se sont beaucoup attachés, et injustement, à montrer
ce qu'il manquait au temple d'Atbalie, ce qui lui manque n'est pas essentiel,

sans doute le poète eût pu peindre plus en détails ce magnifique temple de

Salomon, mais le temple d'Atbalie est le temple juif vu chrétiennement, c'est
le temple spirituel dégagé de la matière. Le sommet du drame est la fin du

troisième acte, lorsque le pontife inspiré ne prend plus Joas que comme la figure
du peuple hébreu, lorsque ses personnages semblent s'évanouir devant le

prophète annonçant le Sauveur du monde, le drame paraît anéanti, mais au
commencement de l'acte suivant, tous, même le grand-prêtre paraissent avoir
oublié son inspiration, le ton s'abaisse et l'action continue. Il fallait que Racine

fût véritablement chrétien pour concevoir une telle œuvre qui ne sera jamais
dignement représentée que par des acteurs animés du même esprit que l'auteur.
Racine eut la grande douleur de perdre la faveur de son roi adoré ; Louis XIV
et P.-R. luttèrent dans son cœur pendant les dernières années de sa vie. Enfin
il mourut et il fut enseveli à P.-R. près de ceux qui guidèrent son enfance.
Heureusement qu'il ne vécut pas assez pour être témoin de l'odieuse destruction
de son monastère chéri.



— l93

FIN

Ce fut une intrigue de cour, et des plus iniques, qui parvint à exaspérer
Louis XIV contre P.-R., et cela par le lâche ministère de Mme de Maintenon ;
le monarque irrité obtint une bulle du pape qui ordonnait d'anéantir ce nid
d'héréoiea. Les religieuses persécutées, qui par le blocus qu'on exerçait contre
elles étaient réduites au nombre de 16, étaient toutes infirmes et toutes âgées,
elles venaient encore de faire acte de courage en signant le formulaire, tout
en protestant pour la garantie des droits que leur avait accordés le pape précédent.

On prit pour prétexte de leur dernière dispersion cette audacieuse
protestation. M. de Noailles archevêque de Paris n'osa rien dire pour la défense

des opprimés et sa faiblesse le mit encore plus mal avec les Jansénistes, ce que
les Jésuites s'étaient proposé. Tous les solitaires étaient morts les uns après
les autres, il n'en restait plus que deux ou trois qui vivaient obscurs dans des

retraites ignorées. La sœur de mainte. Anadtasie Dumesnil dernière abbesse de

P.-R. s'étant vue à son lit de mort en même temps que la prieure, s'était
empressée de nommer une nouvelle prieure qui fut la supérieure du couvent sans
être jamais abbesse. C'est dans ce triste état qu'était la célèbre abbaye de

P.-R. des Champs lorsqu'au mois de décembre 1709 l'abbesse de P.-R. de

Paris vint en prendre possession, un mois après cette formalité, d'Argenson
avec une nombreuse troupe d'archers vint enlever ces i5 saintes vieilles et
chasser tous les domestiques du couvent ; on envoya sous bonne garde les

religieuses dans divers monastères ; puis on pilla P.-R. Les parents des morts

se hâtèrent de venir les ôter de l'église ainsi toutes ces illustres dépouilles furent
enlevées du saint asile qui semblait leur appartenir. Enfin pour terminer
cet acte d'odieuse persécution, après avoir déterré le reste des morts on rasa
le monastère et l'église, afin qu'il n'en restât pierre sur pierre, comme on fait
aux maisons des régicides. Ainsi s'accomplit l'œuvre de basse vengeance,
et de noire envie contre de pieux chrétiens, dont les auteurs furent les Jésuites
commandés par le trop fameux père Le Tellier. Le Jansénisme du XVIIIme
siècle ne semble pas animé de l'esprit de P.-R. et à l'exception de quelques

personnes honorables comme M. Royer-CoUard, les Jansénistes d'alors paraissent
d'un esprit rétréci, opiniâtre, et de croyances dures et fanatiques.


	Port-royal 1838

