Zeitschrift: Bulletin de la Société des Etudes de Lettres
Herausgeber: Société des Etudes de Lettres

Band: 10 (1935-1937)

Heft: 27

Artikel: L'imagination en métaphysique
Autor: Reymond, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869758

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’IMAGINATION EN METAPHYSIQUE!

Est-il vraiment possible de parler de I'imagination en
métaphysique sans le faire ironiquement? Geethe, par la
bouche de Méphistophélés, n'a-t-1l pas reproché i la philo-
sophie de ne créer qus des fantomes ? D’autres écrivains
cependant estiment légitime |'emploi philosophique du
mythe, a condition que celui-c1 soit nettement avoué ;
plusieurs, 1l est vrai, déclarent que cette précaution est
insufhisante, car au fond les 1dées abstraites employées par
la métaphysique ne sont que des images desséchées et
mythiques par conséquent.

Quant aux philosophes rationalistes, ils se sont en général
efforcés de ne pas se laisser leurrer par la magie des images ;
Descartes en inaugurant la méthode du doute radical, a cru
préserver a tout jamais la pensée philosophique des erreurs
de I'imagination auxquelles nos sens et notre raison sont
exposés et l'orienter définitivement vers les 1dées claires
et distinctes. Malebranche, son disciple, n'est pas moins
catégorique sur le rejet de tout ce qui évoque le sensible.
« Tachons, dit-il, de nous délivrer peu a peu des illusions de
nos sens, des visions de notre imagination et de I'impression
que l'imagination des autres hommes produit sur notre
esprit. »

Certains philosophes mystiques se défient non moins que
Descartes ou Malebranche de toute intrusion fantasmagorique
dans l'effort de I'dme pour s'unir & Dieu. Fénelon, par
exemple, déclare que I'imagimation est funeste, parce qu’elle
trouble et interrompt 1'état de contemplation.

Mais cet effort d’écarter les images loin du champ de la
philosophie a été tourné en dérision. Malgré les précautions

! M. le professeur A. Reymond a bien voulu rédiger pour le Bulletin
ce compte rendu critique de la belle conférence donnée sous ce titre, par
M. Emile Bréhier, professeur a la Sorbonne, le 20 janvier 1936.



= B =

prises, la théorie cartésienne des tourbillons fut accusée
de n'étre qu'un roman, et Voltaire reprocha a Malebranche
d’écarter un genre d’imagination pour le remplacer par
un autre.

Tous les philosophes du reste ne sont pas d’accord avec
Descartes ou Fénelon sur la question qui nous occupe.
Plusieurs estiment que l'image est un instrument souvent
nécessaire de vérités. Les stoiciens, par exemple, préconisent
la méthode allégorique et l'interprétation des mythes, et
le moyen Age va jusqu’a considérer la vie terrestre comme
un pelerinage dont le terme est la patrie céleste ; 'univers
sensible est alors la concrétisation symbolique des réalités
spirituelles ; le feu pour saint Thomas est I'image méme de
Dieu. Le symbolisme se retrouve enfin dans le romantisme
allemand (Novalis) pour lequel le monde apparait, a qui
sait le comprendre, comme un vaste index de choses signi-
fiées. Les images ne doivent du reste pas étre employées
arbitrairement, car chacune d’entre elles traduit une réalité
définie et appartient & un groupe spécifique de symboles
qui constitue un trésor fixe pour I'interprétation des
réalités suprasensibles. L'image est ainsi un élément néces-
saire a l'activité de la pensée.

*

Les recherches faites par la psychologie moderne confirment
pour une large part cette conception. ['image s’y présente
comme un tremplin grace auquel on acceéde a quelque chose
de supérieur ; elle se définit surtout par sa direction, en ce
sens que notre attention s'attache bien plus a en pénétrer
la signification qu'a la considérer comme telle. Elle devient
alors un auxiliaire indispensable, si la réalité visée ne peut
s’exprimer autrement que par elle. Si l'on examine
4 ce point de vue l'cuvre dun Platon, d'un Plotin ou
d'un Bergson, on constate que chez ces penseurs les images
sont, non pas des substituts du monde spirituel, mais des
suggestions qui orientent la pensée vers sa possession. Ainsi
comprises les 1mages forment un langage de signes aussi



— 12 —

bien défini que celur des signes algébriques pour le manie-
ment des quantités abstraites.
*

On sait que les poetes emploient constamment des images.
Essayons de voir de quelle manieére. Cette étude nous aidera
peut-étre a mieux comprendre ce qu'est |'imagination en
métaphysique.

Pour certains poétes l'image pittoresque se suffit a elle-
méme ; mais elle fait surgir dans 'Ame une résonance affective
qu'elle charge d'une signification arrétée. Chez Jean Moréas,
par exemple, la vision d’'un cypres dans un cimetiére évoque,
précise une pensée (vie et mort, passé disparu et avenir
possible).

Chez Verhaeren 1l y a interpénétration plus profonde entre
I'image et I'ame, et cela suivant deux mouvements inverses.
Tantét I'image est appelée par des états d’ame qu’elle colore
et transforme. Tantét au contraire ce sont les états d’ame
qui s’extériorisent dans le monde des sensations et le vivifient.
« Je deviens tout ce qui fut mon songe.» Dans cette inter-
pénétration de I'dme et du monde la pensée peut souvent
prendre une direction précise et la nature servir de modele
a lesprit. Telle la description du monde par Verhaeren ;
divers plans se succédent: les étoiles, les montagnes, les
fleuves, les plantes, les animaux, I'homme, etc. et la vision
de ces divers plans fait surgir un pullulement de problémes.
Les 1mages se transmuent en pensées.

Chez d’autres poetes un nouveau procédé apparait. Les
images. se succédent, pour étre aussitét rejetées comme inadé-
quates a la chose exprimée. C'est la série des échecs qui est
alors parlante par rapport a la réalité qui lui échappe. P. Va-
léry dans le « Narcisse » décrit le dédoublement de soi, et ce
dédoublement se marque d'une facon de plus en plus intense
par 'échec successif des images qui cherchent a I'exprimer.
Il en est de méme dans la « Jeune Parque». Ici I'image
employée est celle de la houle, des remous, etc. et le dédouble-
ment s’opére entre l'état de veille et 'état d'un sommeil



= 3 =

rempli de réves. Mais images et pensées ne se dissocient pas.
La poésie de P. Valéry n’est donc pas pure en ce sens qu'il
y a en elle pensée cachée. Comme Valéry le dit lui-méme,
«la pensée doit étre cachée dans le vers comme la vertu
nutritive dans le fruit ».

"

En métaphysique I'image ne joue-t-elle pas le méme réle
qu'en poésie ? La réalité ne pouvant étre saisie que par
I'intermédiaire des images, nous retrouvons dans la recherche
métaphysique les trois procédés qu'utilsent les poétes.

Les allégories chéres aux Stoiciens se présentent comme
des images qui attendent une explication, de méme que le
cimetiere et les cyprés chez Jean Moréas.

Les mythes platoniciens s'apparentent a I'emploi de I'image
par Verhaeren.

Quant a la série des 1mages qui échouent successivement,
son usage est des plus fréquents en métaphysique. L.'image
est jetée dans le réel comme un filet dans la mer ; mais elle
est a la fois échec et réussite, en ce sens que, sans parvenir
a capter toute la portion de réalité qu'elle cherche a saisir,
elle en retient cependant quelque chose de positif, et c'est
pourquot 1l faut la purifier par de nouvelles recherches. Les
1mages se posent ainsi et se suppriment a tour de réle ; mais
dans cette succession il peut y avoir progres, comme le montre
le processus négatif employé par Plotin pour définir Dieu.
Dieu en effet n'est n1 une pierre, n1 un animal, ni méme un
étre doué de conscience, d'intelligence discursive, etc. Ces
négations toutefois n'ont pas la méme valeur ; car positive-
ment 1l serait plus vrai de dire de Dieu qu'il est conscient,
intelligent, etc. que de dire qu'il est inanimé comme une
pierre. Tout concept qui tente de définir Dieu est ina-
déquat, puisqu’il limite I'infinité de son &tre; mais, bien
qu’imparfaits, certains concepts laissent mieux que d’autres
entrevoir son infinie plénitude.

Si nous envisageons non plus Dieu en tant qu'il est I'Un
supréme, mais le monde des idées qui ‘en émane, ce monde



— 14 —

ne peut, lul aussi, étre décrit autrement que par des images,
qui doivent étre corrigées. La force spirituelle, par exemple,
est comparée a celle que déploie la main. L'image est valable,
a condition de la dématérialiser en supprimant la main
pour ne retenir que la force. De méme I'illumination intellec-
tuelle (par les idées) peut étre comparée a une sphére lumi-
neuse dont I'éclat rayonne dans toutes les directions. Mais
pour que la comparaison soit correcte, il faut supprimer la
sphere matérielle et ne retenir que I'image de rayonnement.

La vie spirituelle elle-méme n’est atteinte aux yeux de
Plotin que par le méme procédé. Dieu avec tous les dieux
secondaires qui en dérivent est comme la sphére des étoiles
fixes qui par son mouvement parfait entraine la marche des
planeétes, selon les lois décrites par le Timée. L'image est
juste, a condition de fixer son attention uniquement sur la
nature du mouvement et de ses effets. ‘

Les corrections successives se font suivant une dialectique
des images dont la tension est analogue a celle qui se trouve
dans I'ceuvre de P. Valéry. C'est dans ce progreés que se mar-
que l'ascension de la pensée vers son objet. On peut du reste
sulvre un processus inverse qui irait de |’esprit vers la matiére.

['imagination créatrice de Plotin est donc un dynamisme
qui se corrige et senrichit sans cesse dans sa marche vers
la réalité spirituelle. Tel un fleuve qui est constamment grossi
de ses affluents, ou encore telle la séve qui tout en alimentant
la plante, en fait pousser la tige, les rameaux, les feuilles, les
fleurs et les fruits.

Dans la caractéristique que H. Bergson donne de l'élan
vital, on retrouve les mémes procédés d’annulation et de
correction.

%

On a reproché a la pensée métaphysique, dans la mesure
ol elle s’exprime par images, de s'apparenter a la mentalité
primitive ; mais ce reproche est sans fondement. En effet
dans |'activité pensante du primitif I'image se présente comme
le décalque du monde extérieur ; I'esprit est enseveli dans ce



— 15 =

décalque et étouffé par lui. Pour la poésie et la métaphysique
I'image au contraire libére la pensée, par |'insuffisance méme
ou elle se trouve de la satisfaire. Dans son dernier ouvrage
sur « 'Etre et les étres », Maurice Blondel montre admirable-
ment comment il n'y a pas d'images possibles pour exprimer
les relations de I'Etre un et infini avec le multiple dont les
éléments . constitutifs se présentent chacun comme fini.
« Cette histoire des guerres intestines entre |'étre et la pensée
est un tissu de méprises et d'inconséquences. Elle procede
toujours d'une alliance hybride d'images et de concepts qui
méle les représentations spatiales aux initiatives méta-
physiques. Elle suggére la fausse 1dée que le phénomene est
comme une pellicule si mince qu'elle n’est rien de I'étre,
mais s1 opaque qu'elle n’en laisse rien transparaitre... » p. 62.

En conclusion on ne peut pas affirmer catégoriquement que
les 1mages solent la preuve que 'objet visé par elles existe
nécessairement ; mais, comme Nietzsche le déclare .dans
Zarathoustra, « pour étre 2 méme de dire la vérité, il faut étre
poéete», déclaration qui est juste dans la mesure ot I'ima-
gination meétaphysique ne se sépare pas de |'imagination
poétique.

E3

Les applaudissements nourris et prolongés qui ont accueilli
cette péroraison ont prouvé a M. Bréhier |'intérét soutenu
avec lequel ses auditeurs avaient écouté son magistral exposé.
Sitot apres et les jours suivants cet exposé a suscité maintes
discussions dont voici quelques échos.

M. Georges Bonnard s’est demandé si certains poetes
anglais (Wordsworth, par exemple) n'accordent pas a 'image
une portée plus profonde encore que celle si bien mise en
lumiere par M. Bréhier. Pour ces poétes I'image est I'étoffe
méme de la réalité ; elle fait véritablement corps avec elle ;
elle n'est pas accidentelle, mais consubstantielle avec son
objet qu’elle révele directement.

Un autre auditeur de M. Bréhier estime de méme que, si
I'image n’est pas adéquate a son objet, sa valeur positive



I'emporte cependant sur les éléments déficients qui la carac-
térisent.

Il me semble, pour ma part, qu'il serait intéressant de rap-
procher I'imagination poétique et surtout métaphysique du
raisonnement analogique, et voici comment. Quol que nous
fassions, dans tous les domaines, nous ne pouvons raisonner
que par analogie avec ce que nous avons vécu et expérimenté
par nous-méme ou sous |'influence d’autrui et de la tradition.
Bien qu’idéels tous nos concepts plongent leurs racines dans le
monde de notre vie affective et sensible ; ils sont par conséquent
imprégnés ‘d’'anthropomorphisme sous une forme ou sous
une autre, et c'est par analogie avec nous-meéme que nous
Jugeons ce qui n'est pas nous. L.'analogie cherchée peut
aboutir a des confirmations ou a des négations ; mais elle
est toujours au point de départ de nos réflexions. Par exemple,
le concept de matiére inerte, inconsciente et dépourvue de
réflexion, est formé par opposition a l'activité consciente
et réfléchie que nous percevons directement comme étant
la nétre. Le concept de force physique au contraire s’apparente
a la sensation de puissance et d’effort que I'activité de nos
muscles nous fait éprouver.

Le raisonnement analogique procéde exactement de la
méme maniere que le processus de corrections successives
appliqué aux images, c'est-a-dire qu'entre deux termes
donnés 1l cherche a dégager une valeur essentielle dominant
les différences constatées. Par exemple, dire de Dieu qu'il
est le Pére céleste, ce n’est pas voir en lui un vieillard a grande
barbe blanche, mais bien I'Esprit absolu dont le comportement
envers les hommes serait celui d"'un pére qui aime ses enfants.
Le probléme est alors de savoir si cette analogie est justifiée
par tout ce que nous savons de la vie de I'univers et de la vie
tant physique que psychique de 'humanite.

La logique formelle, envisagée sous son aspect le plus
abstrait et le plus dépouillé de tout contenu concret, n'échappe
pas a cette nécessité de recourir 3 des données analogiques.
Comme on le sait, elle a pour tiche, entr’autres, d’expliciter



— 7

les relations qui existent, quant au vrai et faux, entre propo-
sitions, a savoir : |'implication, la juxtaposition (addition
logique), la conjonction (multiplication legique), la disjonc-
tion, |'incompatibilité, etc. Mais 1l suffit de se reporter a
I'étymologie de ces termes (plier dans, poser a cété, joindre
avec, séparer, ne pouvoir souffrir avec), pour les voir
aussitot chargés d'une image physique ou affective sans
laquelle leur usage logique serait dépourvu de toute signifi-
cation.

Sans doute I'idée, comme Platon 1'a si bien montré, a
une autre nature que l'image, et la vie de l'esprit est une
réalité distincte de I'idée comme de I'image. Mais la pensée
— humaine tout au moins — sera toujours impuissante a
exprimer adéquatement la nature derniere du réel ; car le
vral sera toujours lié au jugement vrai, cest-a-dire a une
position fonctionnelle de pensée qui reste en un sens distincte
de son objet. Les constituants du jugement seront pour cette
raison toujours baignés dans une auréole d'images plus ou
moins preécises, plus ou moins appropriées, et cela justement
parce que la pensée humaine, qui est réflexion sur ['étre, ne
pourra jamais s 1dentifier complétement avec ['étre lui-méme.

Arnold ReymonD.



	L'imagination en métaphysique

