
Zeitschrift: Bulletin de la Société des Études de Lettres

Herausgeber: Société des Études de Lettres

Band: 9 (1934-1935)

Heft: 24

Artikel: La modernité de Pascal

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869743

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 7 —

LA MODERNITÉ DE PASCAL

Compte-rendu de la leçon faite par M. J. Chevalier à la
Faculté des lettres de Lausanne, le 28 novembre 1934.

II semble paradoxal de parler à notre époque de la modernité

de Pascal. La philosophie pascalienne n'est-elle pas

en effet inféodée à une structure théologique aujourd'hui
périmée

Pascal toutefois est plus moderne que jamais, par le fait
qu'il s'est attaché à l'Eternel et a toujours aspiré à ce qui est

éternel ; or ce qui est éternel reste toujours jeune et se trouve
au-dessus des modes contingents de penser et de sentir

qui vieillissent rapidement, parce qu'ils sont
éphémères.

Mais dans le monde complexe au sein duquel nous vivons,
découvrir ce qui est durable et permanent n'est pas une
tâche aisée. Pascal plus que tout autre a eu conscience de

cette tragique difficulté et pour la surmonter il s'entoure de

précautions.
Tout d'abord il ne va jamais au delà de ce qu'il sait et

de ce qu'il peut saisir par une expérience directe. Il ne construit

pas, pour satisfaire un besoin artificiel de symétrie
dialectique, de fausses fenêtres, comme il arrive trop souvent

aux philosophes de le faire.

La vérité en effet surpasse infiniment l homme, elle est

de telle nature que, sitôt découverte et en vertu de son
extraordinaire richesse, elle nous oblige à la chercher encore.

Par ces vues sur la vérité Pascal se distingue de Descartes

et de Kant. Ceux-ci enferment le vrai dans les salles d'un



— 8 -
bâtiment bien architecture, où l'esprit humain va le contempler.

Mais si grand que soit le bâtiment, ses salles ont des

murs et des plafonds rigides qui masquent l'horizon et empêchent

l'esprit de faire effort pour regarder plus haut et plus
loin.

Peut-être faut-il voir dans 1 attitude prise par Pascal les

fruits de l'éducation qu'il avait reçue de son père. Etienne
Pascal estimait en effet que la meilleure façon d'instruire
est de tenir l'esprit de l'élève constamment au-dessus de son

ouvrage et de lui enseigner ainsi à dominer les questions.
Sage précepte qu'il est bon de rappeler à notre époque où

l'écolier est astreint à un savoir encyclopédique qui anesthésie

la réflexion personnelle et empêche une vraie possession
de la matière étudiée.

Que ce soit en vertu de son génie propre ou grâce à

l'éducation reçue, il est certain en tout cas que Pascal a toujours
su dominer les sujets qu il aborde. Encore enfant il découvre
les premiers théorèmes de la géométrie et leur enchaînement ;

à l äge de 16 ans il synthétise en un théorème les propriétés
de l'hexagone inscrit dans une conique.

Et s'il en est ainsi, c'est que Pascal cherche partout, non

]3as un ordre articiellement logique, mais bien la raison
des effets ; car les effets sont toujours les signes de quelque
chose de caché qu'il s'agit de découvrir. Voyez en particulier

la lettre à Mlle de Roannez (fin d'octobre 1656). Dans

cette lettre, après avoir montré que Dieu se cache en même

teiTijis qu'il se révèle dans l'Incarnation et l'Eucharistie,
Pascal déclare qu'à ces considérations on peut ajouter le

secret de l'esprit de Dieu caché dans l'Ecriture. « Car il
y a deux sens parfaits, le littéral et le mystique ; et les Juifs
s arrêtant à l'un ne pensent pas seulement qu'il y en ait un
autre et ne songent pas à le chercher ; de même que les

impies, voyant les effets naturels les attribuent à la nature,
sans penser qu'il y en ait un autre auteur ; Toutes
choses couvrent quelque mystère ; toutes choses sont des

voiles qui couvrent Dieu. »



- 9 -
Chaque chose vaut ainsi dans son plan, dans son ordre ;

mais l'ordre supérieur n'abolit pas les ordres inférieurs ;

il leur donne leur pleine signification. Le gros effort de

Pascal sera de respecter les ordres et l'on sait de quelle admirable

façon il a décrit les trois ordres (corps, esprit, charité)
auxquels selon lui la réalité tout entière se ramène. « De

tous les corps ensemble on ne saurait faire réussir une

petite pensée ; cela est impossible et d'un autre ordre. De

tous les corps et esprits on ne saurait tirer un mouvement
de vraie chanté, cela est impossible et d'un autre ordre,
surnaturel. » Au premier abord il semblerait préférable en
présence de la réalité d'adopter la division (matière, vie
biologique, esprit) qui était en usage au moyen âge et qui est

encore fréquemment employée. La division pascahenne

témoigne cependant d'une intuition plus profonde et plus
avertie ; car elle laisse de côté le problème si délicat de savoir
si les phénomènes vitaux ne se ramènent pas en fin de compte
à des phénomènes physico-chimiques.

Quoiqu'il en soit de ce problème, examinons maintenant
les principes dans lesquels Pascal a pour ainsi dire incarné

sa méthode de recherche. Ils sont au nombre de quatre et

s ordonnent par rapport au cœur, par quoi il faut entendre

un pouvoir intuitif différent de la raison.

1. La raison est certes une faculté maîtresse, mais encore
est-il nécessaire d'en faire un usage légitime. « Il faut savoir
douter où il faut, assurer où il faut, en se soumettant où

il faut. Qui ne fait ainsi n'entend pas la force de la raison.
Il y en a qui faillent contre ces trois principes, ou bien en

assurant tout comme démonstratif (manque de se connaître

en démonstration) ou bien en doutant de tout (manque de

savoir où il faut se soumettre) ou encore en se soumettant

en tout (manque de savoir où il faut juger). »

Il y a donc des choses qui dépassent la raison et, cela

étant, il faut juger la nature selon elle et non selon nous.
Et c'est parce que Pascal avait ce sentiment très juste de la



— 10 -
puissance et des limites de la raison qu'il a su jeter les bases

du calcul infinitésimal et énoncer en physique les principes
de l'hydrostatique.

2. La raison doit donc se soumettre ; car, livrée aux seules

ressources de son pouvoir déductif, elle se heurte à des

antinomies, c'est-à-dire, d'après le langage de Pascal, à

des incompréhensibles. Vis-à-vis de ces antinomies Pascal

toutefois prend une autre position que Kant. Pour ce dernier

la raison pure est incapable de trancher en faveur de

l'une ou de l'autre des affirmations antinomiques. Pascal

estime au contraire qu'il est possible de se prononcer et

que c'est le fait qui départage.
Par exemple, il est incompréhensible qu'il existe un infini

en nombre, car celui-ci devrait en tant que nombre être

pair ou impair ; or cela est impossible puisqu'ajouter l'unité
à l'infini ne change pas sa nature. L'existence incompréhensible

de l'objet envisagé provient ici des résultats
contradictoires auxquels aboutit l'analyse logique de la définition
de cet objet ; il est d'autre part impossible d'éviter la

contradiction, puisqu'on ne voit pas, semble-t-il, comment on

pourrait définir l'infini en nombre sans lui attribuer
l'essence même (pair ou impair) de tout nombre fini, si grand
soit-il.

Mais si l'infini en nombre n'existe pas, c'est alors l'existence

même de la série indéfiniment prolongée des nombres

finis qui devient incompréhensible. Or en fait les nombres

et leur série existent. 11 faut donc admettre l'existence du

nombre infini, si incompréhensible soit-elle, puisque seule

elle justifie ce fait.
De même pour le péché originel. Son existence est

incompréhensible, si l'on s'en tient à sa définition ; car comment
des êtres qui n'existaient pas encore pourraient-ils être

rendus responsables d'un acte commis par leur premier
ancêtre Et pourtant c'est un fait que tous les hommes se sentent

déchus vis-à-vis de l'idéal que proclame leur conscience



— Il -
et sont pécheurs. Ce fait devient incompréhensible, s'il
n'a pas pour cause le péché originel.

On le voit : il y a des faits qui par leur nature échappent
à une définition jugée satisfaisante par la raison discursive

et que pour cela nous déclarons incompréhensibles.
Mais les juger inexistants à cause de leur obscurité, c'est

être dans l'impossibilité absolue de comprendre l'existence
d'autres faits 1

qui eux s'imposent directement et dont les

premiers sont la raison même.

3. Il y a cependant une difficulté. Plusieurs faits, entre
autres les faits historiques, servent de fondement à la preuve
de 1 existence d'un incompréhensible tel que celui de

l'Incarnation, par exemple, (Dieu infini et saint s'incarnant en

Jésus-Christ, être humain et fini). Où trouver la garantie
de faits de ce genre (par exemple, que Jésus-Christ a été

dans sa vie terrestre parfaitement saint, etc.) Cette

garantie se trouve dans une convergence de faits et de

témoignages indépendants les uns des autres. Pareille

convergence nous amène à une vue d'ensemble qui
est immédiate, à une intuition qui s'impose à notre

cœur.

4. Au fond l'argumentation de Pascal se justifie jrar la

position de l'homme qui est situé dans l'univers entre
['infiniment petit (néant) et 1 infiniment grand (Dieu). C'est

cette position moyenne qui explique à la fois la puissance
et les limites de la raison, comme aussi l'argumentation
sur les incompréhensibles. C'est elle aussi qui justifie le

fameux argument du pari pascahen.
Par tout ce qui vient d'être dit on voit qu'il est légitime

de parler de la modernité de Pascal. La méthode expérimen-

1 II est à peine besoin de souligner que, si ces faits trouvaient une
autre explication que l'incompréhensible invoqué par Pascal, 1 antinomie
perdrait son efficacité de preuve (A. R.)



— 12 -
tale est l'une des conquêtes les plus précieuses de la science
moderne. Elle consiste, comme l'a si bien vu Pascal, à

s'incliner devant les faits et c'est à cette humble soumission
devant un fait en apparence minime (expérience de Michelson)
qu'est due l'une des révolutions les plus importantes de la

physique contemporaine. On sait d'autre part l'usage de plus

en plus étendu que la science fait du calcul des probabilités.
Pascal, homme complet s'il en fût, a cherché à tenir compte
de tous les faits et c'est pourquoi dans le domaine de la

pensée religieuse il est également un moderne comme le

prouvent les aspirations de l'heure présente.

Arnold Reymond.


	La modernité de Pascal

