
Zeitschrift: Bulletin de la Société des Études de Lettres

Herausgeber: Société des Études de Lettres

Band: 8 (1933-1934)

Heft: 22

Rubrik: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS

Conférence publique

Le 28 février, Mme Kikou Yamata parlait à l'Aula devant

un bel auditoire de La femme au Japon. Il ne pouvait y avoir
d'interprète plus qualifié pour traiter ce sujet. Mme Kikou
Yamata, Japonaise par son père, Française par sa mère,
était vouée à servir de trait d'union entre l'Orient et l'Occident.

Ajoutons que, devenue Suissesse par son mariage avec
M. Meili, elle se trouvait chez elle à Lausanne. Son œuvre,
déjà fort importante, de traductrice et de romancière lui assurait

chez ses auditeurs un préjugé favorable. Sa grâce dans une
robe japonaise, la pureté de sa diction et la simplicité de son
élocution attirèrent tous les suffrages à la conférencière. Elle

causa, un peu à bâtons rompus, de son pays, de sa littérature,
de ses mœurs et surtout de la femme de là-bas. Elle esquissa la

complexité de ce peuple, sur qui s'exercèrent tant d'influences,

raciales d'abord, étrangères aussi, l'influence du
bouddhisme, celle de Confucius surtout. Elle montra l'importance
des castes et leurs caractères essentiels. Elle fit sentir l'âme
de la femme japonaise, toute sensibilité, gardant intact le

sens antique de l'honneur en pleine civilisation moderne et

recourant au suicide comme à un vrai harakin, sentimentale

aussi à l'extrême, modeste et sachant laisser à l'homme le

premier rôle, pudique et soucieuse de bonnes mœurs même au café

ou au dancing, patiente enfin et subordonnant toujours son

propre intérêt à l'intérêt sacré de son pays. Des anecdotes

aussi charmantes qu'instructives, quelques analyses d'oeuvres

littéraires et surtout la lecture de délicieux haï-kaï ajoutèrent
encore au plaisir que les auditeurs retirèrent de cette
causerie.



— 18 —

Conférence de mise au point
M. I. Benrubi, privat-docent à l'Université de Genève, fit

le 24 février une quatrième conférence de mise au point sous

ce titre : Philosophes de la Suisse romande.

M. Benrubi est connu par l'ouvrage, écrit d'abord en
anglais (Contemporary Thought in France), puis en allemand
(Philosophische Strömungen der Gegenwart in Frankreich),
enfin en français : Les sources et les courants de la philosophie

contemporaine en France (2 vol., Alcan 1933), qui fait de lui
un interprète attitré du mouvement philosophique français
actuel ; c'est à ce titre qu'il vit le lien étroit unissant, dès J.-J.
Rousseau, la pensée philosophique de la Suisse romande à

celle de la France ; aussi, contrairement à M. D. Parodi,
dans son livre classique : La philosophie contemporaine en

France, M. Benrubi a-t-il fait une place à notre pays dans

son vaste tableau.
M. Benrubi reconnaît dans la philosophie française du

XIXme siècle à nos jours trois courants fondamentaux : 1) le

positivisme empirique et « scientiste », qui procède d Auguste
Comte ; 2) l'idéalisme critique et épistémologique qui, par
Renouvier, se rattache à Kant et s'occupe surtout aujourd'hui
de théorie de la connaissance et d epistémologie ; 3) le «

positivisme métaphysique et spirituahste », c'est-à-dire un
positivisme qui, appuyé sur une psychologie dynamique entend
atteindre quand même la réalité métaphysique (Maine de

Biran, Boutroux, Bergson). M. Benrubi essaya d'appliquer
cette classification à la pensée philosophique romande, non
sans avoir rappelé l'esquisse qu'en donna M. Arnold Rey-
mond en 1931, à l'occasion du 25me anniversaire de la Société

romande de philosophie (esquisse publiée dans la Revue

de Théologie et de Philosophie, oct.-déc. 1931).

La première tendance est représentée par les psychologues

et les sociologues, désireux d'appliquer la stricte méthode

positive aux sciences de l'esprit humain. L'initiateur en fut
chez nous Théodore Flournoy, qui fonda les Archives de



— 19 —

psychologie et étudia notamment les phénomènes spirites,
puis l'expérience religieuse et le subconscient. Ses disciples

ont considérablement étendu le champ des recherches

psychologiques : M. Ed. Claparède, avec sa conception
rigoureusement biologique, antimétaphysique de la psychologie,

psychologie fonctionnelle ou dynamique, par opposition
à la psychologie structurale, statique, d'un Locke ou d'un
Taine (Psychologie de l'enfant et pédagogie expérimentale) ; M.
Pierre Bovet, qui s'est attaché surtout à l'étude de l'instinct
combatif et du sentiment religieux chez l'enfant ; M. Jean

Piaget, qui a étudié l'évolution de la pensée, du jugement
moral chez l'enfant, au point de vue de la structure formelle.
Cette psychologie nouvelle engendre une pédagogie fonctionnelle,

popularisée sous le nom d'« école active » par l'Institut
J.-J. Rousseau ; celui-ci, fondé en 1912 par MM. Claparède et
Bovet, est un centre de recherches expérimentales autant
qu'une école. Quant à la sociologie, elle fut surtout représentée

par Vilfredo Pareto et Maurice Millioud ; le dogmatisme de

Dürkheim n'a pas fait école chez nous.
L'idéalisme critique et épistémologique met en lumière

le rôle actif joué par l'esprit dans l'élaboration de la science,
alors que l'empirisme tend à ramener l'activité de l'esprit à

un simple enregistrement de faits. Ernest Naville a montré,
avant H. Poincaré, la part de l'hypothèse dans la recherche

scientifique ; son fils Adrien Naville a présenté une classification

nouvelle des sciences en sciences de lois, de faits et de

règles. M. Benrubi rattache à cette seconde tendance le phéno-
ménisme de J.-J. Gourd, malgré son dualisme permanent du
coordonnable et de l'incoordonnable ; la critique de l'empirisme

de W. James par M. H. Reverdin ; les travaux de M.
Arnold Reymond (Logique et mathématiques, 1908 ; Les

principes de la logique et la critique contemporaine, 1932),

qui, après avoir analysé la logistique de B. Russell et critiqué
le psychologisme, le sociologisme et le pragmatisme, mettent
en lumière l'irréductibilité des trois principes formels de la

logique et définissent la vérité comme une position fonction-



— 20 —

nelle de la pensée en face du donné ; les études de M. H.
Miéville, qui a critiqué le réalisme substantialiste impliqué
dans le spiritualisme classique et défendu un idéalisme
rationnel, analogue à celui que professent M. Jean Piaget,
disciple de M. Brunschvicg, et M. Jean de la Harpe, disciple
de M. A. Lalande L'idée de la raison, 1930).

Au courant métaphysique et spintualiste se rattachent
quelques-uns de nos « philosophes classiques du XIXme
siècle » ; cette tendance paraît à M. Benrubi appartenir en
Suisse romande au passé plus qu'à l'avenir ; le bergsonisme
n'a trouvé chez nous qu'un disciple, M. F. Grandjean ; M.
Ch. Werner se rattache à un spiritualisme de type platonicien.

J.-J. Rousseau, avec la Profession de foi du Vicaire savoyard,
fut chez nous l'initiateur du spiritualisme classique ; Ernest
Naville, l'éditeur des œuvres psychologiques de Maine de

Biran, le défendit contre le matérialisme et l'idéalisme.
Charles Secrétan, élève de Schelling et fortement inspiré par
Kant, fut essentiellement un moraliste ; c'est en vue de la

morale qu'il édifie sa Philosophie de la liberté, c'est de sa

morale, exposée dans Le principe de la morale (1883), que
découlent ses études sur les problèmes sociaux. Mais cette morale

est métaphysique et religieuse ; elle part d'un Etre absolu,

qui est pure Liberté. Si multiforme qu'il ait été, Amiel
revint toujours au spiritualisme comme à une amarre ; mais

ce disciple de Hegel et de Krause devint un précurseur de

Bergson, un antirationaliste, un intuitif, toujours enclin à

s'identifier aux formes fuyantes du donné. M. Benrubi voit
dans l'auteur du Journal intime l'un des esprits les plus
représentatifs de la Suisse romande.

M. Benrubi, obligé de se limiter, a volontairement fait
abstraction des théologiens, de Vinet en particulier ; pour
explicable qu'il soit, le fait n'en est pas moins regrettable ;

car, jusqu'à la fin du XIXme siècle en tout cas, théologie et

philosophie sont, par suite de la Réforme, chez nous inséparables

; c'est ce dont témoigne l'influence du grand moraliste de

Lausanne sur Charles Secrétan ; c'est à ce fait aussi que nous



— 21 -
devons d'avoir eu des théologiens-philosophes comme Ernest
Naville et M. Ph. Bridel (L'humanité et son chef, 1924.)

D'autre part, l'ingénieuse classification de M. Benrubi
souleva diverses réserves ; ainsi, un penseur peut parfaitement

se rattacher au premier ou au second courant par ses

travaux proprement scientifiques et au troisième par sa pensée

métaphysique. La classification de M. Benrubi se ramène à

une classification par problèmes ou disciplines philosophiques.

En résumé, la riche conférence de M. Benrubi nous parut
mettre en lumière le fait suivant : malgré l'intérêt relativement

récent que lui porte la France, la Suisse romande n'a

pas négligé, comme la Suisse allemande, de se donner ce

couronnement de toute vie intellectuelle supérieure que
représente, pour un pays, un mouvement philosophique
continu. M. R.

Colloques

Colloque de langues anciennes. — Le colloque de langues
anciennes s'est réuni cinq fois au cours de l'hiver.

Le 1er novembre il entendit M. Ernest Bosshard lui faire

part, dans un exposé très fin et élégant, de ses Impressions

d'un voyage en Grèce.

Le 17 janvier ce fut une leçon remarquable de M. le

professeur André Bonnard sur le Parthénée d'Alcman. Nous
assistâmes à une joute fort intéressante entre M. Bonnard et deux
de ses étudiants au sujet de l'interprétation d'un passage
contesté.

M. Piguet, maître au Collège d'Yverdon, nous rendit

compte, le 7 février, de l'ouvrage récent de M. Billiard sur
l'Agriculture dans l'antiquité. Se bornant aux Romains, M.
Piguet nous prouva combien ils étaient avancés dans ce

domaine.

Une introduction au Pro Tullio de Cicéron fournit l'occasion,

le 28 février, à M. le professeur Ph. Meylan d'initier



- 22 —

ses auditeurs, avec une maîtrise extraordinaire, à de multiples
questions relatives au droit romain.

Enfin, selon une coutume établie depuis quelques années

déjà, Mme Stilling voulut bien, le 15 mars, couronner la

série des colloques par une causerie, accompagnée de

projections lumineuses, sur le Dieu de la Mer dans l'art grec.
Ce fut, comme toujours, un vrai régal artistique et intellectuel.

Contraint par ses nombreuses occupations, M. L. Meylàn
a dû renoncer à diriger le colloque de langues anciennes auquel
il avait su donner une admirable vitalité. Qu'il reçoive ici
l'expression de la gratitude profonde de ses amis pour le

dévouement et le savoir-faire qu'il a déployés, sans compter,
à leur égard.

L'hiver prochain, nous étudierons « Quelques poètes

lyriques ». E. R.

Colloque de philosophie. — Le colloque de philosophie a une
marche des plus uniformes : toujours des séances mensuelles

où l'on remplit un programme fixé des mois à l'avance.

Cet hiver, nous avons tout d'abord terminé l'étude d'un
livre de Spaier : « La Pensée concrète ». M. Marguerat,
M. Diez et MUe Vineux ont résumé et commenté cet ouvrage

qui cherche à prouver l'unité foncière de la pensée et voit,
dans toutes ses manifestations, des synthèses ayant comme

point de départ la représentation d'une chose, d'un état ou
d'une action, représentation contenant, en germe, un symbolisme

qui n'empêche pas la pensée logique de rester concrète

en son essence. M. Killeen, quelque peu déçu de l'œuvre de

Spaier, a bien voulu nous en faire une critique subtile
touchant surtout la définition des termes et les limites du concret
et de l'abstrait. M. Gex, répondant avec habileté à cette attaque,

a provoqué une discussion aussi animée que suggestive.
Diverses objections ont amené M. Killeen à nous traduire,
dans une langue élégante et claire, des fragments de Russell et
de Whitehead, rendus par là accessibles à tous.



- 23

Mlle Doleyres, reprenant certains des sujets traités, entre
autres la Formation des images et des idées, et se basant .sur
« l'Intelligence » de Taine, a complété d'une manière très

heureuse les travaux précédents.
Au semestre d'été, nous aurons le plaisir d'entendre trois

études qui promettent d'être fort intéressantes : le 21 avril,
M. Gex nous présentera une « Introduction à la Philosophie
de la Structure de Ruyer » ; le 19 mai, M. Marcel Reymond

traitera de la « Psychologie du Ressentiment », d'après Max
Scheler ; le 30 juin, M. René Bovard nous pariera d'un livre
du professeur Schmidhauser : « Der Kampf um das geistige
Reich ».

Abondance de travaux, régularité des séances et des membres

en vQilà assez pour permettre à notre colloque
d'envisager l'avenir avec optimisme. R. V.

Colloque de français. — Si l'influence littéraire de la

préciosité est un problème intéressant à pénétrer, cette question
présente aux chercheurs des aspects fort divers. La définition
même du terme précieux ne peut être atteinte sans des

enquêtes complexes et successives. Les deux séances du se-

mestre d hiver ont contribué à mieux entrevoir le but, qui ne

sera pas abandonné durant l'été. En novembre, Mme C.-R.
Delhorbe donna une analyse suggestive et personnelle :

« Marivaux est-il un Précieux » ; en mars, le secrétaire du

groupe rappela l'existence et le développement des cercles

précieux lausannois du XVIIIme siècle. H. P.

Bibliothèque

Nouvelles acquisitions

N. B. — Cette liste fait suite à celle qui a paru dans le

Bulletin n° 19 (p. 31). Les volumes et brochures marqués
d'un astérisque ont été reçus en don de leurs auteurs à qui
nous exprimons ici toute notre reconnaissance.



— 24 -
287 Barrés, M., Mes Cahiers, Paris 1929-30, 2 vol.

*288 Perrochon, H., Goethe et le Pays de Vaud, Lau¬

sanne 1933, 1 br.
289 Ramuz, C.-F., Chansons, Lausanne 1914, 1 br.
290 Ramuz, C.-F., Adieu à beaucoup de personnages,

Lausanne 1914, 1 v.
291 Grabmann, M., Thomas von Aquin, München

1920, 1 V.

292 Richert, H., Schopenhauer, Leipzig 1909, 1 v.
293 Külpe, 0., Immanuel Kant, Leipzig 1907, 1 v.
294 Cohn, J., Führende Denker, Leipzig 1907, 1 v.
295 Pollitz, P., Die Psychologie des Verbrechers, Leipzig

1909, 1 v.
296 Gnsebach, E., Schopenhauer, Neuen Beiträge,

Berlin 1905, 1 v.
297 Grisebach, E. Schopenhauer, Berlin 1897, 1 vol.
298 Schopenhauers Gespräche und Selbstgespräche her.

von Gnsenbach, E., Berlin 1902, 1 v.
299 Liard, L., Des définitions géométriques, Pans

1888, 1 v.
300 Lalande, A., Lectures sur la philosophie des sciences,

Paris 1924, 1 v.
301 Naville, A., Nouvelle classification des sciences,

Pans 1901, 1 v.
302 Lachelier, J., Etudes sur le syllogisme, Paris 1907,

1 v.
303 Eucken R., Le sens et la valeur de la vie, Paris

1912, 1 V.

304 Eucken, R., Problèmes capitaux de la philosophie de

la religion, Lausanne 1910, 1 v.
305 Lachelier, J., Du fondement de l'induction, Pans

1898, 1 v.
306 Faguet, E., Pour qu'on lise Platon, Paris 1905, 1 v.
307 Boissier, G., Tacite, Pans 1912, 1 v.
308 (Schopenhauer, A.), Briefe von, an und über, her.

von Schemann, L., Leipzig 1893, 1 v.



- 25 -
309 Bazaillas, A., Signification métaphysique de la mu¬

sique, Paris 1904, 1 v.
310 Rougier, L., Paralogismes du rationalisme, Paris

1920, 1 v.
311 Berr, H., La synthèse en histoire, Paris 1911, 1 v.
312 Nordau, M., Le sens de l'histoire, Paris 1910, 1 v.
313 Bazaillas, A., La vie personnelle, Paris 1905, 1 v.
314 Bovet, P., Le Dieu de Platon, Pans 1903, 1 v.
315 Fouillée, A., Le mouvement idéaliste, Paris 1896, 1 v.
316 Piat, C., Anstote, Paris 1903, 1 v.
317 Piat, C., Socrate, Pans 1900, 1 v.
318 Flournoy, Th., Métaphysique et psychologie, Ge¬

nève 1919, 1 v.
319 Lange, F., Geschichte des Materialismus, Leipzig

1907, 2 v.
320 Vuilleumier, H., Histoire de l'église réformée du

Pays de Vaud, Lausanne 1927-1933, 4 v.
321 Rougemont, D. de, Le paysan du Danube, Lausanne

1932, 1 v.
322 Présence. Revue de littérature, de philosophie et

d'art, Lausanne et Genève 1932 et suiv.
323 Alain, Système des Beaux-arts, Paris 1926, 1 v.
324 Lalo, Ch., Introduction à l'esthétique, Paris 1925, 1 v.
325 Delacroix, H., Psychologie de l'art, Paris 1927, 1 v.
326 Souriau, E., L'avenir de l'esthétique, Paris 1929, 1 v.
327 Foerster, M., Gesang um Golgotha, Lausanne 1934,


	Comptes rendus

