
Zeitschrift: Bulletin de la Société des Études de Lettres

Herausgeber: Société des Études de Lettres

Band: 8 (1933-1934)

Heft: 21

Rubrik: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 22 -

CHRONIQUE DE LA SOCIÉTÉ

Etat nominatif
Adhésions :

M. Adrien Bovy, professeur à la Faculté des Lettres de

l'Université de Lausanne, directeur de l'Ecole des

Beaux-Arts de Genève.

Mlle Jeanne Friedli, institutrice, Clochetons, 15, Lausanne.

M. Percy A. Scholes, Cornaux près Chamby sur Montreux
(membre à vie).

M. Sylvestre Vautier, stud, litt., devient membre à vie.

Décès :

M. Michel Bridel ; MUe Jeanne Laurent.

Démissions :

Mlle M. Bovon ; M. Jules Guex ; Mme H. Miéville.

COMPTES RENDUS

Conférences publiques
La première de nos conférences publiques de cet hiver était

celle que nous donnions sous les auspices de la Société

académique. Nous avions fait appel à M. Daniel Mornet,
professeur à la Sorbonne, et choisi comme sujet Le conflit entre
la vérité rationnelle et la vérité mystique au XVIIIe siècle. A
vrai dire, le mot mystique présentait une équivoque. Par l'esprit
mystique le conférencier entendait les aspirations
sentimentales qui marquent la génération de Rousseau. Sa

conférence, bien ordonnée, appuyée d'emblée sur de fermes



- 23 —

définitions qui déçurent peut-être, mais chassèrent

l'équivoque, présenta une vue cavalière de l'évolution du XVIIIe
siècle, agrémentée de nombreuses et savoureuses citations,
empruntées aux mémoires et aux correspondances du temps.
Le rationalisme des grands classiques était encore équilibré

par l'influence de l'humanisme. Celui de la Régence se fait

omnipotent. La mode est à la géométrie. La poésie, surtout
lyrique, perd toute raison d'être. On en arrive à ne voir dans

les Croisades qu'une folie, dans les cathédrales gothiques
qu'une absurdité. La vie est pénétrée par ces jeux de l'esprit.
Le sentiment amoureux disparaît. L'amour n'est plus que
l'affaire des sens et de l'intelligence. Non seulement dans la

noblesse, mais dans la bourgeoisie, l'amour est soigneusement
banni du mariage.

Pourtant chez quelques isolés le cœur gardait ses droits.
Fénelon, la Religieuse portugaise en sont la preuve. L'abbé
Prévost et enfin Rousseau traduisent ce retour progressif à la

vie sentimentale. L'homme veut alors se gouverner non par
l'intelligence, mais par un instinct. En une dizaine d'années

la littérature se transforme : ce ne sont plus que cris du cœur,
clameurs de la passion, égarements du sentiment. Et le

mouvement s'aperçoit dans toutes les classes sociales. Les

mémoires et les correspondances attestent cette vague
préromantique.

Mais y a-t-il conflit entre le cœur et l'esprit Non :

l'accord se fait entre ces deux tendances dans les mêmes âmes.

On perd la foi, mais on reste religieux. On ne choisit ni on
ne renonce. Voltaire et Rousseau se donnent la main. Le conflit
n'apparaîtra qu'à l'époque romantique. Le XVIIIe siècle a

su concilier les inconciliables.

*
* *

Notre seconde conférence nous valut une affluence inhabituelle.

L œuvre de M. Thomas Mann et peut-être aussi les

circonstances politiques attirèrent un large public. Le titre
de la conférence était Liberté et noblesse. C'était un beau



— 24 —

problème humain qui se posait là. Car l'ambition de M.
Thomas Mann est bien d'aider à la création d'un nouvel
humanisme. L'époque moderne a le tort de tout juger en
fonction de la politique, quand il faut tout juger en fonction
de l'humanité.

La noblesse est un don de la nature pour certains, pour
d'autres un don de l'esprit. Lequel de ces dons est le plus
désirable On peut en discuter à l'infini. M. Thomas Mann

ne le fit pas. Il préféra illustrer son analyse d'exemples appropriés

: Goethe et Schiller, Tolstoï et Dostoïewski. Goethe est
noble de nature, Schiller noble par l'esprit. Tolstoï se range
avec Gœthe, Dostoïewski avec Schiller. Mais tandis que
Gœthe a su comprendre Schiller et lui a même rendu

hommage, Tolstoï, plus raide dans son orgueil héréditaire, n'a

guère eu que mépris pour Dostoïewski. La noblesse de nature
se sépare surtout de l'autre devant le problème de la liberté.
Schiller est le champion de la liberté. Gœthe s'en méfie, et
dans tous les domaines. La noblesse de nature implique
l'orgueil de la naissance. Gœthe ne conçoit pas qu il ait pu
être autre qu'il n'est ; Tolstoï est plein de complaisance pour
lui-même, pour son rang social, pour ses mérites d'écrivain,
et son goût de la démocratie n'est que pure affectation. Au
fond Gœthe, malgré son extérieur d'aristocrate, avait pour le

peuple une affection plus profonde. Mais sa nature était
quand même mondaine. Rien de tel chez Schiller et
Dostoïewski : ils n'ont jamais déçu ceux qui les ont approchés.
Nobles par l'esprit, ils n'ont eu d'intérêt que pour l'esprit.
Peut-être y ont-ils été aidés par la maladie : ce sont deux
malades, morts tôt. Le corps n'a pas été chez eux un obstacle
à la vie spirituelle. Il l'était pour Tostoï, même quand il le

honnissait, davantage quand il le soignait. Tolstoï n'a pas su

se vaincre.
** *

La conférence de M. Eugenio d'Ors sur le Baroque n'a pas

pu avoir heu par suite d'un malentendu dans lequel le Comité



- 25 -
ne se reconnaît aucune responsabilité. Le conférencier avait
annoncé une conférence d'histoire de l'art, illustrée de

projections lumineuses. Au dernier moment, il fit savoir qu'il
traiterait du baroque en philosophe et non en critique
d'art, et qu'il n'apporterait pas de projections. Nous ne
pouvions dans ces conditions que renoncer à l'entendre.

Conférences de mise au point
Après avoir donné le 24 novembre une leçon à la Faculté sur

L'Elément gaulois dans le Vocabulaire gallo-roman, M. von
Wartburg donnait aux Etudes de Lettres le lendemain une
conférence sur les Origines des limites des langues romanes. On

voit d'emblée le très vif intérêt de ce sujet. Le domaine
actuel de la Romania — moins étendu que n'était celui du

latin sous l'Empire — est, on le sait, divisé entre neuf langues.
Les romanistes n'ont pas encore expliqué d'une façon
satisfaisante comment il se fait que l'unité latine ait fait place à

cette diversité romane. Le problème préoccupe depuis
longtemps M. von Wartburg. Il croit être parvenu à lui donner

une solution acceptable. Et c'est cette solution qu'il nous a

exposée en une leçon claire et persuasive, mais trop riche pour
que nous puissions en donner une idée juste en un rapide
résumé. Bornons-nous à en indiquer les points essentiels.

En devenant langue de civilisation de tout l'ouest et du
nord-est de l'Empire, le latin reçut des diverses populations

qui se mettaient à le parler, des formes forcément diverses.

Mais au cours des deux premiers siècles de notre ère, ces

divergences allaient s'atténuant. Grâce au prestige de Rome, à

l'administration centralisée, aux écoles impériales, une très
réelle unité linguistique était en train de se constituer. Au

contraire, à partir du 11 Ime siècle, on voit les forces centrifuges

l'emporter nettement et de plus en plus. Rome perd son

prestige, 1 administration tend à se décentraliser. Une
première division apparaît entre l'est (Italie moins la plaine du

Pô, Illy rie, Mésie et Dacie) colonisé par le paysan romain et



- 26 -
1 ouest colonisé par l'administration. Dans 1 est, en outre, le

latin de la péninsule des Balkans se distingue de celui de l'Italie,

comme dans l'ouest à un groupe gallo-roman s'oppose un

groupe ibéro-roman.
C'est alors que se produisent les invasions germaniques.

Au milieu du IIIme siècle les Visigoths envahissent la Dacie

et détachent définitivement les Daces du reste de la Latinité.
Puis ce sont les Allamans qui enfoncent un coin entre la

Gaule et la Rhétie. L'unité gallo-rhétique se maintient un
temps par les cols qui relient la Rhétie au Valais, puis est rompue
lorsque le coin germanique pénètre plus au sud. Il est ainsi
clair que ce sont les invasions germaniques, qui en isolant les

Daces et les Rhètes des autres populations parlant latin, sont
responsables de la création d'une langue daco-romane et
d'une langue rhéto-romane. Les mêmes invasions germaniques

seraient-elles aussi responsables de la division du latin
de Gaule en langue d'oc et langue d'oïl

L'une des différences essentielles entre le français et le

provençal provient de ce qu'à partir du VIme siècle au nord
de la Loire on s'est mis à allonger considérablement les voyelles

toniques en syllabe ouverte. Dans cet allongement,
M. von Wartburg reconnaît un phénomène dû à l'influence
des parlers germaniques qui font entre les brèves et les

longues une différence beaucoup plus forte que ne la faisait
le latin. Or il se trouve que justement dans la région où se

produisit cet allongement, la densité de la population d'origine
franque était au VIme siècle considérable. Une forte

proportion des noms de lieux y sont germaniques. Si les

parties de la Gaule occupées par les Burgondes rentrent
aujourd'hui dans le domaine du fianco-provençal, c est qu'ils
étaient beaucoup moins nombreux que les Francs et qu'ils
étaient isolés de leurs nationaux, tandis que les Francs de

Gaule gardaient un contact étroit avec leurs frères de l'est.

L'Italie, jusqu'au VIme siècle, était divisée en deux
régions linguistiques : la plaine du Pô appartenait au domaine

gallo-roman ; le reste de la péninsule à celui du latin oriental.



- 27 -
Il semble que, ici encore, les invasions germaniques furent
la cause de la séparation qui s'est établie entre le nord de l'Italie
et la Gaule. Au milieu du VIme siècle en effet, les Longobards
envahissent la plaine du Pô et s'y installent en très grand
nombre. Leur domination eut sur la langue du pays une
influence toute semblable à celle que les Francs exercèrent

sur les parlers du nord de la Gaule. D'autre part, en poussant
leur domination au sud de la limite linguistique qui séparait
la plaine du Pô du reste de l'Italie, les Longobards font, sous
le rapport de la langue, l'unification de presque toute la péninsule.

Si les invasions germaniques semblent ainsi expliquer les

limites actuelles des langues romanes pour la plus grande

partie de la Romania, c'est la conquête arabe et la reconquête
de la péninsule par les chrétiens qui donnent la clef de la

division de la péninsule ibérique en trois langues. Chassés

par les Arabes, les chrétiens s'étaient réfugiés dans les

montagnes du nord, où ils avaient constitué de petits
royaumes isolés les uns des autres par la configuration même
du sol. Dans ces royaumes distincts, des parlers distincts
s'étaient développés. Lorsque, quelques siècles plus tard,
les chrétiens purent entreprendre la reconquête de leur pays,
chacun de ces royaumes s'étendit droit au sud, chassant les

Maures devant lui. D'où la division de la péninsule en trois
bandes du nord au sud, la portugaise, l'espagnole et la catalane.

Il sera des plus intéressants de savoir ce que penseront les

Romanistes de cette théorie dont M. von Wartburg a bien
voulu nous donner la primeur. Souhaitons que l'ouvrage où

il en fera l'exposé détaillé ne tarde pas à paraître. G. B.

La liberté en Italie sous les premiers Césars, tel est le sujet

que M. A. Oltramare, professeur à l'Université de Genève,

traita le 20 janvier dans un remarquable exposé, aussi clair

et substantiel qu'il fut brillant.



- 28 -
Dans le monde romain une prospérité extraordinaire

marque les deux premiers siècles de notre ère. Les circonstances

sociales avaient poussé la métropole vers la dictature ;

dans les municipes Rome tolérait, sur un certain plan, la liberté
civique, si bien que là le citoyen ne perdit rien au principat.
Dans sa petite ville, devenue sa patrie, il vivait peu chargé

d'impôts, exempté, depuis Vespasien, du service militaire,
existence nullement monotone du reste ; car, suivant sa

fortune, il avait le droit d'aspirer à certaines fonctions
publiques ; les élections suscitaient une vive agitation (voir
les inscriptions de Pompéi).

Les magistratures n'étaient point une sinécure. Gratuites
et fort onéreuses, seuls les riches pouvaient y prétendre. Ils
couraient de gros risques ; on les soumettait à un contrôle
serré et de lourdes amendes menaçaient les concussionnaires.
En revanche l'amour-propre y trouvait son compte : inscriptions

louangeuses, statues, souvent érigées, il est vrai, aux frais
du bénéficiaire, rappelaient au passant les bienfaiteurs de la

cité. Bien des familles se ruinèrent par les prodigalités
qu'entraînaient les honneurs.

Quant aux citoyens exclus des magistratures, ils trouvaient
de fréquentes occasions de s'occuper de la gestion d'affaires

non publiques. Groupés en collèges, ils s'assuraient quelques

jouissances pour leur vie quotidienne, ainsi qu'une sépulture
honorable. Les isolés ne comptaient pas.

On était donc heureux en Italie au 1er siècle. Partout la

prospérité matérielle, dont profitait largement la classe moyenne.

L'industrie, le commerce se développaient grâce à la sécurité,

garantie par une police active, mais discrète. On avait le

sentiment très net d'être libre.
Mais les Antonins ayant accordé aux provinces des facilités

de tout ordre, elles en vinrent à se suffire à elles-mêmes et

créèrent à l'Italie une concurrence irrésistible, en l'inondant
de leurs produits agricoles, puis, plus tard, d'articles
manufacturés. Il en résulta dans les municipes une crise
économique. Le travail manuel n'étant plus rétribué, le mouve-



— 29 -
ment ascensionnel des classes moyennes cessa. Les agriculteurs

ne trouvaient plus l'écoulement de leurs produits.
Au surplus l'aristocratie urbaine exploitait durement la

population des pagi et empêchait toute hausse des prix. De
la sorte, les paysans, qui entretenaient la ville, n'en
recevaient rien. Ils s'endettèrent, abandonnèrent leurs terres et

l'on vit se reconstituer les latifundia, dont les détenteurs ne
tardèrent pas à être, eux aussi, atteints par la mévente. Rendus

responsables des dettes de la cité, mais hors d'état de

suffire à ses besoins, ils perdirent leurs prérogatives et la mise

sous tutelle des municipes devint nécessaire. Privés désormais
des libertés qui avaient fait leur prospérité, les habitants ne

virent plus d'intérêt à défendre l'empire.
Se désagrégea-t-il à cause de cette autonomie, comme on l'a

soutenu M. Oltramare ne le pense pas. Rome ne dissociait

nullement les cités, mais les autorisait même à se fédérer,

quand les circonstances y conduisaient.

Frappante analogie avec les phénomènes qui se déroulent

autour de nous, les provinces romaines, devenues, comme nos
colonies, plus riches que la métropole, au lieu d'en être les

débouchés, en sont les rivales et l'absorbent. On continue
néanmoins à produire en Italie, alors que des milliers d'hommes,

privés du nécessaire, cessent de consommer. La liberté

civique, préservée dans les municipes par la prospérité,
prend fin avec celle-ci. On cherche le salut dans la dictature.
Le jour où l'on supprima la liberté individuelle se termina
aussi l'existence des municipes comme tels. E. R.

** *

M. Camille Dudan, directeur du Collège classique cantonal,

avait bien voulu se charger de la conférence pédagogique de

cet hiver, patronnée par le Département de l'Instruction
publique. Elle portait sur La lecture expliquée et complétait
ainsi les conférences données il y a quelques années sur la

Diction et sur la Composition française. Elle comportait d'abord

un exposé théorique, ensuite une leçon-type. Disons tout de



— 30 -
suite de cette leçon pratique, donnée avec le concours de six
élèves de troisième année, sur un portrait de La Bruyère,
qu'elle fut pleine de vie et que M. Dudan y fit preuve d'une
belle maîtrise dans l'art de conduire des enfants à travers

un texte des plus riches qu ils ignoraient entièrement. Quant
à l'exposé théorique, il nous a paru si pertinent que nous
avons demandé à son auteur de bien vouloir en publier
l'essentiel dans notre Bulletin de mai, ce qui nous a été accordé

avec une grande obligeance.

Cours

Les trois causeries sur L'Esprit romand et son expression

littéraire ont eu heu aux dates prévues. Le 31 janvier, c'était
M. A. Thibaudet qui nous parlait de L'Esprit romand vu
de France. Depuis quand la France estime-t-elle qu il y a une
littérature romande Ce n était pas le cas au XVIIIe siècle ;

il n'y a pas eu alors de contact entre deux cultures indépendantes.

Mais vers 1830 il en est autrement. Le séjour de

Sainte-Beuve à Lausanne est à cet égard une date importante.
Par suite de circonstances fortuites le jeune critique vient en
Suisse. Déjà antérieurement il est entré en relations avec les

Olivier. En 1837 il va passer quelques jours dans leur chalet
de Gryon. Aussitôt après, le 15 septembre 1837, il présente
Vinet aux lecteurs de la Revue des Deux Mondes. Après Vinet
c'est Töpffer. Et c'est sous les espèces de ces deux écrivains

que la France voit l'esprit romand ; elle en est un peu
restée là.

Le pays romand offre à la France un utile terme de comparaison.

En religion d'abord : c'est un pays français qui a accepté

l'expérience protestante. En politique (Sainte-Beuve ne peut
— et pour cause — aborder ce problème ; mais il apparaît
aujourd'hui) : c'est un pays français qui iiousse l'expérience
démocratique plus loin et autrement que la France. Dans sa

constitution enfin : c'est un pays decentralise devant un pays
centralisé.



- 31 —

Mais Sainte-Beuve y voit autre chose. La Suisse romande

est pour lui un laboratoire de liberté : et l'on sait que ce

problème est capital en 1830, et capital pour Sainte-Beuve.
C'est aussi un observatoire sympathique pour observer la

culture française. Sainte-Beuve rêve d'un autre Ferney ;

être à Paris pour tout savoir, publier à Lausanne pour tout
dire

Dans cette idée de la Suisse romande, Vinet est au premier
plan. L'esprit romand apparaît à la France d'abord comme un
esprit critique à tendances moralistes : Vinet, Schérer, Amiel,
Rod sont à l'origine de ce jugement, moms juste aujourd'hui
qu'autrefois. En second heu, grâce à Töpffer, l'esprit romand

est pour la France un esprit d'humoriste. Et c'est exact : la

Suisse romande est bien le heu d'une forme autochtone de

l'humour, de Töpffer à Benjamin Vallotton. Si l'on voulait
être complet, il faudrait joindre à ces deux traits le goût de

l'analyse qui, depuis Benjamin Constant, est inséparable de

l'idée que le Français se fait du Romand ; et aussi un
régionalisme romanesque très net avec Ramuz.

Pour terminer, M. Thibaudet trace un parallèle entre la

Suisse romande et la Provence, l'une ayant une autre langue,

mais vivant dans la même communauté politique que la

France, l'autre ayant la même langue et vivant hors de la

communauté politique. Les différences sont grandes : ici
l'idéologie, absente de là-bas. Mais non moins grandes les

ressemblances : l'une et l'autre aujourd'hui apportent à la

France un humour et un genre original de récit.

*
* *

Le 7 février, M. Paul Chaponnière nous entretenait de

L'Esprit romand et du romantisme. Cette conférence, riche
de faits et de jugements nuancés, ne peut que perdre tout
son charme à travers nos notes trop sèches. Qu'on veuille
bien nous en excuser

Le romantisme paraît à. M. Chaponnière peu compatible

avec l'esprit romand, plus critique que poétique, et avec la



- 32 -
vie dans les petites villes de ce pays. On le voit par l'exemple
de Vinet et de Juste Olivier. Vinet offre quelques traits
romantiques et surtout il a compris le romantisme ; Olivier est
le centre des jeunes écrivains de son temps et des influences

romantiques s'exercent sur lui : ni l'un ni l'autre ne sont

romantiques.
Il y a pourtant eu des romantiques en Suisse romande :

Monneron, Imbert-Gallois par exemple. Mais ils n'ont pas
vécu ; le romantisme les a empêchés de vivre. Ils ont voulu
donner l'essor à leur être intime, souvent riche de possibilités.

Mais leur éducation, leur formation spirituelle,
l'ambiance dans laquelle ils vivaient les ont retenus. Ils sont morts
de cette tentation poétique. Quant aux autres poètes du temps
romantique, ils ne voyaient dans la poésie qu un divertissement

; ils ne s'y sont pas donnés.

Imbert-Gallois est mort à 21 ans. Très sincère dans sa

révolte, il n'a pas pu tuer en lui le remords. Il dédaignait
l'estime de ses concitoyens et il ne pouvait s en passer. Charles

Didier, plus équilibré, plus bourgeois, mais curieux et souple,
n'a jamais pu non plus se satisfaire de ses succès. Albert
Richard n'est guère artiste : il est trop patriote.

Les poètes de l'époque romantique les plus dignes du nom
de poète sont peut-être les conteurs et chansonniers du Caveau

genevois, bons bourgeois qui s'amusent autour de la bouteille
et se divertissent à publier leur Almanach. Mais ils se trouvent
ridicules quand un éditeur parisien imprime leurs chansons.

Et pourtant ces chansons, c'est de la poésie, c'est la poésie

qui réussit à Genève. Mais elle est anti-romantique. C'est une
distraction.

Le romantisme ne pouvait trouver beaucoup d'adeptes en
Suisse romande. On n'y est poète que par récréation. On met
en premier le devoir, la sagesse, le bonheur, tous ces travers

que raille le romantisme. On ne s'insurge pas contre l'ordre
des choses, on y est optimiste, on y est heureux.

*
* *



- 33 -
Le 14 février, c'était M. Léon Savary qui traçait un tableau

plein de vie de la Littérature romande d'aujourd'hui. Il se

demanda d'abord si la littérature romande existe. Rod et Seippel

ont débattu la question. Pure querelle de mots ; il y a de

toute évidence en Suisse romande des écrivains de tradition
régionale, ce qui n'empêche pas certains d'entre eux de

devenir des écrivains français. Mais par quoi se distinguent-ils
L'esprit romand est moraliste et pédagogue. Il est très bien

représenté par le Gourdou d'Adam et Eve de Ramuz. Religion,

patrie, convenances ont ici toute leur force. C'est une atmosphère

spirituelle. Une religion en Suisse romande ne peut
disparaître qu'au profit d'une autre religion. D'où une
certaine gravité, qui n'exclut pas la bonne humeur. D'où l'esprit

civique. Le Suisse romand ne peut se fabriquer une autre
âme, sous peine de ridicule.

Mais il y a autre chose. A la différence de ce qui est en
France, l'écrivain est ici quantité négligeable. Il n'emprunte de

la considération qu'à autre chose que son talent. On se méfie de

lui. On le trouve peu sérieux, « pas très comme il faut ». Son

indépendance le rend redoutable, son originalité n'est pas
honorable. Et pourtant il est généralement bien calme,
relativement content. C'est là l'effet d'un autre trait important
de sa figure. Il garde des traces de son passage à l'Université.
Il n'a pas compris que les maîtres ne sont là que pour vous
apprendre à vous passer d'eux. Il est conformiste. Du
moins il l'était : les jeunes semblent enfin vouloir s'affranchir.

Mais que sont ces jeunes En France la guerre a creusé un
fossé. Il ne peut en être de même en Suisse romande. Il n'y a

pas ici de génération coupable et de génération sacrifiée. Le
public change dans sa composition peut-être, non pas en
nombre. La jeune littérature a pourtant quelques traits à elle.

Son indifférence politique, la prépondérance des soucis

d'art, l'activité plus grande des échanges internationaux, la

volonté de prendre parti sur le terrain des idées, voilà les

principaux.



— 34 —

Pour terminer, M. Savary donne une sorte de palmarès,
dicté par ses goûts, il le proclame, où chaque nom est
agrémenté d'une définition pittoresque, souvent pleine d'esprit,
parfois assez mordante. Malgré quelques omissions évidentes,
le palmarès est long à souhait. C'est la preuve que la littérature
romande est vivante, florissante même. Son horizon s'élargit.
Elle s'intéresse à l'art. Elle essaie de se libérer d'entraves
traditionnelles. Qu'elle ne tente pas de se libérer de l'esprit
romand, c'est-à-dire de sa raison d'être


	Comptes rendus

