Zeitschrift: Bulletin de la Société des Etudes de Lettres
Herausgeber: Société des Etudes de Lettres

Band: 8 (1933-1934)

Heft: 20

Artikel: Un féministe romain : Musonius Rufus
Autor: Favez, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869745

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

8Me année Ne 20 Octobre 1933

BULLETIN

DE LA SOCIETE DES

ETUDES DE LETTRES

LAUSANNE

UN FEMINISTE ROMAIN:
MUSONIUS RUFUS

C. Musonius Rufus est né en Etrurie et était de rang
équestre. Il vivait au premier siécle de notre ére : les dates
exactes de sa naissance et de sa mort nous sont inconnues.
C’était un ardent adepte du stoicisme 1. Néron l'exila, en 65,
a Gyare, ile de la mer Egée. En 69, rappelé probablement
par Galba, il revint & Rome. Cest cette année-la, pendant
les troubles civils, que se place I'épisode le plus connu de
sa vie. Il s'était joint a la députation envoyée par le Sénat
a Antonius et intervint en faveur de la paix dans des circons-
tances que Tacite nous a racontées non sans quelque ironie.
« Musonius, dit-il, se méla aux troupes, discuta sur les
avantages de la paix, les maux de la guerre et donna des
conseils aux soldats. Il amusa les uns, ennuya le plus grand
nombre, et peu s'en fallut qu'il ne fiit chassé et foulé aux
pieds, lorsque, cédant aux avis des plus modérés et aux me-
naces des autres, 1l laissa la sa morale intempestive : intem-
pestiuam sapientiam. » *

1 Tac., Hist., III, 81 : «Studium philosophiae et placita Stoicorum
aemulatus. »

2 Tac., loc. cit.



. S

La méme année, toujours d’aprés Tacite, Musonius accusa
au Sénat le stoicien P. Celer d’avoir fait périr Baréa Soranus
par un faux témoignage. « Ce proces semblait devoir réveiller
des accusations et des haines ; mais ’homme qu’on inculpait,
avili et souillé de crimes, ne pouvait trouver d'appui. La
mémoire de Soranus était sacrée. Celer, aprés lui avoir en-
seigné la philosophie, avait déposé contre lui, trahissant,
profanant ainsi I'amitié dont il se vantait de donner des
lecons. » 1

Tacite nous apprend dans la suite que Celer fut condamneé
et 1l ajoute : « Musonius passa pour avoir fait un acte de
justice. » 2

Si I'on en croit saint Jérdme, il aurait été exilé une seconde
fois, sous Vespasien ; mais la chose n'est pas sfire : Dion
Cassius, en tout cas, semble affirmer le contraire. Il parait
avoit été lié avec Thraséas. Il a certainement connu Pline
le Jeune, qui avait pour lui une respectueuse affection ®.
Tels sont les renseignements les plus importants que nous
ayons sur sa vie. Comme Sextius, Cornutus et Epictete,
qui fut son disciple et qui parle de lui plus d’une fois dans
les Entretiens, il enseignait généralement en grec, ainsi que
le prouvent ses lecons de morale recueillies par un de ses
éleves et dont un certain nombre nous a été en partie con-
servé par Stobée dans son Florilége *.

Le stoicisme, on le sait, proclamait l'égalité morale
de 'homme et de la femme ®>. Mais c’est surtout le néo-
stoicisme qui devait tirer de cette doctrine toutes les consé-

I Tac., Hi§t., Iv, 10.
? Tac., Hist., 1V, 40.

$ Pline, Ep., III, 11, 5 : « C. Musonium, quantum licitum est per aetatem,
cum admiratione dilexi. »

% 0. Hense en a publié chez Teubner une édition fort commode :
C. Musonii Rufi Reliquiae. Leipzig, 1905. — 1| ressort d'un jeu de mots
proprement latin que cite de lui Aulu-Gelle (N. 4., XVIII, 2, 1) que

Musonius enseignait parfois aussi en latin.
8 Cf. Arnim, Stoicorum ueterum fragmenta, Leipzig, 1903, t. III, p. 59.



— 3

quences qu'elle contenait en germe. Sénéque, en particulier,
affirme qu'il n'y a, du point de vue moral, aucune différence
entre les deux sexes et que tous deux peuvent également
se livrer a 1'étude de la philosophie et pratiquer la vertu,
but supréme de l'activité stoicienne . Plusieurs autres mora-
listes encore se sont occupés de cette question : « Zahlreiche
uns noch erhaltene Traktate fordern fiir das weibliche
Geschlecht die gleiche Bildung, behandeln die Ehe in dem
Sinn einer innigen Lebens- und Interessengemeinschaft. » 2
Mais le plus convaincu de tous les «féministes » stoiciens
semble bien avoir été Musonius.

Une de ses lecons a pour titre : « Faut-1l donner la méme
éducation a la jeune fille qu'au jeune gargon ?»® On dresse,
dit-1l, de la méme maniére les chiens et les chiennes, les che-
vaux et les juments . Mais quand il s’agit de I'homme, on
croit qu'il en doit étre autrement, que les jeunes garcons
doivent recevoir une instruction supérieure a celle des jeunes
filles, comme s'il n'était pas nécessaire aux deux sexes de
posséder les mémes vertus et comme si on ne parvenait
pas aux mémes vertus par la méme éducation. Or, les vertus
des deux sexes sont les mémes : pour s’en convaincre, on n'a
qu'a passer en revue les principales d’entre elles. D’abord,
ce mélange de sagesse et de bon sens que le grec appelle wgo-
vziv ¢ quel profit, en effet, tirer d'un étre insensé, qu'il soit
homme ou femme ? Secondement, la justice, sans laquelle
il est impossible & '’homme d’étre un bon citoyen et a la femme
une bonne ménageére. En troisieme lieu, la tempérance ou
modération (swggoveiv) : les lois ne pumissent-elles pas
I'adultére de 'homme comme de la femme ? et les tristes

' S¢n., Ad Marc., 16, 1 ; Ad Hel., 17, 3-4.

?BP. Wendland, Die Hellenistisch-Rémische Kudtur, Tubingue, 1907,
p. 18.
3 Edition Hense, p. 13-19.

4 | 'habitude de prendre des exemples parmi les animaux est fréquente
dans la philosophie populaire, cf. A. Oltramare, Les origines de la diatribe
romaine, Lausanne, 1926, p. 48, 49, 61, et voy. les références données a
I'Index, p. 302, sous le mot « animaux ».



er 3 s

effets de la gourmandise et de I'ivrognerie ne montrent-ils pas
la nécessité de cette qualité pour les deux sexes ? Il n'est
pas Jusquau courage (avGpsiz) qui ne soit nécessaire
a la femme *.

Musonius prévoit une objection : puisque |'éducation
doit &tre la méme pour les deux sexes, faudra-t-il enseigner
aux jeunes garcons l'art de filer la laine et aux jeunes filles
la gymnastique ? Non, répond le philosophe, il existe des
différences physiques entre I'homme et la femme : I'un est
fort, I'autre faible. Il faut tenir compte de ces différences et
n'assigner a chacun que les occupations qui conviennent a
sa constitution : les plus pénibles au plus fort, les plus faciles
au plus faible. Ainsi, a la femme conviennent mieux le filage
de la laine et la vie sédentaire du foyer, & I’homme les exer-
cices corporels et l'activité hors de chez lui.

En revanche, tout ce qui se rapporte a la vertu sied éga-
lement aux deux sexes. Aussi faut-il enseigner la morale
fs2 moos dsetiy) & la femme comme & I'homme. Il
faut méme s’y prendre dés 'enfance : il en résultera ce grand
avantage que tous deux acquerront la sagesse (podvrs:2)
et la crainte du mal. De méme, on aura soin de les habituer
I'un et 'autre a supporter la fatigue, 4 ne craindre ni la mort
ni aucun autre malheur, a fuir la cupidité, a rechercher 1'éga-
lité, & pratiquer la bienfaisance, a ne pas désirer nuire, étant
des étres humains, & d’autres étres humains. Voila, dit
Musonius, l'enseignement le plus beau, capable de faire de
ceux qui le recoivent des étres justes. Or, ces qualités, on
ne peut les acquérir sans la philosophie.

Mais, dira-t-on, la philosophie convient-elle 4 la femme ?
A cette question Musonius répond affirmativement dans une
autre de ses lecons intitulée : «La femme aussi doit étudier

y C . . ) sy )
! Musonius insiste la-dessus parce que, %vGpclo venant de av7 0.
uir, cette qualité pourrait sembler ne convenir qu'd I'homme : wovoug

~ 7 g
TEOSTKELY TOLS AVOpIoLY.



— 5

la philosophie » :  xai. vuvandh ohesognzéow 1. Il commence
par constater que la femme, aussi bien que I'’homme, a recu
la raison comme un don des dieux ; elle a, comme lui, une
inclination naturelle a la vertu et la possibilité de I'acquérir.
Cela étant, pourquoi lui interdire I'étude de la philosophie ?
Ou bien, faut-il admettre que les femmes n’ont pas également
le devoir de rechercher le bien, ce qui est proprement le but
de la philosophie ? Voyons dans le deétail, ajoute-t-il, les
qualités d'une femme de bien, et nous nous apercevrons
qu'elles proviennent toutes de la philosophie. Tout d’abord,
celle qui veut étre une femme de bien (7, szopivy dyahi7)
doit savoir gouverner sa maison, calculer, diriger ses domes-
tiques : ces qualités sont avant tout celles de la femme
philosophe (7 ¢.)95090057), s1 du moins on reconnait que
chacune d’elles «constitue une partie de la vie» (pépos
w00 Biov) et que la philosophie n'est autre chose que «la
science de la  vie» : imswipn wmegl Blow®  En
second lieu, elle doit étre shozwv : se garder des voluptés
illicites, et de l'intempérance (axpasiz) dans les autres
plaisirs, n'étre ni esclave des passions, ni jalouse, ni1 dépen-
siére, ni coquette : se conduire ainsi, c'est étre swwpwy.
De plus, elle saura maitriser sa colére, ne se laissera pas
dominer par son chagrin, possédera l'empire sur toute
« passion » (m4f0g) 3. Elle sera une femme juste, une
épouse et une mere dévouée, elle sera méme plus courageuse
que les autres femmes : ni la crainte de la mort ni celle de la
fatigue ne la pousseront a rien commettre de honteux ;
elle ne se laissera intimider * ni par la naissance, ni

! Edition Hense, p. 8-13.
? Cf. Sén., Ep., 16, 3 : « Non in uerbis sed in rebus est (philosophia)...

Vitam cltspomt actiones regit, agenda et omittenda demonstrat.» On sasit
ici un des caractéres essentiels du néo-stoicisme, qui abandonne générale-
’ - » ’
ment métaphysique et logique pour ne plus s’occuper que de morale.
8 Les stoiciens connaissent quatre ¢ passions» principales : le désir,
la crainte, la volupté et la peine.

4 Le mot grec ("JKORT‘F,E’)‘.'.) est plus fort et plus pittoresque; il
signifie littéralement « se tapir » ou «se cacher de peur».



— 6 —

par la puissance, ni par la richesse, n1 méme par la tyrannie.

Ic1 encore, Musonius prévoit une objection. Les femmes
qui s'occupent de philosophie, dit-on parfois, sont le plus
souvent arrogantes (2.0043:.5) et présomptueuses (fouzzios) ;
elles quittent leurs maisons pour aller philosopher,
tandis que leur devoir est de rester chez elles a filer la laine.
Elles auraient tort, répond-il, d’agir ainsi; non seulement
les femmes mais méme les hommes ne doivent point aban-
donner leurs devoirs pour la philosophie, mais s'ils philo-
sophent, c'est avant tout pour agir. Comment la philosophie
rendrait-elle les femmes présomptueuses, puisqu’elle ensei-
gne la réserve ! ? Comment les rendrait-elle impudentes,
puisqu'elle recommande la modération (xszast0lr) ? Ne
les pousse-t-elle pas 4 s'occuper de leur ménage, elle qui
professe que I'économie domestique est une vertu ?

Il est enfin une question a laquelle Musonius a consacré
trois de ses lecons ?: le mariage. Quand on désire se marier,
il faut ne regarder ni au nom, ni a la richesse, ni a la beauté ;
seules, les qualités morales importent. Il est ensuite un prin-
cipe 3 qu'il ne faut pas oublier, c'est que le but du mariage
est la procréation des enfants. Musonius affirme méme que
seul le mariage ainsi compris est moral: « Tx 8¢ ve 7doviy
bripopeve. dddy atuxo xol wapdvopo, xay v YaUE 7. »
Devancant son époque, il va jusqu’a exiger la méme morale
pour les deux sexes. « S1 'on ne trouve pas honteux qu'un
maitre ait commerce avec une esclave, qu'on réfléchisse a
ce quon dirait, s1 une maitresse faisait de méme avec un
esclave. » 4 C'est qu'l se fait du mariage une idée extrémement

! J'essaye de rendre ainsi le mot 2.GW3.

2 Edition Hense, p. 67-76 ; cf. encore p. 63 et suiv.

3 Principe cher aux stoiciens, cf. Lucain, II, 387-388 : « Venerisque hic
maximus usus: progentes.”

1 A cet égard, le néo-stoicisme marque un progrés frappant sur les
premiers stoiciens, qui permettalent, du moins au ¢ sage ", la communauté
des femmes et méme l'inceste, cf. Arnim, Stoicorum .ueterum fragmenta,

Leipzig, 1903, t. III, p. 183 et 185.



— 7 —

élevée. « Quel ami, dit-1l, quel frére, quel fils sont aussi
chers a un ami, a un frére, a des parents que la femme A
son mari ? Quelle absence éveille plus de regrets que celle
d'un époux ou d'une épouse ? Quelle autre présence pour-
rait mieux alléger le chagrin, augmenter la joie ou aider a
supporter le malheur ? Qui regarde-t-on comme ayant tout
en commun — corps, ames, biens — sinon 'homme et la
femme mariés ? Aucun peére, aucune mére raisonnables ne
prétendent étre plus chers a leur enfant que la personne qu'il
a épousée. »

Il fait ailleurs un admirable tableau de la vie conjugale.
Il commence par rappeler que si I'on se marie, c'est pour
«vivre en commun et pour avoir des enfants en commun :
Blou %ol yevésews walbwy xowvmviay #2QANILOY &Ly YILLOY. »
Ce qui signifie, précise-t-il, « vivre I'un pour l'autre et estimer
qu on possede tout en commun et rien en propre, pas méme
son corps : 3.:.1.0‘. 12y sANAAoL: Buov... xal xowvd: 8&
fysislon mhveo xal pncdy Buov, pnd’antd <o soua ». « Car,
ajoute-t-1l, la naissance dun &tre humain — but de
cette union — est une grande chose. » Mais ]'union de '’homme
et de la femme ne se réduit pas a cette simple communauté,
qu'on retrouve méme parmi les bétes. C'est quelque chose
de bien plus grand. « Il faut, continue-t-il, dans le mariage
une vie entiérement commune (mivtws supBiwowy) et
une sollicitude réciproque entre mari et femme (xu
xnGepovioy ovGo0s xuh Yuvmxd; wiph &AAdhous), dans la
bonne santé, dans la maladie, dans toutes les circons-
tances... LA ou cette sollicitude est parfaite, la ot les époux
se la témoignent parfaitement l'un a l'autre, cherchant a
se surpasser l'un l'autre sous ce rapport, c'est la que se
trouve réalisé le mariage digne de ce nom et enviable,
car une telle union est belle. Mais la o chacun des
deux époux n'a en vue que son propre intérét et néglige
celui de l'autre, méme 13 ot l'un des deux seulement
agit ainsi et, habitant la méme maison, a ses pensées
ailleurs, au lieu ‘de tirer ensemble sur le joug qui les



i (B s

unit !, c’est alors, et fatalement, la fin de I'union : ou bien les
deux époux se séparent, ou bien la vie en commun devient
pire que la solitude. »

L'idée que Musonius se fait de la femme est, on le voit,
remarquable, et paraitra méme hardie 4 quiconque connait
les préjugés qui avaient généralement cours a ce sujet dans
I'’Antiquité. Mais ce qui frappe autant que sa hardiesse, c'est
le bon sens dont 1l ne cesse de faire preuve. Musonius est
Romain : si haut qu'il s’éleve, il ne s'égare jamais dans les
nuées de l'idéologie. Il ne perd jamais de vue le terrain sir
des réalités et se souvient toujours des enseignements de
I'expérience. Il affirme que la femme est 1'égale de I'homme,
mais 1l n'oublie pas les différences qui les séparent : ce n'est
pas lul qui voudrait faire de la femme « un homme man-
qué ». S'll proclame ses droits, il proclame aussi ses devoirs.
Son féminisme, bien loin de dresser les deux sexes vis-a-vis
I'un de I'autre en une attitude hostile, les rapproche au con-
traire dans une égalité ot chacun conserve ses qualités et ses
traits distinctifs, et proclame la beauté et la grandeur du ma-
riage, qu'll considére comme l'union par excellence, faite
a la fois de dévouement et de tendresse réciproques. Me
trompé-je en pensant que l'idéal de Musonius n'est point
suranné et qu'il a encore quelque chose 4 apprendre a nos
modernes féministes ?

Charles Favez.

1 «Et de souffler ensemble », ajoute I'auteur en continuant sa méta-
~ [4 34 ’ 1 ™
phose : « TQ 0MOCUYL CUVTELYELY T X4l GUPUTYELY. »



	Un féministe romain : Musonius Rufus

