
Zeitschrift: Bulletin de la Société des Études de Lettres

Herausgeber: Société des Études de Lettres

Band: 8 (1933-1934)

Heft: 20

Artikel: Un féministe romain : Musonius Rufus

Autor: Favez, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8me année N° 20 Octobre 1933

BULLETIN
DE LA SOCIÉTÉ DES

ÉTUDES DE LETTRES
LAUSANNE

UN FÉMINISTE ROMAIN:
MUSONIUS RUFUS

C. Musonius Rufus est né en Etrurie et était de rang
équestre. Il vivait au premier siècle de notre ère : les dates

exactes de sa naissance et de sa mort nous sont inconnues.
C'était un ardent adepte du stoïcisme 1. Néron l'exila, en 65,
à Gyare, île de la mer Egée. En 69, rappelé probablement

par Galba, il revint à Rome. C'est cette année-là, pendant
les troubles civils, que se place l'épisode le plus connu de

sa vie. Il s'était joint à la députation envoyée par le Sénat
à Antonius et intervint en faveur de la paix dans des circonstances

que Tacite nous a racontées non sans quelque ironie.
« Musonius, dit-il, se mêla aux troupes, discuta sur les

avantages de la paix, les maux de la guerre et donna des

conseils aux soldats. Il amusa les uns, ennuya le plus grand
nombre, et peu s'en fallut qu'il ne fût chassé et foulé aux
pieds, lorsque, cédant aux avis des plus modérés et aux
menaces des autres, il laissa là sa morale intempestive : intem-

pestiuam sapientiam. »
2

1 Tac., Hist., III, 81 : «Studium philosophiae et placita Stoicorum
aemulatus. »

2 Tac., loc. cit.



— 2 —

La même année, toujours d'après Tacite, Musonius accusa

au Sénat le stoïcien P. Celer d'avoir fait périr Baréa Soranus

par un faux témoignage. « Ce procès semblait devoir réveiller
des accusations et des haines ; mais l'homme qu'on inculpait,
avili et souillé de crimes, ne pouvait trouver d'appui. La
mémoire de Soranus était sacrée. Celer, après lui avoir
enseigné la philosophie, avait déposé contre lui, trahissant,
profanant ainsi l'amitié dont il se vantait de donner des

leçons. »1

Tacite nous apprend dans la suite que Celer fut condamné

et il ajoute : « Musonius passa pour avoir fait un acte de

justice. » 2

Si l'on en croit saint Jérôme, il aurait été exilé une seconde

fois, sous Vespasien ; mais la chose n'est pas sûre : Dion
Cassius, en tout cas, semble affirmer le contraire. Il paraît
avoit été lié avec Thraséas. Il a certainement connu Pline
le Jeune, qui avait pour lui une respectueuse affection 3.

Tels sont les renseignements les plus importants que nous

ayons sur sa vie. Comme Sextius, Cornutus et Epictète,
qui fut son disciple et qui parle de lui plus d'une fois dans

les Entretiens, il enseignait généralement en grec, ainsi que
le prouvent ses leçons de morale recueillies par un de ses

élèves et dont un certain nombre nous a été en partie
conservé par Stobée dans son Florilège 4.

Le stoïcisme, on le sait, proclamait l'égalité morale
de l'homme et de la femme 5. Mais c'est surtout le

néostoïcisme qui devait tirer de cette doctrine toutes les consé-

1 Tac., Hist., IV, 10.

2 Tac., Hist., IV, 40.
3 Pline, Ep., III, 11,5:« C. Musonium, quantum licitum est per aetatem,

cum admiratione dilexi. »

4 0. Hense en a publié chez Teubner une édition fort commode :

C. Musonii Rufi Reliquiae. Leipzig, 1905. — Il ressort d'un jeu de mots
proprement latin que cite de lui Aulu-Gelle (N. A., XVIII, 2, I) que
Musonius enseignait parfois aussi en latin.

5. Cf. Arnim, Stoicorum ueterum fragmenta, Leipzig, 1903, t. Ill, p. 59.



- 3 —

quences quelle contenait en germe. Sénèque, en particulier,
affirme qu'il n'y a, du point de vue moral, aucune différence

entre les deux sexes et que tous deux peuvent également

se livrer à l'étude de la philosophie et pratiquer la vertu,
but suprême de l'activité stoïcienne 1. Plusieurs autres moralistes

encore se sont occupés de cette question : « Zahlreiche

uns noch erhaltene Traktate fordern für das weibliche
Geschlecht die gleiche Bildung, behandeln die Ehe in dem

Sinn einer innigen Lebens- und Interessengemeinschaft. » 2

Mais le plus convaincu de tous les « féministes » stoïciens

semble bien avoir été Musonius.
Une de ses leçons a pour titre : « Faut-il donner la même

éducation à la jeune fille qu'au jeune garçon ?» 3 On dresse,

dit-il, de la même manière les chiens et les chiennes, les

chevaux et les juments 4. Mais quand il s'agit de l'homme, on
croit qu'il en doit être autrement, que les jeunes garçons
doivent recevoir une instruction supérieure à celle des jeunes
filles, comme s'il n'était pas nécessaire aux deux sexes de

posséder les mêmes vertus et comme si on ne parvenait
pas aux mêmes vertus par la même éducation. Or, les vertus
des deux sexes sont les mêmes : pour s'en convaincre, on n'a

qu'à passer en revue les principales d'entre elles. D abord,

ce mélange de sagesse et de bon sens que le grec appelle cppo-

vstv : quel profit, en effet, tirer d'un être insensé, qu il soit
homme ou femme Secondement, la justice, sans laquelle
il est impossible à l'homme d'être un bon citoyen et à la femme

une bonne ménagère. En troisième lieu, la tempérance ou
modération (ctotppovsfv) : les lois ne punissent-elles pas
l'adultère de l'homme comme de la femme et les tristes

1 Sén., Ad Marc., 16, 1
; Ad Hel, 17, 3-4.

2 P. Wendland, Die Hellenistisch-Römische Kultur, Tubingue, 1907,

p. 18.

3 Edition Hense, p. 13-19.
4 L'habitude de prendre des exemples parmi les animaux est fréquente

dans la phdosophie populaire, cf. A. Oltramare, Les origines de la diatribe
romaine, Lausanne, 1926, p. 48, 49, 61, et voy. les références données à

l'Index, p. 302, sous le mot « animaux ».



— 4 —

effets de la gourmandise et de l'ivrognerie ne montrent-ils pas
la nécessité de cette qualité pour les deux sexes Il n'est

pas jusqu'au courage (àvôpsîa) qui ne soit nécessaire

à la femme 1.

Musonius prévoit une objection : puisque l'éducation
doit être la même pour les deux sexes, faudra-t-il enseigner

aux jeunes garçons l'art de filer la lame et aux jeunes filles
la gymnastique Non, répond le philosophe, il existe des

différences physiques entre l'homme et la femme : l'un est

fort, l'autre faible. Il faut tenir compte de ces différences et

n'assigner à chacun que les occupations qui conviennent à

sa constitution : les plus pénibles au plus fort, les plus faciles

au plus faible. Ainsi, à la femme conviennent mieux le filage
de la laine et la vie sédentaire du foyer, à l'homme les exercices

corporels et l'activité hors de chez lui.
En revanche, tout ce qui se rapporte à la vertu sied

également aux deux sexes. Aussi faut-il enseigner la morale

(ô'ffa -po; àpsr/,v) à la femme comme à l'homme. Il
faut même s'y prendre dès l'enfance : il en résultera ce grand

avantage que tous deux acquerront la sagesse (opôvr,T'.ç)

et la crainte du mal. De même, on aura soin de les habituer
l'un et l'autre à supporter la fatigue, à ne craindre ni la mort
ni aucun autre malheur, à fuir la cupidité, à rechercher l'égalité,

à pratiquer la bienfaisance, à ne pas désirer nuire, étant
des êtres humains, à d autres êtres humains. Voilà, dit
Musonius, l'enseignement le plus beau, capable de faire de

ceux qui le reçoivent des êtres justes. Or, ces qualités, on
ne peut les acquérir sans la philosophie.

Mais, dira-t-on, la philosophie convient-elle à la femme
A cette question Musonius répond affirmativement dans une
autre de ses leçons intitulée : «La femme aussi doit étudier

1 Musonius insiste là-dessus parce que, avSpsîa venant de ttvqp,
uir, cette qualité pourrait sembler ne convenir qu'à l'homme : uovoiç
—poo"éy.î',v zolç àvSpdo-'.v.



- 5 -
la philosophie » : zc.l vuvaifi. cpiXoTocpYi-réov h II commence

par constater que la femme, aussi bien que l'homme, a reçu
la raison comme un don des dieux ; elle a, comme lui, une
inclination naturelle à la vertu et la possibilité de l'acquérir.
Cela étant, pourquoi lui interdire l'étude de la philosophie
Ou bien, faut-il admettre que les femmes n'ont pas également
le devoir de rechercher le bien, ce qui est proprement le but
de la philosophie Voyons dans le détail, ajoute-t-il, les

qualités d'une femme de bien, et nous nous apercevrons
qu'elles proviennent toutes de la philosophie. Tout d'abord,
celle qui veut être une femme de bien (y, Ètouîvy, aval/j)
doit savoir gouverner sa maison, calculer, diriger ses domestiques

: ces qualités sont avant tout celles de la femme

philosophe (y, tp'.Xoo-otpoéa-Y,), si du moins on reconnaît que
chacune d'elles « constitue une partie de la vie » (pcspoç

zoô ßlou) et que la philosophie n'est autre chose que « la

science de la vie» : stt'.tty,u.y) ttîoI a. En
second lieu, elle doit être crwtppwv : se garder des voluptés
illicites, et de l'intempérance (axpcma) dans les autres
plaisirs, n'être ni esclave des passions, ni jalouse, ni dépensière,

ni coquette : se conduire ainsi, c'est être trcoœptov.
De plus, elle saura maîtriser sa colère, ne se laissera pas
dominer par son chagrin, possédera l'empire sur toute
« passion » (-àloç) 3. Elle sera une femme juste, une
épouse et une mère dévouée, elle sera même plus courageuse

que les autres femmes : ni la crainte de la mort ni celle de la

fatigue ne la pousseront à rien commettre de honteux ;

elle ne se laissera intimider 4 ni par la naissance, ni

1 Edition Hense, p. 8-13.
2 Cf. Sén., £/>., 16, 3 : « Non in uerbis sed in rebus est (philosophie)...

Vitam disponit, actiones regit, agenda et omittenda demonstrat. » On saisit
ici un des caractères essentiels du néo-stoïcisme, qui abandonne généralement

métaphysique et logique pour ne plus s'occuper que de morale.
3 Les stoïciens connaissent quatre « passions » principales : le désir,

la crainte, la volupté et la peine.
4 Le mot grec (i/ïtOTrrrjça'.) est plus fort et plus pittoresque ; il

signifie littéralement « se tapir » ou « se cacher de peur ».



- 6 —

par la puissance, ni par la richesse, ni même par la tyrannie.
Ici encore, Musonius prévoit une objection. Les femmes

qui s'occupent de philosophie, dit-on parfois, sont le plus
souvent arrogantes (ccjOctosu) et présomptueuses (Ôocweiai.) ;

elles quittent leurs maisons pour aller philosopher,
tandis que leur devoir est de rester chez elles à filer la laine.
Elles auraient tort, répond-il, d'agir ainsi ; non seulement
les femmes mais même les hommes ne doivent point
abandonner leurs devoirs pour la philosophie, mais s'ils
philosophent, c'est avant tout pour agir. Comment la philosophie
rendrait-elle les femmes présomptueuses, puisqu'elle enseigne

la réserve 1 Comment les rendrait-elle impudentes,

puisqu'elle recommande la modération (xaTaoroXr,) Ne
les pousse-t-elle pas à s'occuper de leur ménage, elle qui
professe que l'économie domestique est une vertu

Il est enfin une question à laquelle Musonius a consacré

trois de ses leçons2: le mariage. Quand on désire se marier,
il faut ne regarder ni au nom, ni à la richesse, ni à la beauté ;

seules, les qualités morales importent. Il est ensuite un principe

3 qu'il ne faut pas oublier, c'est que le but du mariage
est la procréation des enfants. Musonius affirme même que
seul le mariage ainsi compris est moral : « Tà ùé ys -çoovçv

QyjptûjjLsva '(JiiWjv âSt.xa xal Ttapàvopta, xay sv yâpUii r,. »

Devançant son époque, il va jusqu'à exiger la même morale

pour les deux sexes. « Si l'on ne trouve pas honteux qu'un
maître ait commerce avec une esclave, qu'on réfléchisse à

ce qu'on dirait, si une maîtresse faisait de même avec un
esclave. » 4 C'est qu'il se fait du mariage une idée extrêmement

1 j'essaye de rendre ainsi le mot a'.OWÇ.
2 Edition Hense, p. 67-76 ; cf. encore p. 63 et suiv.
3 Principe cher aux stoïciens, cf. Lucain, 11,387-388: « Venerisque hic

maximus usus : progenies. »

4 A cet égard, le néo-stoïcisme marque un progrès frappant sur les

premiers stoïciens, qui permettaient, du moins au « sage », la communauté
des femmes et même l'inceste, cf. Arnim, Stoicorum ueterum fragmenta,
Leipzig, 1903, t. Ill, p. 183 et 185.



élevée. « Quel ami, dit-il, quel frère, quel fils sont aussi

chers à un ami, à un frère, à des parents que la femme à

son mari Quelle absence éveille plus de regrets que celle
d'un époux ou d'une épouse Quelle autre présence pourrait

mieux alléger le chagrin, augmenter la joie ou aider à

supporter le malheur Qui regarde-t-on comme ayant tout
en commun — corps, âmes, biens — sinon l'homme et la

femme mariés Aucun père, aucune mère raisonnables ne
prétendent être plus chers à leur enfant que la personne qu'il
a épousée. »

11 fait ailleurs un admirable tableau de la vie conjugale.
Il commence par rappeler que si 1 on se mane, c est pour
« vivre en commun et pour avoir des enfants en commun :

j3îou xal yeviactoç Ttaîowv xoiviovlav xsœdXa'.ov Etvai yaiaou.»
Ce qui signifie, précise-t-il, « vivre l'un pour l'autre et estimer

qu'on possède tout en commun et rien en propre, pas même

son corps : Sjna jaIv à.ÀA'é Aou jâioûv... y.al xovvà- SI

•fiysla-Qai. tAt.'j. xal ur,olv ISiov, [AY)S'au-o ~b tûua ». « Car,

ajoute-t-il, la naissance d'un être humain — but de

cette union — est une grande chose. » Mais l'union de l'homme
et de la femme ne se réduit pas à cette simple communauté,
qu'on retrouve même parmi les bêtes. C'est quelque chose

de bien plus grand. « Il faut, continue-t-il, dans le mariage

une vie entièrement commune (-àvTioç a-ujAßlcoa-'.v) et

une sollicitude réciproque entre mari et femme (xal
x7|8£[Aovlav ivSpo? xal yuvaixô; tc£pl àXXvjXoij;), dans la

bonne santé, dans la maladie, dans toutes les

circonstances... Là où cette sollicitude est parfaite, là où les époux
se la témoignent parfaitement l'un à l'autre, cherchant à

se surpasser l'un l'autre sous ce rapport, c'est là que se

trouve réalisé le mariage digne de ce nom et enviable,

car une telle union est belle. Mais là où chacun des

deux époux n'a en vue que son propre intérêt et néglige
celui de l'autre, même là où l'un des deux seulement

agit ainsi et, habitant la même maison, a ses pensées

ailleurs, au lieu de tirer ensemble sur le joug qui les



— 8 —

unit \ c'est alors, et fatalement, la fin de l'union : ou bien les

deux époux se séparent, ou bien la vie en commun devient

pire que la solitude. »

L'idée que Musonius se fait de la femme est, on le voit,
remarquable, et paraîtra même hardie à quiconque connaît
les préjugés qui avaient généralement cours à ce sujet dans

l'Antiquité. Mais ce qui frappe autant que sa hardiesse, c'est
le bon sens dont il ne cesse de faire preuve. Musonius est
Romain : si haut qu'il s'élève, il ne s'égare jamais dans les

nuées de l'idéologie. II ne perd jamais de vue le terrain sûr
des réalités et se souvient toujours des enseignements de

l'expérience. Il affirme que la femme est l'égale de l'homme,
mais il n'oublie pas les différences qui les séparent: ce n'est

pas lui qui voudrait faire de la femme « un homme manqué

». S'il proclame ses droits, il proclame aussi ses devoirs.
Son féminisme, bien loin de dresser les deux sexes vis-à-vis
l'un de l'autre en une attitude hostile, les rapproche au
contraire dans une égalité où chacun conserve ses qualités et ses

traits distinctifs, et proclame la beauté et la grandeur du
mariage, qu'il considère comme l'union par excellence, faite
à la fois de dévouement et de tendresse réciproques. Me
trompé-je en pensant que l'idéal de Musonius n est point
suranné et qu'il a encore quelque chose à apprendre à nos
modernes féministes

Charles Favez.

1
« Et de souffler ensemble », ajoute l'auteur en continuant sa méta-

phose : « TW éuoojy. crjVTsîvî'.v " xod aUj^Ttvstv. »


	Un féministe romain : Musonius Rufus

