Zeitschrift: Bulletin de la Société des Etudes de Lettres
Herausgeber: Société des Etudes de Lettres

Band: 7 (1932-1933)
Heft: 19
Rubrik: Chronique de la société

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 23 —

«chrétien » ? Laissons les formules et les jugements faciles
et sachons admirer avec reconnaissance la plénitude et la
belle courbe de cette wvie :

Ihr gliicklichen Augen
Was je ihr gesehn
Es sei wie es wolle
Es war doch so schén.

H. VonpER MUHLL.

CHRONIQUE DE LA SOCIETE

Conférences

M. Ferdinand Brunot nous parla le 1€r mars de la Révolution
francaise vue a travers le lexique, excellent exemple d'une
méthode originale, qui veut que I'étude des mots ne se sépare
pas de celle des choses, que I'histoire et la philologie se prétent
constamment un mutuel appuil. La Révolution a cet égard
est une période privilégiée pour l'observation du langage.
Elle a apporté tant de nouveautés dans tous les domaines que
le vocabulaire en a été en grande partie renouvelé. Les mots
patrie, vengeur, loi, constitution prennent alors des sens par-
ticuliers ou une force nouvelle. Le mot révolution change de
sens selon le cours des événements. On suit 'histoire
des événements dans l'emploi des mots terreur, guillotine,
fusillade, vandalisme. On apercoit le caractére religieux du
mouvement révolutionnaire a ses débuts dans |'usage nouveau
des mots missionnaire, catéchisme, caréme, puis l'apparition
d’une nouvelle fo1 avec les termes de patriotisme, de civisme, de
fraternité, avec les arbres de liberté, les cocardes, le serment, les
fédérations. Des mots disparaissent de 1'usage, désignant des
droits abolis comme aide ; d'autres les remplacent : con-
tribution. Le vocabulaire politique se transforme. La nais-
sance du mot de responsabilité implique une modification



— 24 —

du droit public... Le lexique révele ainsi non seulement
’histoire, mais la portée et le sens de la Révolution : les choses
rejoignent les mots.

* ES ES

Le 15 février, M!e H. de Chelminska, licenciée de notre

Université, actuellement lectrice de polonais a4 I'Université
de Strasbourg, a parlé avec autant d’autorité que de charme
du grand romancier polonais mort en 1925, Ladislas Reymont.
Elle a dit son enfance indisciplinée, ses nombreux avatars de
jeunesse, son irrésistible vocation d’écrivain, ses débuts
difficiles. D’emblée, Reymont s’affirme tout autant réaliste
apre et lucide que romantique animé d'un puissant souffle
lyrique. Mais pendant longtemps il ne réussit qu'exception-
nellement a équilibrer ces deux tendances qui se divisent sa
personnalité littéraire. Cet équilibre, 1l le réalise enfin
dans son chef d’ceuvre, Les Paysans, roman en quatre parties
ou 1l décrit avec précision et poésie la vie d'un village perdu
au sein de la plaine polonaise que le passage des saisons
transforme incessamment.

L

Dans une causerie faite le 11 février dernier, aussi solide
dans le fond qu’élégante dans la forme, M. le professeur
André Bonnard intéressa vivement ses auditeurs en exposant
les théories récemment émises quant auxgorigines de la comé-
die grecque.

Aristote déja signale les chants phalliques comme source
premiere de la comédie. M. Cornford a analysé cette hypo-
thése avec beaucoup de pénétration. Les chants phalliques
mimaient l'acte de la génération, sans la moindre intention
obscene du reste ; ils réclamaient la dignité, le silence religieux.
Comme dans les pratiques magiques, on imitait le phénomeéne
pour en provoquer la réalisation. Or le mariage sacré tient
une place éminente dans la vie religieuse des Grecs (Zeus et
Déméter a Eleusis ; ailleurs Zeus et Héra ; a Athénes Dionysos



— 25 —

et la femme de l'archonte-ro1). M. Cornford, trouvant dans
plusieurs comédies d’Aristophane des « mariages » qui sont
sans relation avec l'action de la piéce, voit dans ces scénes
des survivances du mariage de Dionysos qui constituait selon
lui le sujet essentiel du drame rituel qu’Aristote appelle chant
phallique.

D’autre part la comédie attique semble avoir recu du drame
phallique une de ses piéces constitutives essentielles, 1'agén,
scéne de combat ot primitivement I'Esprit de la fécondation
triomphait de I'Hiver ou de la Mort, et qui devint dans la
suite le cadre d'un débat politique ou littéraire.

Du reste ce qui frappe chez Aristophane, c'est la fixité
de la structure dont ne dépendent ni l'action ni les caractéres.
Il parait avoir conservé la forme primitive, alors que les
croyances avaient disparu. Clest ainsi que la comédie ne
devint licencieuse que le jour ou elle perdit son allure
religieuse. Quant aux invectives qui y abondent, elles peuvent
avolr été imspirées par des passages des chants phalliques
ot l'on cherchait, par des cris, & écarter les mauvais esprits
pour faire triompher la vie.

Sans contredire ce qui précéde, M. Pickard-Cambridge
estime que la comédie grecque s’est également inspirée des
farces populaires, trés courantes chez les peuples doriens,
comme en font foi des masques découverts & Sparte et cer-
taines allusions, d’ailleurs méprisantes, d’Aristophane a des
farces mégariennes. C'est & Mégare que I'on inventa les mas-
ques de plusieurs types comiques et le poete athénien aurait
peut-étre hérité d'une collection de ces masques, représentant
par exemple le pédant, le médecin, le vieillard libidineux,
'ogre cuisinier et surtout une série de fanfarons. On se rap-
pelle Eschyle, devenu, dans les Grenouilles, le poete bravache,
Euripide le sophiste, sans parler du Socrate des Nuées, le
savant ridicule.

On peut se représenter aujourd hui la comédie attique
comme issue a la fois d'une tradition rituelle qui lui aurait
donné sa structure et ses lois de composition et d'une tra-



b D

dition populaire dont elle aurait hérité 1'éternelle série des
grotesques quon retrouve dans toutes les comédies popu-
laires : atellane latin, théatre de marionnettes, commedia

dell’ arte. Ed. R.
* % %

M. Edm. Gilliard vient de donner quatre conférences
sur la Religion de Rousseau aprés 1762. Pour ne pas le trahir,
il faudrait rendre le ton de sa voix, la ferveur de sa pensée,
restituer la communion spirituelle qu'il établit avec ses
auditeurs, l'angoisse d'un débat qui nous presse autant que
Jean- Jacques. Ces quelques notes n’y prétendent pas. Qu'on
les prenne pour ce qu'elles sont : un squelette. Il y manque
le muscle et la peau...

La premiere conférence nous montra d’abord, en un rac-
courci expressif, le Rousseau de 1762 jusqu’a son entrée dans
«I'ceuvre de ténébres », puis nous présenta |'analyse pathé-
tique des passages fondamentaux de la Nouvelle Héloise
et de la Profession de foi. M. Gilliard désirant faire voir
comment chez Rousseau I'’homme chercha toujours 4 se débar-
rasser de I'ceuvre, il lui faut dégager de 1'ceuvre ce qui n'est
pas de circonstances, ce qui, fenant a I'’homme, peut le refenir
ensuite. Par exemple la notion de vertu : Julie se proclame
vertueuse ; mais déja sa vertu ne la satisfait pas ; Rousseau,
solitaire, dépassera la vertu, notion sociale. Puis, 4 la suite
du Vicaire, nous explorons d’autres notions : l'amour-
propre et I'amour de soi, le sentiment de soi, la raison, que
Rousseau n'a jamais méprisée, mais a qui il a assigné un
réle transitoire, le progrés, qui ne peut étre quindividuel,
s'1l veut rester moral, toutes conceptions que nous retrou-
verons.

La deuxiéme conférence avait pour sujet le Contrat social.
L’homme d'aprés Rousseau passe par trois états. D’abord,
seul dans la nature, 1l jouit d"une liberté naturelle : il n’a alors
qu'un devoir, veiller & sa conservation. Il entre ensuite dans
la communauté sociale et y jouit d'une liberté convention-
nelle. Enfin 1l se retranche de la communauté et, seul devant



—

sol, c est-a-dire devant Dieu, 1l jouit d'une liberté-état d’ éme.
Ici, pour illustrer sa pensée, M. Gilliard a recours a la notion
de propriété. Il y a une propriété de l'avoir, celle des biens
périssables, dans lesquels le corps méme se range, et une pro-
priété de 1'étre, dont 'homme ne peut étre dépouillé, puisque
c'est son propre moi. La premiere, Rousseau la met en com-
mun, la laisse a la société ; la seconde, 1l en jouit dans sa soli-
tude : la société lui apparait ainsi comme un instrument de
purification. Ilen est de méme pour la religion dite civile. Par
cette conception, Rousseau abandonne a la société ce qu'il
a de commun, comme croyances et sentiments moraux,
avec tous les hommes : la société en a I'administration ; elle
oblige tout individu a obéir a ce dogme commun. Mais
Rousseau, a I'abri de cette religion civile, dégage son intimité
avec Dieu. L’homme part donc d'une communion avec la
nature, passe par une communion avec les hommes, pour
arriver a communier avec Dieu. Dans cette conception, pas
de place pour le surnaturel : le surnaturel n’est pas de I’hom-
me, 1l est de Dieu. Méme dans sa communion avec Dieu,
Rousseau reste soumis a sa condition d’homme.

La troisitme conférence était consacrée a la Lettre a
Christophe de Beaumont. Elle débuta comme les autres par
un historique saisissant des événements, destiné 4 montrer
dans cet écrit non pas tant une réponse a l'archevéque qu’une
adresse au clergé genevois. La encore c’est le christianisme
qui est en question : Rousseau y défend la cause de Dieu,
non pas la religion des prétres, mais la religion de I’homme.
Le vrai christianisme, celui de I'homme, est anarchiste
il rumne tout Etat ; universaliste : 1l répudie toute nationalité.
Le vrai chrétien n'a aucune vertu sociale. Il est adversaire
de toute guerre, méme sacrée. Toujours résigné, il est né
pour l'esclavage. Le christianisme du prétre est tout autre :
c’est I'exploitation du surnaturel. Ni I'un ni I'autre d’ailleurs
ne peuvent s'accorder avec |'Etat : le premier est a_narchiste,
le second est criminel. L'Etat ne peut agréer que la religion
civile... Et M. Gilliard continue son analyse : I'homme est



L

né bon ; 1l doit donc s'aimer soi pour ne pas offenser son
Créateur ; par suite Rousseau repousse -1'idée du péché
originel, invention des prétres, et celle de la Révélation,
qui supposerait que ’homme a pu perdre le sens de sa nature
et avoir besoin d'un secours extraordinaire de Dieu; enfin
1l n'accepte aucune donnée divine qui ne soit contenue en
I'homme : le culte devient I'exercice des facultés humaines.

La derniére conférence nous présente le Rousseau de
la folie, mais aussi des Dialogues et des Réveries, le Rousseau
qui retourne a la nature. Il a montré I'artifice de la société,
de celle des gens du monde, fondée sur I'éducation, c’est-a-
dire sur I'mégalité ; il a voulu édifier une autre société, la
société civique, fondée sur I'égalité sociale. Celle-la est arti-
ficielle, celle-c1 est conventionnelle. Mais cette convention
ne nuit pas a I'indépendance de I'individu, 4 son indépendance
morale, appuyée sur I'amour de soi, non pas sur I'amour-
propre ; elle permet au contraire le retour a la nature. Il
en est de méme pour la religion. Le christianisme des gens
du monde est artifice et falsification. La religion civile ou chris-
tianisme social est une institution de police morale. A son
abri croit le christianisme d’ame, celui qui supprime tout inter-
médiaire entre Dieu et I’homme, qui n'admet méme pas
I'intercession du Christ. Cette indépendance morale, ce
christianisme raménent Rousseau & la nature. L'imagination
lui a ouvert les abimes de sa détresse, la voie de la folie. Mais
a travers la folie 1l a trouvé le renoncement et par la la paix.
Rousseau n'est plus : c'est Jean-Jacques, un enfant qui se
cherche une meére. Son Dieu, il I'a dépouillé de ce qu’ll a
de trop male, 1l I'a fait féminin. La nature, il la voit comme
une femme. Il cherche un sein. Il veut étre bercé. Le rythme
des choses le raméne a I'enfance oubliée.

Colloques

Les séances du colloque de langues anciennes se sont

r 3 ! ’ e s ’
succédées dans l'ordre prévu et aux dates indiquées. Elles
ont été suivies fidelement et avec un visible intérét. On a



== 2% =

paru retrouver avec plaisir le ton plus familier, le ton « collo-
que », apres trois séries au cours desquelles prévalait le ton
« conférence ». Quatre séances ont été consacrées a 1'étude et
a la discussion d'un texte (2 textes grecs et 2 textes latins) ;
les «introductions » qui les ont ouvertes illustraient de la
facon la plus suggestive quatre facons, trés différentes mais
également intéressantes, de concevoir I'explication d'un
texte. Le 15 mars, une assistance particuliérement nombreuse
a écouté avec une attention charmée l'exquise causerie de M™€
Stilling, tout en s'enchantant des clichés, en bonne partie
inédits, qui 'lllustraient d'un bout & |'autre ; aprés quoi, ceux
des membres du colloque qui avaient pu réserver leur soirée
ont «soupé”» ensemble... La collection des beaux souvenirs
s'est enrichie cet hiver de plusieurs numéros. Que tous ceux
qui ont contribue, & quelque titre que ce soit, 3 maintenir
vivant ce petit centre de vie spirituelle qu'est le colloque de
langues anciennes veuillent bien trouver ici l'expression de
la gratitude de tous ses membres et de son secrétaire.

L. M.

Le colloque de philosophie est en pleine prospérité ;
ses membres, dont le nombre va croissant, font preuve d'un
si beau zeéle qu'aucune saison ne suspend leur activité. Des
travaux sont annoncés pour mati, juin et juillet : MM. Brazzola
et Michel Marguerat analyseront « La Pensée concréte» de
Spaier. Des séances mensuelles ont permis, cet hiver, de rem-
plir le programme fixé en automne :1'étude du dernier ouvrage
de Bergson « Les deux Sources de la Morale et de la Religion ».
M!e Virieux a introduit le sujet par un travail sur I'obligation
morale, résultant 4 la fois d'une pression du groupe sur l'in-
dividu et d'un appel des 4mes mystiques qui entrainent dans
leur mouvement les sociétés civilisées. M. M. Reymond a traité
la religion statique, réaction défensive de la nature, écartant
les dangers que l'intelligence aurait fait courir a '’humanité
en lui conseillant 1'égoisme ou en- éveillant chez I'’homme,
devant I'inévitable mort, une inquiétude qui pouvait aboutir



au dégoiit de la vie. MU Perrenoud a présenté une étude sur
la religion dynamique qui met I'ame en contact avec la cause
transcendante de toutes choses ; examinant le mysticisme
chrétien, M€ Perrenoud a montré pourquoi Bergson le consi-
dére comme la plus parfaite expression de la santé intel-
lectuelle et morale. M. Diez, se placant a un point de vue
subjectif, a porté un jugement sur I'ensemble de I'ceuvre. Ce
travail était des plus intéressants par l'originalité des vues
de son auteur et la spontanéité avec laquelle 1l les expose.
M. René Bovard a terminé la série des travaux bergsoniens
par une conférence sur I'’Antimilitarisme. Analysant la morale
close et la morale ouverte, M. Bovard explique aussi bien
l'attitude de l'officier que celle du réfractaire. Cette étude,
tres objective, illustrée d’exemples actuels, a captivé les au-
diteurs.

M. Gex a bien voulu nous donner un travail hors-
programme sur le mathématicien Eddington, professeur a
Cambridge, qui réussit entre autres, dans le domaine religieux,
a concilier ses théories de physicien et ses conviction de Qua-
ker. La belle étude de M. Gex est trop riche pour se préter
a un bref résumé, aussi espérons-nous la lire une fois ou I'autre
dans une Revue de philosophie. Si les membres du colloque
savent apprécier les travaux de cette valeur, ils n'en sont pas
moins reconnaissants a ceux qui leur donnent des études plus
superficielles, visant tout simplement 4 provoquer une dis-
cussion ol s'achévera ce qui n'était qu'esquissé. Cest dire la
caractéristique du colloque : amateurs et spécialistes y
collaborent, jugeant tous les travaux intéressants, les uns par
ce qu’ils apportent, les autres pour ce qui leur manque.

R. V.

Apres des années d'une activité un peu dispersée dont le
centre a dii varier, le colloque de francais va reprendre le
travail, avec la collaboration de M. R. Bray, professeur a la
Faculté. Cette précieuse recrue permettra d organiser |'action
commune autour d'une cuvre de recherche, dont 1'intérét



—_— g

et la portée se marqueront dans la mesure ot l'entreprise
suscitera des dévouements réellement actifs. Le sujet de cette
nouvelle série d’entretiens sera une étude d’ensemble de la
préciosité, du « Roman de la rose » & Giraudoux. Deux séan-
ces sont prévues pour le semestre d'été : établissement du
plan de travail et lecture de quelques textes par M. Bray,
le 6 mai ; présentation d'un premier travail sur I'abbé Cotin,
par M. Lavanchy, a fin juin.

Le secrétaire du groupe prendra volontiers note de tout
nouveau nom a ajouter a la liste des membres convoqués
régulierement aux séances. H. B

Bibliothéeque
Nouvelles acquisitions

N. B. — Cette liste fait suite a celle qui a paru dans le
Bulletin n® 16 (p. 15). Les volumes et brochures marqués
d’un astérisque ont été recus en don de leurs auteurs.

279 Radet, G., Alexandre le Grand, Paris 1931, 1 vol.
280 Bach, E., L'église St-Etienne de Moudon, Lausanne

1930, 1 br.
281 Bohnenblust, G., Das Erbe Goethes, Lausanne
1932, 1 v.
*282 Poget, S.-W., Le milliaire romain de Boscéaz, Orbe
1932, 1 br.

283 Bergson, H., Les deux sources de la morale et de la
religion, Panis 1932, 1 v.
284 Keller, G., Henri le Vert, trad. Zimmermann, Lau-
sanne 1933, 2 v.
*285 Bourl’honne, P., George Eliot, Paris 1933, 1 v.
*286 Favez, C., L’'épisode de I'invention de la Croix dans
I'oraison funébre de Théodose par saint Ambroise,

s. l.s.d., | br.



	Chronique de la société

