
Zeitschrift: Bulletin de la Société des Études de Lettres

Herausgeber: Société des Études de Lettres

Band: 7 (1932-1933)

Heft: 19

Rubrik: Chronique de la société

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 23 —

« chrétien » Laissons les formules et les jugements faciles

et sachons admirer avec reconnaissance la plénitude et la

belle courbe de cette vie :

Ihr glücklichen Augen
Was je ihr gesehn

Es sei wie es wolle

Es war doch so schön.

H. VoNDER MuHLL.

CHRONIQUE DE LA SOCIÉTÉ

Conférences
M. Ferdinand Brunot nous parla le 1er mars de la Révolution

française vue à travers le lexique, excellent exemple d'une
méthode originale, qui veut que l'étude des mots ne se sépare

pas de celle des choses, que l'histoire et la philologie se prêtent
constamment un mutuel appui. La Révolution à cet égard

est une période privilégiée pour l'observation du langage.
Elle a apporté tant de nouveautés dans tous les domaines que
le vocabulaire en a été en grande partie renouvelé. Les mots

patrie, vengeur, loi, constitution prennent alors des sens
particuliers ou une forœ nouvelle. Le mot révolution change de

sens selon le cours des événements. On suit l'histoire
des événements dans l'emploi des mots terreur, guillotine,
fusillade, vandalisme. On aperçoit le caractère religieux du

mouvement révolutionnaire à ses débuts dans l'usage nouveau
des mots missionnaire, catéchisme, carême, puis l'apparition
d'une nouvelle foi avec les termes de patriotisme, de civisme, de

fraternité, avec les arbres de liberté, les cocardes, le serment, les

fédérations. Des mots disparaissent de l'usage, désignant des

droits abolis comme aide ; d'autres les remplacent :

contribution. Le vocabulaire politique se transforme. La
naissance du mot de responsabilité implique une modification



- 24 —

du droit public... Le lexique révèle ainsi non seulement

l'histoire, mais la portée et le sens de la Révolution : les choses

rejoignent les mots.

* * *

Le 15 février, Mlle H. de Chelminska, licenciée de notre
Université, actuellement lectrice de polonais à l'Université
de Strasbourg, a parlé avec autant d'autorité que de charme
du grand romancier polonais mort en 1925, Ladislas Reymont.
Elle a dit son enfance indisciplinée, ses nombreux avatars de

jeunesse, son irrésistible vocation d'écrivain, ses débuts
difficiles. D'emblée, Reymont s'affirme tout autant réaliste

âpre et lucide que romantique animé d un puissant souffle

lyrique. Mais pendant longtemps il ne réussit qu'exceptionnellement

à équilibrer ces deux tendances qui se divisent sa

personnalité littéraire. Cet équilibre, il le réalise enfin
dans son chef d'oeuvre, Les Paysans, roman en quatre parties
où il décrit avec précision et poésie la vie d'un village perdu
au sein de la plaine polonaise que le passage des saisons
transforme incessamment.

* * ' %

Dans une causerie faite le 11 février dernier, aussi solide
dans le fond qu'élégante dans la forme, M. le professeur
André Bonnard intéressa vivement ses auditeurs en exposant
les théories récemment émises quant aux'origines de la comédie

grecque.
Aristote déjà signale les chants phalliques comme source

première de la comédie. M. Cornford a analysé cette hypothèse

avec beaucoup de pénétration. Les chants phalliques
mimaient l'acte de la génération, sans la moindre intention
obscène du reste ; ils réclamaient la dignité, le silence religieux.
Comme dans les pratiques magiques, on imitait le phénomène

pour en provoquer la réalisation. Or le mariage sacré tient
une place éminente dans la vie religieuse des Grecs (Zeus et
Déméter à Eleusis ; ailleurs Zeus et Héra ; à Athènes Dionysos



- 25 -
et la femme de l'archonte-roi). M. Cornford, trouvant dans

plusieurs comédies d'Aristophane des « mariages » qui sont

sans relation avec l'action de la pièce, voit dans ces scènes

des survivances du mariage de Dionysos qui constituait selon

lui le sujet essentiel du drame rituel qu'Aristote appelle chant

phallique.
D'autre part la comédie attique semble avoir reçu du drame

phallique une de ses pièces constitutives essentielles, l agon,
scène de combat où primitivement l'Esprit de la fécondation

triomphait de l'Hiver ou de la Mort, et qui devint dans la

suite le cadre d'un débat politique ou littéraire.
Du reste ce qui frappe chez Aristophane, c'est la fixité

de la structure dont ne dépendent ni l'action ni les caractères.

Il paraît avoir conservé la forme primitive, alors que les

croyances avaient disparu. C'est ainsi que la comédie ne
devint licencieuse que le jour où elle perdit son allure
religieuse. Quant aux invectives qui y abondent, elles peuvent
avoir été inspirées par des passages des chants phalliques
où l'on cherchait, par des cris, à écarter les mauvais esprits

pour faire triompher la vie.
Sans contredire ce qui précède, M. Pickard-Cambridge

estime que la comédie grecque s'est également inspirée des

farces populaires, très courantes chez les peuples doriens,

comme en font foi des masques découverts à Sparte et
certaines allusions, d'ailleurs méprisantes, d'Aristophane à des

farces méganennes. C'est à Mégare que l'on inventa les masques

de plusieurs types comiques et le poète athénien aurait
peut-être hérité d'une collection de ces masques, représentant

par exemple le pédant, le médecin, le vieillard libidineux,
l'ogre cuisinier et surtout une série de fanfarons. On se

rappelle Eschyle, devenu, dans les Grenouilles, le poète bravache,

Euripide le sophiste, sans parler du Socrate des Nuées, le

savant ridicule.
On peut se représenter aujourd'hui la comédie attique

comme issue à la fois d'une tradition rituelle qui lui aurait
donné sa structure et ses lois de composition et d'une tra-



— 26 —

dition populaire dont elle aurait hérité l'éternelle série des

grotesques qu'on retrouve dans toutes les comédies populaires

: atellane latin, théâtre de marionnettes, commedia
dell' arte. Ed. R.

* * *
M. Edm. Gdliard vient de donner quatre conférences

sur la Religion de Rousseau après 1762. Pour ne pas le trahir,
il faudrait rendre le ton de sa voix, la ferveur de sa pensée,

restituer la communion spirituelle qu'il établit avec ses

auditeurs, l'angoisse d'un débat qui nous presse autant que
Jean-Jacques. Ces quelques notes n'y prétendent pas. Qu'on
les prenne pour ce qu'elles sont : un squelette. Il y manque
le muscle et la peau...

La première conférence nous montra d'abord, en un
raccourci expressif, le Rousseau de 1762 jusqu'à son entrée dans

« l'œuvre de ténèbres », puis nous présenta l'analyse pathétique

des passages fondamentaux de la Nouvelle Héloïse

et de la Profession de foi. M. Gilliard désirant faire voir
comment chez Rousseau l'homme chercha toujours à se débarrasser

de l'œuvre, il lui faut dégager de l'œuvre ce qui n est

pas de circonstances, ce qui, tenant à l'homme, peut le retenir
ensuite. Par exemple la notion de vertu : Julie se proclame
vertueuse ; mais déjà sa vertu ne la satisfait pas ; Rousseau,

solitaire, dépassera la vertu, notion sociale. Puis, à la suite
du Vicaire, nous explorons d'autres notions : l'amour-

propre et l'amour de soi, le sentiment de soi, la raison, que
Rousseau n'a jamais méprisée, mais à qui il a assigné un
rôle transitoire, le progrès, qui ne peut être qu'individuel,
s'il veut rester moral, toutes conceptions que nous
retrouverons.

La deuxième conférence avait pour sujet le Contrat social.

L'homme d'après Rousseau passe par trois états. D'abord,
seul dans la nature, il jouit d'une liberté naturelle : il n'a alors

qu'un devoir, veiller à sa conservation. II entre ensuite dans

la communauté sociale et y jouit d'une liberté conventionnelle.

Enfin il se retranche de la communauté et, seul devant



— 27 —

soi, c'est-à-dire devant Dieu, il jouit d'une liberté-état d ame.

Ici, pour illustrer sa pensée, M. Gdliard a recours à la notion
de propriété. Il y a une propriété de l'avoir, celle des biens

périssables, dans lesquels le corps même se range, et une
propriété de l'être, dont l'homme ne peut être dépouillé, puisque
c'est son propre moi. La première, Rousseau la met en commun,

la laisse à la société ; la seconde, il en jouit dans sa
solitude : la société lui apparaît ainsi comme un instrument de

purification. Il en est de même pour la religion dite civile. Par

cette conception, Rousseau abandonne à la société ce qu'il
a de commun, comme croyances et sentiments moraux,
avec tous les hommes : la société en a l'administration ; elle

oblige tout individu à obéir à ce dogme commun. Mais
Rousseau, à l'abri de cette religion civile, dégage son intimité
avec Dieu. L'homme part donc d'une communion avec la

nature, passe par une communion avec les hommes, pour
arriver à communier avec Dieu. Dans cette conception, pas
de place pour le surnaturel : le surnaturel n'est pas de l'homme,

il est de Dieu. Même dans sa communion avec Dieu,
Rousseau reste soumis à sa condition d'homme.

La troisième conférence était consacrée à la Lettre à

Christophe de Beaumont. Elle débuta comme les autres par
un historique saisissant des événements, destiné à montrer
dans cet écrit non pas tant une réponse à l'archevêque qu'une
adresse au clergé genevois. Là encore c'est le christianisme

qui est en question : Rousseau y défend la cause de Dieu,
non pas la religion des prêtres, mais la religion de l'homme.
Le vrai christianisme, celui de l'homme, est anarchiste :

il ruine tout Etat ; universaliste : il répudie toute nationalité.
Le vrai chrétien n'a aucune vertu sociale. Il est adversaire
de toute guerre, même sacrée. Toujours résigné, il est né

pour l'esclavage. Le christianisme du prêtre est tout autre :

c'est l'exploitation du surnaturel. Ni l'un ni 1 autre d'ailleurs

ne peuvent s'accorder avec l'Etat : le premier est anarchiste,
le second est criminel. L'Etat ne peut agréer que la religion
civile... Et M. Gilhard continue son analyse : l'homme est



— 28 —

né bon ; il doit donc s'aimer soi pour ne pas offenser son
Créateur ; par suite Rousseau repousse -l'idée du péché

originel, invention des prêtres, et celle de la Révélation,

qui supposerait que l'homme a pu perdre le sens de sa nature
et avoir besoin d'un secours extraordinaire de Dieu; enfin
il n'accepte aucune donnée divine qui ne soit contenue en
l'homme : le culte devient l'exercice des facultés humaines.

La dernière conférence nous présente le Rousseau de

la folie, mais aussi des Dialogues et des Rêveries, le Rousseau

qui retourne à la nature. Il a montré l'artifice de la société,
de celle des gens du monde, fondée sur l'éducation, c'est-à-
dire sur l'inégalité ; il a voulu édifier une autre société, la

société civique, fondée sur l'égalité sociale. Celle-là est
artificielle, celle-ci est conventionnelle. Mais cette convention

ne nuit pas à l'indépendance de l'individu, à son indépendance
morale, appuyée sur l'amour de soi, non pas sur l'amour-

propre ; elle permet au contraire le retour à la nature. II
en est de même pour la religion. Le christianisme des gens
du monde est artifice et falsification. La religion civile ou
christianisme social est une institution de police morale. A son
abri croît le christianisme d âme, celui qui supprime tout
intermédiaire entre Dieu et l'homme, qui n'admet même pas
l'intercession du Christ. Cette indépendance morale, ce
christianisme ramènent Rousseau à la nature. L'imagination
lui a ouvert les abîmes de sa détresse, la voie de la folie. Mais
à travers la folie il a trouvé le renoncement et par là la paix.
Rousseau n'est plus : c'est Jean-Jacques, un enfant qui se

cherche une mère. Son Dieu, il l'a dépouillé de ce qu'il a

de trop mâle, il l'a fait féminin. La nature, il la voit comme
une femme. 11 cherche un sein. Il veut être bercé. Le rythme
des choses le ramène à l'enfance oubliée.

Colloques
Les séances du colloque de langues anciennes se sont

succédées dans l'ordre prévu et aux dates indiquées. Elles

ont été suivies fidèlement et avec un visible intérêt. On a



— 29 -
paru retrouver avec plaisir le ton plus familier, le ton « colloque

», après trois séries au cours desquelles prévalait le ton
« conférence ». Quatre séances ont été consacrées à l'étude et
à la discussion d'un texte (2 textes grecs et 2 textes latins) ;

les « introductions » qui les ont ouvertes illustraient de la

façon la plus suggestive quatre façons, très différentes mais

également intéressantes, de concevoir l'explication d'un
texte. Le 15 mars, une assistance particulièrement nombreuse

a écouté avec une attention charmée l'exquise causerie de Mme

Stilling, tout en s'enchantant des clichés, en bonne partie
inédits, qui l'illustraient d'un bout à l'autre ; après quoi, ceux
des membres du colloque qui avaient pu réserver leur soirée

ont « soupé » ensemble... La collection des beaux souvenirs
s'est enrichie cet hiver de plusieurs numéros. Que tous ceux
qui ont contribué, à quelque titre que ce soit, à maintenir
vivant ce petit centre de vie spirituelle qu'est le colloque de

langues anciennes veuillent bien trouver ici l'expression de

la gratitude de tous ses membres et de son secrétaire.

L. M.

Le colloque de philosophie est en pleine prospérité ;

ses membres, dont le nombre va croissant, font preuve d'un
si beau zèle qu aucune saison ne suspend leur activité. Des

travaux sont annoncés pour mai, juin et juillet : MM. Brazzola

et Michel Marguerat analyseront « La Pensée concrète » de

Spaier. Des séances mensuelles ont permis, cet hiver, de remplir

le programme fixé en automne : l'étude du dernier ouvrage
de Bergson « Les deux Sources de la Morale et de la Religion ».

MUe Virieux a introduit le sujet par un travail sur l'obligation
morale, résultant à la fois d'une pression du groupe sur
l'individu et d'un appel des âmes mystiques qui entraînent dans

leur mouvement les sociétés civilisées. M. M. Reymond a traité
la religion statique, réaction défensive de la nature, écartant
les dangers que l'intelligence aurait fait courir à l'humanité
en lui conseillant l'égoïsme ou en éveillant chez l'homme,
devant l'inévitable mort, une inquiétude qui pouvait aboutir



- 30 —

au dégoût de la vie. Mlle Perrenoud a présenté une étude sur
la religion dynamique qui met l'âme en contact avec la cause
transcendante de toutes choses ; examinant le mysticisme
chrétien, Mlle Perrenoud a montré pourquoi Bergson le considère

comme la plus parfaite expression de la santé
intellectuelle et morale. M. Diez, se plaçant à un point de vue
subjectif, a porté un jugement sur l'ensemble de l'œuvre. Ce

travail était des plus intéressants par l'originalité des vues
de son auteur et la spontanéité avec laquelle il les expose.
M. René Bovard a terminé la série des travaux bergsomens

par une conférence sur l'Antimilitarisme. Analysant la morale
close et la morale ouverte, M. Bovard explique aussi bien
l'attitude de l'officier que celle du réfractaire. Cette étude,

très objective, illustrée d'exemples actuels, a captivé les

auditeurs.

M. Gex a bien voulu nous donner un travail hors-

programme sur le mathématicien Eddington, professeur à

Cambridge, qui réussit entre autres, dans le domaine religieux,
à concilier ses théories de physicien et ses conviction de Quaker.

La belle étude de M. Gex est trop riche pour se prêter
à un bref résumé, aussi espérons-nous la lire une fois ou l'autre
dans une Revue de philosophie. Si les membres du colloque
savent apprécier les travaux de cette valeur, ils n'en sont pas

moins reconnaissants à ceux qui leur donnent des études plus
superficielles, visant tout simplement à provoquer une
discussion où s'achèvera ce qui n'était qu'esquissé. C'est dire la

caractéristique du colloque : amateurs et spécialistes y
collaborent, jugeant tous les travaux intéressants, les uns par
ce qu'ils apportent, les autres pour ce qui leur manque.

R. V.

Après des années d'une activité un peu dispersée dont le

centre a dû varier, le colloque de français va reprendre le

travail, avec la collaboration de M. R. Bray, professeur à la

Faculté. Cette précieuse recrue permettra d'organiser l'action

commune autour d'une œuvre de recherche, dont l'intérêt



— 31 —

et la portée se marqueront dans la mesure où l'entreprise
suscitera des dévouements réellement actifs. Le sujet de cette
nouvelle série d'entretiens sera une étude d'ensemble de la

préciosité, du « Roman de la rose » à Giraudoux. Deux séances

sont prévues pour le semestre d'été : établissement du
plan de travail et lecture de quelques textes par M. Bray,
le 6 mai ; présentation d'un premier travail sur l'abbé Cotin,

par M. Lavancby, à fin juin.
Le secrétaire du groupe prendra volontiers note de tout

nouveau nom à ajouter à la liste des membres convoqués
régulièrement aux séances. H. P.

Bibliothèque
Nouvelles acquisitions

N. B. — Cette liste fait suite à celle qui a paru dans le

Bulletin n° 16 (p. 15). Les volumes et brochures marqués
d'un astérisque ont été reçus en don de leurs auteurs.

279 Radet, G., Alexandre le Grand, Paris 1931, 1 vol.
280 Bach, E., L'église St-Etienne de Moudon, Lausanne

1930, 1 br.
281 Bohnenblust, G., Das Erbe Goethes, Lausanne

1932, 1 v.
*282 Poget, S.-W., Le milliaire romain de Boscéaz, Orbe

1932, 1 br.
283 Bergson, H., Les deux sources de la morale et de la

religion, Paris 1932, 1 v.
284 Keller, G., Henri le Vert, trad. Zimmermann, Lau¬

sanne 1933, 2 v.
*285 Bourl'honne, P., George Eliot, Paris 1933, 1 v.
*286 Favez, C., L'épisode de l'invention de la Croix dans

l'oraison funèbre de Théodose par saint Ambroise,
s. 1. s. d., I br.


	Chronique de la société

