
Zeitschrift: Der schweizerische Republikaner

Herausgeber: Escher; Usteri

Band: 3 (1799)

Artikel: Einige Gedanken über das Verhältniss der wissenschaftlichen
Anstalten, der Schulen und Kirchen zum Staate

Autor: Schulthess, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-542597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-542597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


chein, die Gemeindsverwalter ernennt wurden, abge-

schlössen werden.
§ 187. Wenn diejenigen, welche Rechnung ab,n

legen haben, nicht die nöthige Zeit gehabt hallen
um solche zu verfertigen, so soll ihnen von den neuer
wählten Munizipalbeamten oder Verwaltern, je nach-
dem es dieselben betreffen mag, em hinlänglicher Auf-
schub bewilliget werden

§ 188. Die obigen Rechnungen sollen den gleichen

Personen, und ehemaligen Behörden und auf dem

bisher üblichen Fuß abgelegt werden; nur sollen die

neuen Munizipaliläten, oder die neuen Verwalter, so

wie der Gegenstand ihre Verrichtungen angeht, oder
selbst beide zusammen, wenn es der Fall erfordert
gehalten seyn, diese Rechnungen zu untersuchen, und
bey deren Ablegung zugegen zu sey».

§ >39. Wenn die Munizipalcn oder Verwalter in
diesen Rechnungen einige Fehler, Unrichtigkeiten - oder

Betrügereyen bemerken sollten, so sollen sie deren Be-
richtung verlangen; im Fall aber daß sie diese nicht
erlangen könnten, sollen sie ihre Klagen vor die Ver-
waltungskammer des Kantons bringen.

§ 195. Wenn sich Betrügereyen vorsindeu, so solle;
die Strafbaren in der gesetzlichen Form vor richterlt
chcn Behörden belangt werden.

§ 191- Diese Rechnungen sollen von den Rechnungs-.
gebern, von den ehemaligen Gewalten, und von den

neuen Munizipalen oder den Verwaltern, je nach dem

Verhältniß, in welchem sie nut ihren Verrichtungen
stehen, unterzeichnet werden.

§ 192, Ein auf diese Weise ausgefertigtes Doppel
soll zur Sicherheit aller Partheyen, in den Gemcind-
archive» niedergelegt werden. Der Rcchnmigsgeber
kann auch ein solches authentisches Doppel behalten.

§ i?,. Die Restanz dieser Rechnungen ist einer der
jenizen Gegenstände, von deren Uebergabe oben im §

»84. Meldung gethan worden.
§ 194. Dieses Gesetz soll sogleich gedruckt, in ganz

Helvetien bekannt gemacht, und an den behörcnden
Orten angeschlagen werden.

(I.. 8. Der Präsident des großen Raths
S ch l u m p f.

Geinoz, Sekretär.
Egg von Ryken, Sekretär

Der Senat an das vollzichungodirektorium.
Der Senat der einen und unrhcildann Republik

HàtienS hat den hüvor enthaltenen Beschluß des

großen Raths in Erwägung gezogen und genehmigt.
Luzern den 15 Hornvna »799

(I.. 8.) Der Präsident des Senats
S ch w a l I e r.

Mittelholzer, Sekretär.
Duk Sekretär.

Das Vollziehungs-Dircktorium beschließt, daß ob-
stehendes vom großen Rathe den 6. Wintermonat
1798 bis i4. Horming 1799 beschlossenes und vom
Senat den 15. Horming 1799 angenommenes Gesetz
gedruckt, bekannt gemacht, und die Originalakte mit
dem Siegel der Republik verwahrt werden solle.

Luzern, den 15. Horming, 1798.
(I.. 8.) Der Präsident des Vollziehungs-Direktormms,

G l a y r c.
Im Namen des Vcllziehungs-Direktoriums,

der Gencral-sekretär, Mousson.
Zu drucken und publiziren anbefohlen.

Der Minister der Justiz und Polizey,
F. B. Meyer.

Einige Gedanken über das Verhältniß der wissen-
schaftlichen Anstalten, der Schulen und Kirchen
zum Staate. Von Johannes Schullheß, Lehrer
am Züricher Gymnasium.

Die Schulen und Lehranstalten überhaupt können
noch aus einem höheren Gesichtspunkte betrachtet wer-
den, in welchem sie dem Staate nicht untergeordnet
erscheinen, sondern neben oder sogar über demselben
ihre Stelle behaupten. Es giebt — wie in einem
früheren Aussatze, *) als dessen Fortsetzung der gegm-
wärtige sich ansehen läßt, bemerkt worden — eine
höhere Freyheit, als jede politische und selbst die de-

mokratische seyn mag. Denn der Zweck des Staates,
wie uns jene Philosophie einleuchtend erweist, welche
tn der Gelehrten-Republik in unseren Zeiten Epoche
macht, und eine Umschaffung aller Künste und Wis-
senschaften anzubahnen scheint, — der Zweck des
Staates bezieht sich nur auf äußc r e H a n-d lu n gen,
welche zur Ausführung gebracht werden können, der
Handelnde mag innere Ueberzeugung von ihrer
Nothwendigkeit haben oder nicht. Der Staat ist eine

Gesellschaft zum äußerlichen Zwecke, zur Sicherung
des Eigenthums im weitesten Sinne: also ist auch
die Freyheit, für welche der Staat Gewähr leistet,
nur äußerliche Freyheit, welche erst dadurch einen
wahren Werth erlangt, wenn die innere Freyheit
hinzukommt. Diese bezicht sich auf den inneren Zweck
des Menschen, (auf Wahrheit und Tugend) der eben
so heilig, oder unendlich helliger ist, als der äußer-
liche, aber nicht erzwungen werden kann, sondern
nur aus Glauben und Ueberzeugung hcrsorgcht. Das
einzige Mittel dieses inneren Zweckes ist Erziehung
und Unterricht.

') Von der dringenden Nothwendigkeit, sieb der helveti-
schon Schulen s«n Staats wegen anzunehmen. Zürich,179»



Wie also der innere Zweck zum äußeren 10 ver-
halten sich die wissenschaftlichen, besonders die mora-
tischen und religiösen Institute zu den politischen Ver-
vrdnungen. Jene stellen die Seele, diese den Leib vor.
Nur wenn übermäßige, die Einbildungskrast oder ein
anderes Geinüthsverinögen allzu hoch spannende, also
die Harmonie der Seelenkräfte zerrüttende Bcschauun-
gen und Nachforschungen auf die äußeren Sinne und
den Körper einen offenbar schädlichen Einfluß haben,
ist der Arzt befugt, dem Patienten das Nachdenken
und Studircn in dieser Hinsicht zu verbieten. Eben
so ist der Staat nur dann befugt, Verbote oder Ein-
schränkungen, das Literarische und Lehrvsrträgc bc-

treffend, zu verhängen, wenn dadurch der Zweck des

Staates, die Sicherung des Eigenthums, unmittelbar
und durch bezeugte Thatsachen erweislich verletzt »vor-
den ist. Uebrigens darf der Staat kcinesweges die
nöthigen Mittel für jeden inneren Zweck, nämlich
die gewaltlosc Mittheilung der Gründe — es seyen

nun Beweggründe zum Autoritätsglauben, oder Grün-
dc zur überzeugenden Einsicht — durch seine Gewalt
stören oder vmvehrcn ; der Staat darf sich keinericy
Machtsvrüche und Eingriffe gegen die Anstalten des

inneren Ziveckes erlauben. Denn diese sind dem Staate
ntcht subordinirt, sondern coordinirt, sie gehen
ihm nicht nach, sondern zur Seite.

Im Gegentheile, eine Unterordnung des Aeußeren
unter das Innere, das heißt, unter die Wirkung der
ohne Gewalt verbreiteten Gründe, ist bis zu dem
oben gesteckten Ziele vernunftmäßig geboten. Gebot
der Vernunft nämlich ist es, daß alles cxistirende
Aeußere, daher auch der Staat, jedem gestatte,
wenn er's durch bloße Gründe vermag, das ist, ohne
Gewalt, Tücke, Versprechungen willkührlicher Vor-
theile, Androhungen äußerer Nachtheile dieser Art —
die Meynung geltend zu machen, daß jenes Exist:-
rcnde, also auch der Staat, in einer anderen (wahr
oder scheinbar verbesserten Form besser cristiren wür-
de, und folglich darein verseht werden sollte. Ohne
diese Subordination des Aeußeren Gcwalthabciiden
miter die Wirksamkeit des (durch bloße Gründe thätigen)
Innern, wäre alle Verbesserung des in Posse ffon gc-
kommenen äußeren Zustandes, oder des jedesmal be-
stehenden Sraatskörpers, ohne Gewaltthätigkeit oder
Revolution für immer unmöglich.

Diese wenigen und einfachen Grundsätze geben den
richtigen Schlüssel zu sonst unauflöslichen Fragen: In
wie fern sind volilische Verdrängungen einer philoso-
Phijchcn Secte oder einer Kirck-e, Preßzwang und der-
gleichen, rechtmäßig? Unter welchen Bedingungen sind
Revolutionen unvermeidlich? Durch welchej Maaßrv-
scln können Revolutionen verhütet werden?

Vorzüglich dieser letzte Punkt ist der tiefsten, in-
nigsten Behcrzigimg werth. — Man denke sich die aller-
vollkommenste Konstitution! Wird es genug seyn,
wenn ste auf dem Papiere existirt, und ohne thätlichen
Widerstand oder lauten Widerspruch vom Volke an-
genommen ist? Nein! sie muß von den Bürgern aus-
geübt, vom Gesetzgeber nach den Zeiten und Umstän-
den bestimmt, vom Regenten gchandhabt werden.
Solches alles kann nur auf zweycrlcy Art geschehen:
freywillig oder gezwungen. Geschieht es mit Zwange,
so geschieht es gar schlecht und unvollkommen, nicht
dem wahren «sinne, sondern nur dem todten Buchsta-
den der Konstitution gemäß. Geschieht es freywillig,
so muß Ueberzeugung zum Grunde liegen; Ucbcrzeu-
gung setzt gewaltlose Verständigung und Belehrung
durch Gründe voraus. Allein, wenn die Konstitution
nicht oder schlecht beobachtet, angewendet und gchand-
habt wird, wenn Fehler und Mängel mit unter laufen:
(ist aber von allem, was Menschen verrichten, etwas
durchaus vollkommen? soll dann Nuge des Schlech-
ten, Wunsch und Vorschlag des Besseren nicht laut
werden dürfen? Ja! und je lauter und öffentlicher,
desto besser — in so fern nur keine Gewalt, Tücke,
Drohungen, Verheißungen, Bestechungen, als Mittel
zur Erregung eines Aüfstandes, angewendet werden.
Ist es falscher Tadel, sind es eitele Wünsche: wie
leicht wird es seyn, eben so laut und öffentlich die
gute Sache mit der siegenden Kraft der Wahrheit zu
rechtfertigen und das Nichtige jener Projette darzu-
thun! Die beschämten Schwärmer oder Verführer
werden weit eher verstummen, oder allen Glauben miS
Einfluß verlieren, als wenn gewaltsame Behandlung
ihnen den Schein und Namen von Märtyrern giebt?
Steht aber die Wahrheit auf Seite des rügenden
Schriftstellers oder Volkslchrers, dann wird die
Publizität und die allgemeine Aufmerksamkeit, welche
durch sein freymüthiges Urtheil erweckt und nntcrhal-
ten worden zur Vergütung des Schadens, zur Ver-
bessenmg des Fehlerhaften, zur Vervollkommnung des
minder Gute?» nöthigen. Hingegen: was muß die »in-
ausblcibliche Folge seyn, wenn dem Forschen, Prüfen,
Beurtheilen, der unverholencn Erklärung seiner Ge-
danke,» über alle politische Personen und Sachen —
mit einem Worte, der mündlichen und schriftlichen
Publizität ein Riegel gesteckt wird? Auf der einen
Seite wird jeder, welchem das Wohlgefallen Gottes
und der Beyfall seines Gewissens nicht über alles gilt,
und in allen Zeiten und Umsiänden das unvcrrückte
Augenmerk seines Verhaltens ist — und ach! wie
selten sind solà Engel in Menschengestalt! — also
jedermann, mit einer nicht in Betrachtung kommenden
Ausnahme, wird »an so sicherer, sorgenloser, ungc-
scheuet« in seinen Handlungen werden. Eigennutz,



20

Herrschsucht, Leidenschaft, werden an den Gesetzen
«an ihrer Auslegung und Anwendung künsteln, an den
RechrSformen drehen, an der Konstitution selbst nagen,
bis sie ihnen bequem sind. Unvermerkt und ungeahn-
det werden Mißbräuche entstehen, in die Länge sich

mehren, durch Verjährung Autorität bekommen, und
am Ende die ursprünglichen Gesetze und Ordnungen
verdrängen. Der leidende Theil wird, wenn er schon
nicht laute Klagen erheben darf, doch insgeheim seufzen
und murren; Mißmuth und Groll wird im Finstern
schleichen und im Verborgenen gähren, bis endlich
das noch so hart verschlagene Gefäß zerspringt, bis
eine Revolution mit ihren immer scheuslichen Folgen

Unterthanen aus Frankreich vertrieben, so hätte Bi-
gottcrie und Atheismus, Luxus und Sitten'iosigkeit
unter den höheren Klassen niemals die Oberhand ge-
wonnen; hätten nicht die Könige und Minister dieses
Reiches die Parlementer unterdrückt und dsrc es lls
c-ieket gegen freymüthige Redner und Schriftsteller
ausgefertigt, so wäre ihr Thron nicht umgeschmettert
worden.

Man durchgeh« die Geschichte aller älteren und
neueren Revolutionen: allenthalben wird man dieselbe
Ursache, nur mit verschiedenen Modifikationen, ent-
decken.

Durch so tausendfache Erfahrungen sollte doch
ausbricht. Wo also Hemmung der Glaubens- Denk-!endlich — ob Gott will! — die Menschheit sich witzi-
Lehr- und Preßfreyheit waltet; wo man nicht laut undlgen lassen, und das einzige sichere Mittel ergreifen,
öffentlich politisiren und auch kanncngicßern darf: danieder künftigen Revolution vorzubauen. Es ist wahr-
läßt sich früher oder später eine Revolution mit ma-ttich kein anderes, als wenn Per Staat und seine Ge-
thematischer Gewißheit prophezeyen. jwalthaber allen Meynungen und Aeußerungen, von

Man sage nicht: das ist nur bey schlechten Kon-!denen nicht gesetzmäßig und rechtsförimg erwiesen ist,
sticutionen der Fall; bey einer vollkommen guten Kon-daß sie dem äußeren Zwecke, welchen der Staat bc-
stmttwn kann es unmöglich jemals dazu kommen.nmrken soll, entgegen sind, freyen Lausslassen; wenn
Nein! ohne Publizität muß auch die beßte Konstitution,!Knirur und Aufklärung, wenn wissenschaftliche, bc-

blos
deren

so wie wir Menschen sind, verschlimmert und endlich!sonders moralische und religiose Anstalten, nicht
unheilbar werden. Das auffallendeste Beyspiel giebt ungekrankt bleiben, sondern ais heilige Dinge,
uns die Konstitution der christlichen Kirche. Wie voll-
kommen war sie nicht in ihrem göttlichen Ursprünge!
Aber nachdem Glaubcnszwang und blinder Gehorsam
von unwürdigen Oberen eingeführt, und der oberste

Grundsatz: Mein Reich ist nicht von dieser

Verletzung ein Frevel an der Menschheit ist, respck-
tirt werden.

Keine Konstitution, sey sie auch das rwn plus vkra
menschlicher Weisheit, kann von dieser Bedingung
ihrer «„verschlimmerten Fortdauer nnd ihres endlichen

Welt! beseitigt worden — da wurde sie ein Unge-Verfalls losgesprochen werden. Denn sie kann doch,
h?ucr, dessen sich die bedrängte Menschheit durch Re-als Werk der Menschen und Produkt der Zeiten, höch-
volutioncn und Religionskriege entledigen mußte. Und siens eine relative Vollkommenheit haben, das ist: nur
wodurch allein ist sie wieder allmählig ihrer ursprüng-für Menschen und Zcitumstände, wie solche bey ihrem
lichen Reinheit nahe gekommen? Durch den Protestait- Ursprünge waren, unverbesserlich gut seyn,
tismus, das ist, durch Freyheit des Glaubens von! Wir wollen uns gern bereden lassen, daß die Mensch-
jedem menschlichen Joche, durch Verwerfung allcrzheit niemals wieder in Barbaren versinken werde, und
zwingenden Autorität. jeinmal für immer über die Periode der Kindheit hin-

Dieselbe Bcwandniß hatte es mit der Mosaischen weg sey. In der That ist heut zu Tage viel Redens
Konstitution. Wären die Propheten, die wider Un-stmd Rühmens von der Mündigkeit der Nationen; hoch
orbmmgen und Mißbräuchc eiferten, auf Sittenvcr-^tönt das Evangelium: Das Reich der Vernunft
besscrung drangen, die nothwendigen Folgen der Laster-ist genahet. Wir wollen es nicht ungläubig ver-
hastigkcit, des Unglaubens und Aberglaubens, falscher
Politik lind nnpatriotischcr Unternehmungen, aufs an-
schaulichste vorstellten — wären diese Weisen, die

werfen. Aber das großjährige Individuum bleibt doch
in seiner Kultur nicht stehen, so daß seine Begriffe
und Absichten im künftigsten Lebensjahre durchaus

freylich keinen anderen als einen göttlichen in ihren» dieselben seven, die sie im dreyßigstcn waren. Seme
Gewissen und in ihrer Ueberzeugung liegenden BerusKenntnisse sind viel ausgebreiteter, sein Verstand Heller,
hatten, von den konstitutionellen Königen und Prie- seine Vernunft richtiger und fester geworden. Manche
stern nicht verschmäht, vertrieben oder getödtct worden,
so wäre Jerusalem und das jüdische Volk nicht der
schrecklich warnende Spiegel der göttlichen Slrafge-
richte für alle Nachwelt. Hätte in neueren Zeiten

Meynung findet er irrig, manche Maxime» unnütz,
welche er zwen Iahrzehende früher als einzig wa.hr
und gut ansehen mochte, glicht anders kann es auch
mit majorennen Völkern gehen. Stillstand in der

nicht Ludwig der vierzehente in den Hugenotten dieiKultur ist nicht möglich; entweder Rückfgll, oder Fort-
reiigioft Aufklärung und den sittlichen Kern scinerischritt. Bey steter Zunahme aber, muß die Nation



gewisse Stufen erreichen, auf denen ihr die gegm-wechtc; und schwerlich wird man einen Staat finden
wärtige Kultur eben so dürftig und kindisch vorkom-
men wird, wie uns die Kultur der früheren Jahr-
Hunderte. Folglich ist eine Nation immer minorenn
und majorenn zugleich; majorenn im Rückblicke auf die
niedrigeren Stufen der Kultur, auf denen sie ehedem
gestanden war; majorcnnssür eine Konstitution, wozu
noch ihren Vorältcrn die Sinne und Begriffe fehlten
minorenn ist sie, in sofern sie an die höheren Stufen
hinaufblickt, welche sie, vermöge der menschlichen Pc
ftkribjjität, noch zu ersteigen hat, und für eine Kon-
stitution, dergleichen erst in einer höheren Zone der
Kultur gewünscht, erfunden und ausgeführt werden
kann. So stolz wir immer auf unsere Vorältern hin
ab sehen mögen, so bescheiden sollten wir doch an die
intellektuelle, moralische und politische Größe der Nach-
weit hinaufdenken. Wir sind wahrlich eben so wenig
befugt und geschickt, ewige unwandelbare Konstitutio-
neu für die kommende» Geschlechter zu fankrionniren,
als hiezu die Vorwclr in Ansehung unser berechtigt war.

Wie! — mag vielleicht jemand einwenden —
Wahrheit und Verminst bleibt immer eine und eben

dcffen Bürger sich selbst ohne gewaltsame Einwirkung
von außen eine Konstitution gaben, wo nichr die Men-
schenrechte die Grundlage ausmachten. Allerdings
mögen die Mcnschenrechte nicht immer, oder vielleicht
niemals, so laut erklärt, so lebhaft anerkannt, soweit
ausgedehnt, so folgerecht angewender worden seyn, als
in unseren Tagen; aber ist es darum nicht möglich,
noch einen höheren Grad zu erreichen, ob wir es

gleich so wenig ahnden können, als es die Alten ge-
almdct hatten? Wahrhaftig alles Menschliche kann
höchstens eine relative Perfektion haben, wobey noch
immersorr Perscktibilität übrig bl-stöt. Wie also Be-
griffe, Einsichten, Umstände/ Bedürfnisse einer Nation

ch leise und unvermerkt ändern, wie Kenntnisse und
Erfahrungen tropfenweise zu Bächen, Flüssen und
Seen sich sammeln; eben so sanft und allmählig soll-
ten die Staatsvcrfassungen sich für dieselben ummo-

und jede reifere Erkenntniß, jede bessere Ein-
zeitlich einverleibt werden. So würde, wennjcht

einmal die Grundlage gut und unzcrstörlich ist, es
niemals zu einer gänzlichen und plötzlichen Umwand

dieselbe: also darf eine auf ihren Grundsätzen beruhendc^lung kommen : sowenig ein Gebäude, an welchen»
Verfassung in alle Ewigkeit nicht umgeändert noch ab-ijcde Ritzr, jeder Mangel in seinem Entstehen wahr-
gethan werden. Der Schluß ist meines Dünkens ein!genommen und ohne Verzug ausgebessert wird, bau-
wenig zu rasch. Angenommen, eine Konstitution be-

ruhe ans den einzig und ewig wahren Grundsätzen des
natürlichen Rechtes, worüber wir doch anderen, also

fällig werden und einstürzen kann.
Wer soll nun dergleichen Mängel und Fehler bc-

obachten und anzeigen, vor Schäden warnen, das
auch den künftigen Geschlcchtsfolgen, ihre UcdcrzeissBesscrc und Vollkommenere rathen und empfehlen
gung nicht vorschreiben dürfen, so ist gleichwohl nuridürscn? Jedermann, wer sich dazu geschickt halt,
die Grundlage selbst unvergängliche Wahrheit. Hin-und vorzüglich wer durch gemeinnützige Studien sich

gegen das Gebäude, oder die Anwendung jener Gnmd-Pazu cmalifizirt hat, in wessen Fach die Gegenstände
säge auf unsere jetzigen Bedürfnisse, Sitten lind Zeiten eingreifen. Regenten und Räthe dürfen hieraus kein
ist etwas positives, temporelles: also dem Wechsel, ausschließendes Privilegium machen. Denn sie sind
der Vergänglichkeit unterworfen. Wie wollen wir es immer etwas varthcyisch, weil das Vorhandene ihr
der Nachwelt verbieten, wenn sie sich getraut, auf der Geschöpf, die Staatsverhandlungcn ihre Arbeiten sind,
gleichen Grundlage ein zweckmäßigeres Gebäude auf- weil sie mit oder ohne Grund befürchten, solche Kri-
zuführen. Lehrt es ja die Geschichte, daß schon man-tiken möchten einen Schatten ans ihre Personen wer-
cher auf demselben Grunde gestandene Bau nicderge- sen und ihrem Kredit und Interesse nachtheilig wer-
rissen worden. Denn man müßte wahrlich eben so den, oder nur weil sie aus Gewohnheit für die jetzige
dreist als unwissend scm», um zu behaupten, daß die! Ordnung eine Vorliebe und blinde Anhänglichkeit be-

Menschenrechte erst seit nenn Jabren entdeckt oder zur kommen haben.
Gründung eines Staates angewendet worden seyen. O welcher unendliche Segen würde sich auf d-e
Der Republikaner Cicero sagt: sus elk c/uae- spätesten Nachkommen forterben, wenn man we-se
/wttm -raguabile: negris onim «lircr ellöt jus. — genug wäre, durch Befolgung solcher Maximen küus-

Lcnrà (ici elì Nomwvm) : iäem civile tige Revolutionen voraus zu vereiteln!
Äks riebet. — sus civile elì arguwur cog/làra US,
gui ejusclem civitutls lunt, scl res kuus cotmsnclgs.—
suris, kons est. Kann man die Menschen- Noch ist eine andere wenigstens Nicht minder wich-
rechte, kann man Freyheit und Gleichheit ausdrückli-tige Rücksicht, in welcher die Anstalten der Er-
cher, bestimmter und allgemeiner anerkennen, als issziehung und des Unterrichts dem Staat nicht unter-
dwsen Säßen geschieht Moses, Lvkurgus, Solon worsen sind, sondern^ vielmehr ein hyheres Ansehen
daueren schon ihre'Konstitutionen auf die Menschen-Haben. Von dieftr Seite scheint wirklich die Auflig?



rung, wie mancher freylich in einem^ganz andern
Sinne wähnt, eine Gegnerin der Staatskunst zu
seyn. Sie arbeitet nämiich auf nichts anders hin,
als Gesetze und Regierungen größtcntheiis unnöthig zu
machen, gleichwie die Diätcttk die Praxi der Aerzte
größtentheils überflüßig machen sollte. Tenophon stellt
in seinem politischen Roman, Cyropädie betitelt,
ein Ideal von nationellcr Erziehung auf, welches er
den Persern andichtet. „Sie greifen, sagt er, meines
Bedünkcns die Pflege des gemeinen Wohls am rech-
ten Ende an. Sie gehen nämlich darum nicht gleich
andern Staaten zu Werke. Die meisten Staaten las-
fen ieden Bürger seine Kinder nach eigener Willkühr
erziehen und die Aeltcrn selbst nach ihrem Sinne les
den; hintcnher gebieten sie ihnen, nicht zu stehlen,
nicht zu rauben, nicht gewaltsam ein fremdes Haus
zu betreten, niemanden widerrechtlich zu schlagen,
nicht ehezubrechcn, nicht ungehorsam gegen einen

Obern zn seyn, und anderes dergleichen. Wenn aber

jemand eines dieser Gebote übertritt, so legen sie ihm
eine Strafe auf. Hingegen die persischen Gesetze sind

zum voraus darauf bedacht, daß gleich anfangs die

Bürger nicht solche Leute werden, die fähig wären,
sich eine schlechte oder niederträchtige Sache gelüsten

zu lassen." Wie manches Gesetz und Tribunal wur-
de nicht überflüßig werden, oder doch gute Ruhe be-

kommen, wenn die Erziehung diesen ihren Zweck

mehr oder minder erreichen würde! Und das Reich

Gottes, wozu Jesus, als sein Bevollmächtigter, die

Menschheit eingeladen hat, was ist es anders, als
eine Gesellschaft von Menschen, welche so denkt und

handelt, daß keine obrigkeitliche Gewalt in derselben

nöthig ist; die nicht mir alle Pflichten der Berechtig-
keir gegen einzelne Mitglieder und gegen die ganze Ge-

sellschaft um Gottes und Jesu willen überflüßig erfüllt,
sondern unbedingte Menschenliebe, Gemeinnützlichkeit,
Aufopferung der Kräfte und Güter zum Beßttn der

Brüder, Nachsicht, Geduld, Versöhnlichkeit, Kinder-
liebe zur herrschenden Maxime ihrer Gesinnungen und

Handlungen macht, und hierinn ihre Wonne und

Seligkeit findet Die der Existem des Staates daher
drohende Gefahr ist, leider! so weit entfernt, daß

gewisse Leute vom ächten Christenthum urtheilen, es

sey nur in Utopien zu Hause: und wirklich mag die

gänzliche Realisierung dieses Ideals einem übcrirrdi-
sehen Zustande aufbehalten seyn.

Vielmehr, wenn Gesetzgebung und Regierung nicht
durch den Einfluß der sittlichen und religiösen Volkser-
zichnng merklich erleichtert würde: sie müßte unter
dem Schwalle des zu bezähmenden Bösen erliegen;
die gewaltsamsten Zwangmittcl würden ohnmachtig
seyn, um ihren Zweck nur einigermassen zu erreichen.

Man stelle sich ein Volk vor ohne moralischen Sinn,
ohne Gottesfurcht, das nichts über die Gräber hinaus
glaubt, hoffet oder scheuet, keine andern Güter, als
die sinnlichen und zeitlichen schätzet, keine innere
Triebfeder zur Erfüllung seiner Pflichten, keine innere
Zügel für Beherrschung seiner Begierden und Leiden-
schaften hat. Wo ist der politischeHcrkulcs, welchem
es nicht grauen müßte, die Regierung desselben zu
übernehmen? Doch ein ruhiger Staat ohne Religion
soll, wenn er anders nicht Unding ist, noch erst zur
Wirklichkeit kommen; und Piutarch ist von der Er-
fahrung noch nicht widerlegt, welcher geradezu bc-
hauptet, es sey eher möglich, eine Stadt
in die Luft, als einen Staat ohne Rcli-
gion zu gründen.

Ich kann mich nicht enthalten, über diesen unend-
lich wichtigen Punkt auch einige Stimmen unserer
Zeiten hören zu lassen.

In Hufeland's Kunst das menschliche Leben zu ver-
längern, ste Auflage, ist dem Äbzchnitte über den
Werth glücklicher Ehen eine Empfehlung guter Er-
ziehungsanstalten beygefügt. Ein Recensent in der
A. L. Z. nimmt daher den Anlaß zu folgender Rc-
flexion: „Gesetze und Strafen können wohl die Alis-
brüche des Bösen abhalten (und doch nur unvollkom-
men) aber sie bilden den Menschen nie. Nur
das, was in der Zeit der Kindheit und Jugend uns
mitgetheilt wird, geht in unsere Natur und Wesen
über, wird mit unserer Konstitution so verwachsen
und verwebt, daß wir es zeitlebens, es sey nun gut
oder böse, nicht wieder loswerden können. " Und in
der O. A. L. Z. St. 77. Jahr 179« sagt der Reccn-
sent einer politischen Schrift: „Es kaun kein Gc-
setz fruchten, keine Polizeyanstalt von
guten Folgen seyn, wenn nicht Verstand und
Herz des Staatsgliedes gebildet, und der Bürger für's
Gute empfänglich gemacht ist. Erziehung ist das
wichtigste erste Mittel, das Staatsglied dem höchsten
Zweck des Staates gemäß zu leiten; und dieß zwar
nicht bloß öffentliche; die Erfahrung beweist
es, daß diese gerade am welligsten wirkte. Wird auch
durch öffentliche Erziehungsanstalten noch so sehr ge-
sorgt, so können ihre Wirkungen nur äusserst unsicher
seyn, wo nicht auch die Privat erzi ehung der
öffentlichen parallel ist. Auf diese wird wohl die
Rcgierungsgewalt ihr vorzüglichstes Augenmerk zu
richten haben. Sie ist nicht bloß verpflichtet dazu;
sie hat selbst die Befugniß, voll jedem Mitglied des
Staates zu verlangen, daß er sich bemühe taugliche
Bürger an seinen Kindern einst dem Staate zu lie-
fern. " — Darum findet derselbe Gelehrte es rathsam,
die Lehre von der öffentlichen Erziehung vor alle»



Theilen der Staatsverwaltungslchre, in Ansehung
der innern Verhältnissen des Staates, vorauszusetzen.

Hieraus folgt unwidersprcchlich, daß der Staat
um seiner eigenen Eristcnz willen, die Aufklärung,
Moralität und Religiosität, in seiner Mitte bcgünsti-
gen, folglich die dazu nöthigen schulen und Kirchen
schützen, und ihnen hinreichenden Unterhalt zukommen
lassen müsse: doch mit der unverletzlichen Vorsichts-
regel, daß die Lehrer nicht von der Willkühr der
Gewalthaber abhängig werden, als Crcaturcn derlei-
den reden oder schweigen müssen, und so der Volks-
unterricht zum Werkzeug der jedesmaligen Politik
ausarte, denn in solchem Falle würde Wahrheit unss

Weisheit bald aus dein Staate entweichen, und ihn
allen verderblichen Folgen der Falschheit in Thorheit
überlassen.

Zwischen der Gesellschaft des innern, und jener
des äusser,, Zweckes, oder mit unsern Alten zu reden,
zwischen dem geistlichen und weltlichen Stande und
Amte herrsche ans gegenseitiger Achtung der genau
bestimmten Rechte und aus zarter Schonung der fein
geschnittenen Grenzen das veßte Vernehmen; aber
kein Theil soll im Gebiete des andern herrschen wol-
len, ui'.d der Einfluß des erster» in den letzten soll
durchaus gewaltlos und unsichtbar seyn. Wenn so

der Name Gottes einmal geheiligt wird: dann
wirb derStaat Gottes beginnen: dann wird die
Freyheit, der Friede, die Wohlfahrt entstehen,
weiche jedem reinen Herzen einzig und allein genügen
kann.

»Mir kommt es so vor, schreibt der biedere
Wandsbecker Botte mit seiner naiven Treuherzigkeit,
daß die äußern Einrichtungen es allein wohl
nicht gar thäten. Es giebt Republiken, und doch
sind dort Mißvergnügte. Also am Menschen liegt
es. Dem ist nichts gut, und nichts recht; der will
immer etwas anderes und etwas neues, will immer
bauen und bessern; ist immer nicht reich, nicht mäch-
tig, nicht geehrt genug; und der macht gute
Einrichtungen schlecht, und schlechte gut,
(je nachdem er einen so oder anders beschaffenen
Sinn mitbringt). Der Mensch muß also gebessert

werden; und, würde ich rathen, nicht von aussen
hierein. Dreht man doch nicht am Zeiger, daß
das Werk in der Uhr recht gehe, sondern man bessert
das Werk in der Uhr daß der Zeige? recht gehen
könne. Eben so möchte ich auch bey dem Men-
schen nicht bloß am Zeiger gedreht, sondern das In-
wendige gebessert haben, damit auf dem Zifferblatt
sich alles von selbst mache. Ich möchte überhaupt
eine Besserung, dadurch nicht einem Memchen gegen
den andern, einer Parthey gegen die andere, einem
Volke gegen das andere, sondern dadurch allen

Menschen, allen Partheyen, allenLZölkern gehol-
sen würde; kurz eine Besserung, welche die Bösen
gut, die Ucbelgesinnten wohlgesinnt, die Thörichten
weise, die Treulosen treu w. und so, ohne Ausnahme
alle Menschen, Hohe und Niedrige :c. zu guten,
bescheidenen, barmherzigen, großmüthigen, edeln und
glücklichen Menschen mache. Und das ist die Bes-
strung, die ich in Vorschlag bringe, und, der große
königliche Weg zur Freyheit, der niemand gereut."

Vollziehungsd irektorium.
Beschiuß vom 9ten Jenner 1799.

(Gleichseyung der gerichtlichen vorladungsge«
bühren iin Distrikt lVillisau mir jenen de»
Aanlons Lugern.)
Das Vollziehungsdircktorinm auf den ihm eiuge-

kommenen Bericht, daß die Gebühren der gerichtlichen
und gastgcrichrlichen Vorladungen im Distrik Willisau
stärker >'eyn, als in dem übrigen Kanton Luzcrn ;

Erwägend, daß die konstitutionsmäßige Einheit, und
die Einförmigkeit eines wohleingerichteten Rechlsgall«
gcs, dieser Verschiedenheit völlig entgen seyen;

Nach Anhörung stineS IustizministerS

beschließt, was folgt:
r. Von dem Tage der gegenwärtigen SchluZnàe

an zu rechnen, sollen die Gebühren der gericytttchen
und gastgcrichtlichen Vorladungen in, Distrikt Willlsau?
denen des übrigen Kanton Luzern gleichgesetzt seyn.

-. Dem Iustizminister ,st die Vollziehung des ge-
gcnwärtigcn Bescblusses aufgetragen, welcher in da»
Tagbiatl der gesetzlichen Beschlüsse eingerückt werben soll.

Luzcrn, den 9. Ienner >799.
Präsident O b e r l i u.

Der General-Sekretär Mousson.

Beschluß vom loten Jenner 1799.

Stemplung der gerichtlichen Scripture«.
Das Vollziehungsbireklorium nach Anhöruva des

Begehrens des Kantonsaerichlsschreibers von Bern,
welcher zu wissen verlangt, ob alle Scriptiiren, Ur-
chclle, Instruktionen, Empfangscheine von Prozeduren,
und namentlich die Register und Protokolle aufStem-
velvapier geschrieben werden sollen, um als Beweist
gelten zu können;

Erwägend, daß zufolge des Gesetzes vom 9. Wein,
monat nothwendig seye, daß alle Prozeduren, Prvto-
kolle und Urtheile auf Stempelvapier geschrieben wer-
den, damit denselben Glauben beysemehen werden


	Einige Gedanken über das Verhältniss der wissenschaftlichen Anstalten, der Schulen und Kirchen zum Staate

