
Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2018)

Heft: 144

Artikel: Immersion 5 : Dauertaufe : Kunst im Gesamtkunstwerk Konsum

Autor: Scheller, Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IMMERSION 5

Dauertaufe
Kunst im Gesamtkunstwerk Konsum

Jörg Scheller

Wenn der Begriff «Immersion» fällt, ziehen vor dem inneren

Auge kulturaffiner Menschen sogleich Bilder aus Medienkunst,

Installationskunst und Virtueller Realität auf. Immersion, das

ist das ästhetisch-technische Taufritual der Kulturindustrie
wie auch des Kunstbetriebs im langen 20. Jahrhundert: eintauchen

in künstliche Erlebniswelten, partizipierend agieren

statt distanziert beobachten, Teil des Ganzen werden anstatt
das Ganze zerteilen. Ob begehbare Environments von Pierre

Huyghe, Kinofilme mit mobilen Ouftspendern [Sniffman] oder

VR-Brillen-Kunst von Rachel Rossin - immersive Kunst und

Ästhetik scheinen der adäquate «Ausdruck eines Weltverhältnisses»

zu sein, «das an die Stelle eines Subjekt-Objekt-Dua-
lismus Verwobenheit und Relation setzt», wie es im Begleittext

der Berliner Ausstellung Weit ohne Aussen. Immersive

Räume seit den 60er Jahren 12010] hiess.

DIE GASHÜLLE DER KUNST

So betrachtet, entspricht Immersion postmodern-posthumanistischen

Existenzverhältnissen im Allgemeinen, mithin der

Hybridisierung, der Mensch-Ding-Kollektive, der Relationalität
und des Denkens in Kontinua, wie es etwa die Akteur-Netz-
werk-Theorie verficht:

«Wir leben in einer Hybridwelt, die gleichzeitig aus Göttern,

Menschen, Sternen, Elektronen, Atomkraftwerken und

Märkten besteht, und es ist unsere Pflicht, daraus entweder

<Verwirrung> oder etwas «Ganzes und Geordnetes* zu

machen, eben einen Kosmos und damit <Kosmopolitik>

zu betreiben [...]. Sobald es nicht länger einen Geist-im-

Gefäß gibt, der mit seinem Blick auf eine Außenwelt starrt,
wird die Suche nach absoluter Gewißheit weniger
dringlich.»1

Die postmoderne «Explosion der Ästhetik außerhalb ihrer
traditionellen Grenzen»2 begleitete nicht nur eine Explosion der

Epistemologie ausserhalb ihrer traditionellen Grenzen, sondern

auch eine Explosion der «Ästhetik der Existenz» [Michel
Foucault], Auf dem Höhepunkt der Postmoderne-Oiskussion Ende

der 1980er Jahre konstatierte der Philosoph Wolfgang Welsch,
die Postmoderne zeige «eine besondere Affinität zu ästhetischen

Phänomenen, man könnte geradezu von einer ästhetischen

Prägung der Postmoderne sprechen [...], vom neuen Styling

der Privat- und Konsumsphäre über die neue Rhetorik des

Schönen bis hin zu ästhetischen Trends der Freizeitgestal¬

tung.»3 Sein französischer Kollege Yves Michaud sprach fünfzehn

Jahre später von der «l'art à l'état gazeux» - die Kunst

sei in ihren gasförmigen Zustand eingetreten und wabere noch

in die entlegensten Gebiete.11 Gesetzt den Fall, dass diese

These - im Sinne von Günther Anders' Diktum «Übertreibung in

Richtung Wahrheit» - zutrifft, liesse sich sagen, dass Kunst

und Ästhetik im 21. Jahrhundert eine eigene Atmosphäre, eine

Gashülle zweiter Ordnung bilden. Die Menschen bewegen sich

in ihr wie Fische im Wasser.

MODERNE RAUMSCHEU

Weite Teile des modernistisch-humanistischen Kunstverständnisses

hingegen, das sich seit dem 19. Jahrhundert in hetero-

topen Räumen wie dem Salon und dem Museum entwickelt hat,

müssten, eingedenk seiner spezifischen Rezeptionsformen,
als Ausdrucks des Begehrens nach Distanz, Abgrenzung,

Aussonderung und Absonderung gelten. Hier das Werk, da die

Betrachterin. Hier das Objekt, da das Subjekt. Hier die

Menschen, da die Dinge. Dahingehend vollzögen dieses Kunstverständnis

und die entsprechende Kunstproduktion jene Trennung

nach, die in der Moderne zwischen Natur und Kultur herbeigeführt

worden war.

Im westlich-modernistischen Verständnis war Natur, wenn

sie nicht gerade nostalgisch verklärt oder romantisch überhöht

wurde, das zu Beherrschende, ja zu Überwindende, weil Gefährliche,

Feindliche, Willkürliche. Als Instrument dieses Begehrens

nach Überwindung wurde Kultur «über die Grenze definiert,
die nicht nur Ordnung und Chaos, sondern auch «Eigenes* und

«Fremdes*, «Hier* und «Dort*, «befriedete* und «feindliche*

Sphäre trennt.»5 Vielleicht hat es genau dieser Trennung, dieses

«Auftauchens» und ««Aussteigens» aus fragilen, prekären
Existenzverhältnissen bedurft, um das ästhetische Erlebnis

der Immersion attraktiv zu machen - attraktiv im Sinne eines

affizierenden Wiedereintauchens in jene konkrete wie auch

imaginierte dritte Dimension, die um 1900 vom Kunsttheoretiker

Wilhelm Worringer noch mit dem Attribut des «Ouälenden»

versehen worden war.6

Der Ursprung der Kunst, postulierte Worringer in seiner für
den Expressionismus einflussreichen Schrift Abstraktion und

Einfühlung [1907], sei die «Raumscheu».7 Am Grunde menschlicher

Existenz liege nicht der «Einfühlungsdrang», sondern

der «Abstraktionsdrang». Ersterer habe ein «glückliches pan-
theistisches Vertraulichkeitsverhältnis zwischen Menschen

und Außenwelterscheinungen» zur Bedingung.8 Im Urzustand

16



konjunktur von immersiven Kunst- und Kulturformen in

Postmoderne und Gegenwart mit der - relativen - Entrücktheit aus

der Willkür der Natur sowie der Einsicht, in einer «Hybridwelt»
[Latour] zu leben. Doch der ehemalige «Geist-im-Gefäß»

[Latour], dessen immersive Erlebnisse sich primär auf die

«Angleichung der Wahrnehmung des Bildobjekts an die

Wahrnehmung einer realen Sache»10 beschränkte, hat das «Gefäß»

verlassen, ist eingetaucht in den redesignten «Kosmos»

[Latour],

seien die Menschen jedoch von existentieller Angst erfüllt

gewesen und hätten versucht, sich den Fährnissen der dritten

Dimension, realiter wie auch in der Vorstellung, zu entziehen:

Wer weiss, vielleicht lauert hinter dem Hügel ja der Säbelzahntiger?

Deshalb stünde am Anfang des Kunstschaffens die

zweidimensionale, distanzschaffende, das Chaos konterkarie-
rende Abstraktion. «Abstraktion» kommt vom lateinischen
Verb «ab-strahere», also «abziehen, trennen». Die der

«Immersion» etymologisch zugrunde liegende «Taufe» hingegen

ist ein Akt der Verbindung.

VERWOBEN HEITSAFFINITÄT

Nach der - mehr oder minder erfolgreich vollzogenen - Trennung

von der Natur und der Zähmung des dräuenden Raumes

stellte sich indes ein Bedürfnis nach jener Verwobenheit

mit dem Umraum ein, die die Menschen eben noch mit Unbehagen

erfüllt hatte - vergleichbar den Lichtkulten der modernen

Aufklärer, die von mystischem Obskurantismus begleitet
wurden und letztlich die schwarze Romantik auf den Plan riefen.

Seit den 1960er Jahren, also jener Zeit, in der immer mehr

Bewohner der westlichen Konsumsphären in den Genuss einer

halbwegs befriedeten, halbwegs sicheren, halbwegs komfortablen

Existenz kamen, macht sich in der Kulturindustrie wie

auch im Kunstbetrieb folgerichtig eine Raum- und Verwoben-

heitsaffinität breit - sei es zum virtuellen Raum, den man

mit VR-Brille durchschreitet, sei es zur partizipativen Kunst,

bei der man selbst Teil der Arbeit wird, sei es zur Environmental

Art, die sich bereits in Tadeusz Kantors Werk der 19A0er Jahre

andeutet.
In Kantors theatraler Performance Powrät Odysa [Die Rückkehr

Odysseus', 19AA] befand sich das Publikum «inside a

work of art; surrounded by debris, different objects such as a

broken wheel, decayed wooden boards, a stolen loudspeaker
which was used to broadcast Homeric odes, etc.»9 Es ist eine

Ironie des Schicksals, dass wir uns heute, da die Natur zur

[TechnolKultur und die [TechnolKultur zu einer paradoxen zweiten

Natur geworden ist, dauerhaft, ja unausweichlich «inside a

work of art» befinden, also tief in eine transformierte, ästheti-
sierte, redesignte Welt eingetaucht sind. Wenn Künstler in

dieser Welt immersive Environments anfertigen, dann nach

dem Matroschka-Prinzip: ein immersives Environment in einem

immersiven Environment in einem immersiven Environment...

Immersion ist somit mehr als Virtual Reality und

Raumkunstexperimente. Wie eingangs erwähnt, korreliert die Hoch-

DIE DAUERTAUFE DES KONSUMS

Vor diesem Hintergrund ist es angebracht, den Begriff der

Immersion aus seinen engen Zusammenhängen zu lösen und ihn

für das Gesamtkunstwerk der redesignten Welt und ihren

Kulminationspunkt, die Konsumkultur, fruchtbar zu machen.

Die schnell etwas billig wirkende Zweckentfremdung des

Begriffs «Gesamtkunstwerk» ist in diesem Fall legitim. In

Richard Wagners immersivem Kunstverständnis, das Charakteristika

der postmodernen Entgrenzungsästhetik vorwegnahm,
zeichnet sich ein radikaler Wille zur Überführung der Kunst ins

Leben ab, der sowohl für die Avantgarden seit 1900 wie auch

für die Konsumkultur, die noch jede Kartoffelchipspackung zum

Kunstwerk stilisiert, typisch ist.

Wagner hoffte, dass die Zuschauer seiner Aufführungen
derart vom Bühnengeschehen absorbiert würden, dass sie

die Grenzen des Theaterraumes vergässen. Sie sollten aber

nicht nur temporär in die Aufführung eintauchen, sondern in

der Folge selbst zu Täufern werden - zu Propheten und Stiftern
einer neuen Gesellschaft, geeint durch Kunst und Ästhetik

statt durch Politik und Religion. Die temporäre Immersion, so

Wagners postpolitische Utopie, würde zu einer permanenten

Fortsetzung des Bühnengeschehens im Leben führen.

Immersion findet hier auf zweifache Weise statt: zum einen

situativ im abgedunkelten Festspieltheater, zum anderen

im erweiterten Sinn auf politisch-ökonomisch-sozialer Ebene.

Die Verkunstung des Lebens, die sich bei Wagner unter

romantisch-idealistischen Vorzeichen vollziehen sollte, ist
heute unter konsumistischen Vorzeichen Realität geworden.
Wenn die Konsum- und Technologiesphären immersiv werden,

wenn die Welt mit einem engmaschigen Netz aus technisierten

Konsumtempeln, Konsumfesten und Konsumwettbewerben

überzogen ist, dann ist die Menschheit endlich geeint -
und frei: «You are free to do anything, as long as it involves

shopping» [Slavoj Zizekl Insofern ist Immersion heute mehr

als ein ästhetisches Taufbecken, in das sich, wie in eine

Kunstausstellung, nach Belieben eintauchen, wieder auftauchen
und aussteigen lässt. Immersion ist so allgegenwärtig wie die

Konsumkultur und die invasiven, sich mehr und mehr mit
dem biologischen Leben verzahnenden Technologien als
solche:11 «Die Konsumwelt ist zu einer großen Fürsorgemaßnahme

für das Individuum geworden. Einzelne Dinge nehmen

dabei die Rollen von Lehrern, Therapeuten, Trainern oder besten

Freundinnen ein. [...] Galt es lange Zeit als Fetischismus

oder zumindest als infantile Geste, wenn Dinge vermenschlicht

17



und als Partner angesehen wurden, so findet eine solche

Distanzierung in der entwickelten Markenkultur kaum noch

statt.»11 «Distanzierung» ist der Schlüsselbegriff. Wenn keine

Distanz zur Konsumkultur und ihren Bedingungen der Möglichkeit,

den modernen Technologien und der kapitalistischen
Wirtschaftsform, gegeben ist, dann ist Immersion im systemischen
Sinne sowohl perfekt wie auch begrifflich obsolet. Eine Taufe,

aus der sich nicht auftauchen lässt, ist keine Taufe mehr. An

diesem Problem arbeitete sich schon Jean Baudrillard in den

1970er und 80er Jahren ab, als er die «Agonie des Realen»

verkündete und dabei ausgerechnet einen Begriff verwendete,

der seiner Theorie zufolge keinen Sinn mehr ergab: Realität.

1 Bruno Latour, Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit
der Wissenschaft, Berlin: Suhrkamp 2002, S. 27.

2 Gianni Vattimo, Das Ende der Moderne, Stuttgart: Reclam 1990, S. 59.

3 Wolfgang Welsch, «Einleitung», in: ders. [Hrsg.], Wege aus der Moderne.

Schlüsseltexte der Postmoderne-Diskussion, Weinheim: VCH, Acta
Humanoria 1988, S. AO.

A Yves Michaud, L'art à l'état gazeux. Essai sur le triomphe de l'esthétique,
Paris: Éditions Stock 2003.

5 Hartmut Böhme, Vom Cultus zur Kulturwissenschaft]. Zur historischen
Semantik des Kulturbegriffs, www.hartmutboehme.de/volltexte/
kulturwissenschaft/ C19.9.2018].

6 Wilhelm Worringen Abstraktion und Einfühlung: Ein Beitrag zur
Stilpsychologie, Leipzig und Weimar: Verlag Gustav Kiepenheuer 1981,
S. 21.

7 Ebd., S. 15.

8 Ebd.

9 Michal Kobialka, Let the Artists Die? An Interview with Tadeusz Kantor, in:

The Drama Review, Vol. 30, No. 3,1986, S. 177-183, S. 182.
10 Lambert Wiesing, Artifizielle Präsenz. Studien zur Philosophie des Bildes,

Berlin: Suhrkamp 2005, S. 109.

11 Wolfgang Ullrich, Habenwollen: Wie funktioniert die Konsumkultur?,
Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag 2006, S. 3A.

IMMERSION 6

Dispositifs attentionnels
et immersion musicale

farMartin Kaltenecker

On pourrait désigner les lieux exceptionnels, spécifiquement

conçus en vue d'une écoute concentrée et qui se démarquent
de la situation normale du concert, de dispositifs d'écoute. Il

s'agit parfois de salles idéales, de lieux imaginaires ; il faudrait

toujours, écrivait Novalis par exemple, contempler une statue

avec accompagnement de musique, et n'écouter la musique

qu'en de beaux endroits.1 Au début du XIXe siècle, on conseille

souvent de cacher les musiciens à la vue de l'auditeur, de les

faire jouer dans des niches, de part et d'autre d'une scène,

derrière un rideau de gaze, et de baisser les lumières, utopie

reprise en partie dans «l'abîme mystique» de l'orchestre

wagnérien à Bayreuth.

RHÉTORIQUE - CONTRAINTE - ABSORPTION

En tentant de retracer l'origine de tels dispositifs d'immersion

musicale, il est important de considérer une salle comme la

matérialisation d'un discours sur la musique - discours au

sens fort, foucaldien, du terme, qui désigne un réseau de

textes qui forment, à une époque donnée, une masse critique
et qui entraînent des effets concrets. Une «généalogie»
des dispositifs d'écoute n'est pas une liste; il s'agit de voir en

quoi ceux-ci demeurent une invention isolée ou reflètent une

conception dominante. Résumons cette évolution à grands

traits. Au XVIIIe siècle, la musique est saisie largement à

travers le modèle de la rhétorique. Dn adresse à l'auditeur

l'équivalent musical d'un sermon ou d'une plaidoirie, objet qui

doit le séduire et le persuader sur l'instant; les applaudissements

qui fusent [après un air, après le premier solo d'un

concerto] installent un rapport interactif d'appréciation
immédiate. Le silence quasi religieux, préconisé dans des

manuels de savoir-vivre au début du XIXe siècle et rappelé

dans d'innombrables règlements de concert, se répand de plus

en plus dans la salle de concert au siècle suivant; c'est le

cadre où se déchiffre une musique éventuellement complexe,

qui bouscule le jugement et demande à être réécoutée. Pour le

véritable mélomane, lit-on en 1826, «l'activité intellectuelle

18


	Immersion 5 : Dauertaufe : Kunst im Gesamtkunstwerk Konsum

