
Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2016)

Heft: 133

Artikel: Zuhören als künstlerische Praxis : ein Werkstattbericht aus dem Institut
für angewandtes Halbwissen

Autor: Bebber, Benjamin van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zuhören als
künstlerische Praxis
Ein Werkstattbericht aus dem Institutfür angewandtes Halbwissen

Benjamin van Bebber

Das Institut für angewandtes Halbwissen ist entstanden aus der Zusammenarbeit des Composer-

Performers Leo Hofmann, der Regisseurin und Bildenden Künstlerin Leonie Böhm und dem Musiktheater-

Regisseur und Performer Benjamin van Bebber. Als musiktheatrales Interventionsteam entwickelt das

Institut künstlerische Kommentare zu Institutionen oder Aufführungen. Mit dem Begriffdes Halbwissens

bejahen sie das Theater als Medium des Unfertigen und Zufälligen. Ausgangspunkt ihrer Arbeit ist dabei

das Zuhören. Zuhören als Möglichkeit zur Partizipation, denn Partizipation ist angewandtes Halbwissen.

Wenn ich mit der U-Bahn fahre, höre ich meistens Musik. Meine

Kopfhörer sind mein Zuhause. Ich statte meinen Alltag mit
einem Soundtrack aus und verstärke so die spezifische
Wahrnehmung meiner Umwelt. Die Musik füttert mein Imaginäres
und grenzt mich wie ein akustischer Kokon gegen das

Rauschen der Welt ab. Zugleich aber verbinden sich all die visuellen,

taktilen Eindrücke, die mir begegnen, mit der Musik und

resonieren, von ihr getränkt, in meinem Körper. «Beim Musikhören

fällt die Trennung zwischen Mensch und Welt, der Mensch

überwindet seine Haut oder, umgekehrt, die Haut überwindet

ihren Menschen. [...] Beim Musikhören findet der Mensch sich

selbst, ohne die Welt zu verlieren, und er findet die Welt, ohne

sich selbst zu verlieren, indem er sich selbst als Welt und die

Welt als sich selbst findet.»1

Vielleicht summe ich auch leise vor mich hin, während ich

Musik höre, die Stirn in erregten Falten, rhythmisches Fingertippen

auf den Knien, den Mund ein wenig geöffnet... Bewusst

oder nebenbei - im Musikhören stellt sich mein Körper durch

kleine Ergänzungshandlungen auf die Musik ein. Diese kaum

merklichen Handlungen teilen etwas mit und geben Einblick in

die Intimität eines hörenden Bei-Sich-Seins. Im Musikhören ist
der Moment der Verinnerlichung auch immer einer der Öffnung:

er Körper wird Resonanzraum und verbindet sich dadurch mit

der Welt. Das Musikhören über Kopfhörer prägt längst unser

alltägliches Zusammenleben. In öffentlichen Verkehrsmitteln,
Straßen und Warteräumen erscheint Gemeinschaft oft als

Nebeneinander selbstversunkener Resonanzkörper. Jenseits

dieser kollektiven akustischen Individualisierung findet

gemeinsames Musik-Hören wohl vor allem über die Beschallung

in Supermärkten statt. Nur noch ausnahmsweise wird

Musik im Konzert und auf Partys erlebt. Hier kann die Musik als

Befreiung vom Individualisierungs-Imperativ genossen werden,

sie unterliegt aber zugleich dem Verdacht kollektiver Überwältigung.

Die alltägliche Praxis des Zuhörens auf ihre ästhetischen
und gesellschaftlichen Potentiale hin zu befragen, wäre also

Gegenstand musikalischer und musiktheatraler Forschungen:
Wie hören wir zu und welche Art von Kommunikation und

Gemeinschaft formiert sich in Anbetracht heute vorherrschender

Hör-Dispositive? Wem hören wir zu und wie aktiv können

wir uns darin selbst - als relevante Resonanzräume -
wahrnehmen? Wie wir der Welt hörend begegnen, ist nicht zuletzt
eine ethische und politische Angelegenheit und kann durch

Musiktheater erfahrbar gemacht werden.

FLÜCHTIGER SCHALL

Unsere Körper sind für Schallwellen permeabel, das heisst wir
werden von Musik - nicht nur im übertragenen Sinne - berührt
und sogar «ergriffen». Wir sind musikalischen bzw. akustischen

Phänomenen anders als Bildern bzw. optischen Phänomenen

ausgeliefert: «Man spürt [die Musik], man weiss, dass

Das Institut für angewandtes Halbwissen ist zu Gast in

Bern und zeigt die partizipative Aufführung:

wir/ wir/ wir - zur Politik der Freundschaft

19.5.2016: Duett-Version
3.6.2016: Version mit Zuschauer-Chor

jeweils um 22.00 Uhr im Kubus am
Waisenhausplatz, KonzertTheaterBern.

23



Wer hört wem zu? Leonie Böhm am Cello reagiert aufdie Gesten-Choreografie Leo

Hofmanns, der aufdie Einspielungen über Kopfhörer reagiert. Performance «Best of
Greatest Hits», November 2015, Kampnagel, Hamburg. Foto: Joscha Schell

man sie erleidet. Dieses wissende Erleiden heisst im griechischen

pathein. Der Empfang von Musik im Bauch [und in der

Brust, im Geschlecht, im Kopf, kurz, in allen zur Schwingung

disponierten Körperteilen] ist Pathos, und sein Effekt ist
Empathie in die Botschaft»2.

Als Pathos ist Musik weniger in ihrer Quelle als im Zuhören

verankert. Als Empathie in die Botschaft verschwimmen im

Zuhören die Grenzen zwischen Innen und Aussen, zwischen

aktiv und passiv, zwischen körperlichem Mitvollzug und geistigem

Verstehen. Musik in diesem Sinne aus einem aktiven

Zuhören heraus zu denken, hat Folgen für ein Verständnis

von Musiktheater. Der Schall unterläuft in seiner flüchtigen
Ausbreitung ohnehin jede imaginäre «vierte Wand» - als

zuhörende Resonanzkörper sind ihm Darsteller und Zuschauer

gleichermassen ausgeliefert. Der Wert, den Musik für das

Theater haben kann, läge demnach darin, das Prinzip von

Darstellung und Nachahmung zu Gunsten einer äusserst

komplexen «Ordnung der Teilnahme, des Teilens oder der

Ansteckung», Methexis3, zu unterlaufen. Weiterhin tendiert
das Musiktheater zu Virtuosität und Gpulenz, will überwältigendes

Spektakel sein und versäumt damit, seine partizipati-
ven und also konkreten sozialen und politischen Potentiale

auszuschöpfen.
Vom Pathos her gedacht, ist die klassische Trennung von

Zuschauenden und Spielenden im Musiktheater immer schon

in ein unbestimmbares Dazwischen verschoben. Zugleich setzt
sich Musik durch das Theater, als realer Begegnung von
Musizierenden und Zuschauenden, einer konkreten sozialen Situation

aus. Musiktheater wäre so als Ort zu denken, an dem wir

unser Sein in der Welt über das Klingen und Resonieren

verhandeln. Ausgehend von einer Ethik des Zuhörens wäre
Musiktheater - diesseits und jenseits fixierter Schau- und Höranordnungen

- als ein Übungsraum für akustische Praxis zu nutzen.

Wie lassen sich Strukturen unseres Zusammenlebens und

gesellschaftliche Zusammenhänge durch Musik konkret
verhandeln und verändern?

DER SOUND DES ZUHÖRENS

Im Rahmen des Festivals für zeitgenössische Musik Greatest

Hits (in der Kulturfabrik Kampnagel in Hamburg, November

2015] lud das Institut für angewandtes Halbwissen in die

«Meisterbude» ein - einen etwa 30m2 grossen Raum mit
Glaswänden inmitten des Foyers - und sammelte dort während der

ersten Festivaltage Publikums-Resonanzen in Form von

Tonaufnahmen. Die Besucher wurden eingeladen, ihre individuellen

Hör-Höhepunkte des Festivalprogramms zu singen und zu summen.

Das aufgenommene Material kompilierte Leo Hofmann zu

einer kontinuierlich wachsenden, polyphonen Summ-Komposi-
tion. In halbstündigen Aufführungen gab es dann die Möglichkeit

zum gemeinsamen Anhören der bis dahin entstandenen

Publikums-Polyphonie. Dabei fanden auch performative Soli

statt, in denen sich je ein Performer durch Kopfhörer akustisch

vom Umraum abkoppelte. Die Kopfhörer waren gespeist mit
Drehesterstücken aus dem Festivalprogramm. Aus diesem

öffentlich intimen Hören über Kopfhörer entwickelte der jeweilige

«Solist» improvisatorisch seine eigene Choreografie und

Geheimsprache aus Ergänzungshandlungen: Vom heimlichen

Mitwippen bis zum imaginären Dirigieren des Festivalorchesters,

vom kleinen Tanzen der Finger bis zum so spontanen wie

hemmungslosen stimmlichen oder instrumentalen Nachvollzug

der Orchesterstücke. Immer wieder entstanden über Blicke und

Gesten summende, wippende Kommunikationen mit Zuschauenden

und den anderen Performern, so dass die Sprecher/
Performer-Rollen und Zuhör-Positionen zunehmend ununter-
scheidbar wurden. Zugleich wurden die alltäglichen, aber im

Alltag meist versteckt oder unbewusst gehaltenen
Ergänzungshandlungen im intimen Rahmen der Performances als

eigenständige musikalische Spur und eigenwillige kommunikative

Akte wahrnehmbar. Die scheinbare Abgeschiedenheit des

in sich versunkenen Zuhörers entpuppte sich als Möglichkeit
intimer Kommunikation. Oder anders gesagt: «Die Aufforderung
zum Zuhören ist das vollständige Ansprechen eines Subjekts.
[...] Das Ansprechen führt zu einem Gespräch, indem das

Schweigen des Zuhörers genauso aktiv sein wird wie das des

Sprechers: Das Zuhören spricht.»k

1 Vilem Flusser, Die Geste des Musik-Hörens, in: Gesten. Versuch einer

Phänomenologie, Frankfurt a. M.: Fischer, 199h, S.158
2 Ebd., S. 155.
3 Vgl. Jean-Luc Nancy, Zum Gehör, Zürich: Diaphanes/Berlin, 2010, S. 19

h Roland Barthes, Zuhören, in: Der entgegenkommende und der stumpfe
Sinn, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1990, S. 255.

2h


	Zuhören als künstlerische Praxis : ein Werkstattbericht aus dem Institut für angewandtes Halbwissen

