Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (2015)

Heft: 131

Artikel: Anarchie des Handwerks : der Schweizer Komponist Hans-Jirg Meier
und die italienische Architektur zwischen Antike und Barock

Autor: Fatton, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927347

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

34

Anarchie

des Handwerks

Der Schweizer Komponist Hans-Jiirg Meier und die italienische Architektur

zwischen Antike und Barock

Andreas Fatton

DURCHSCHEINEND 1: IN DEN FUGEN VON KLANG UND BAU

Das Kolosseum in Rom kennt jeder. Dartber liegt der Parco del
Celio bereits auf dem Celio-Hlgel, wenige Schritte weiter fin-
det sich die frihchristliche Basilika Santo Stefano Rotondo in
einer friedlichen und kaum besuchten Umgebung. Vom gréssten
Bau der Antike bis zur Rundkirche ist es also nicht weit, aber
die Touristenstrome bleiben ihr fern. Amerikanische Reise-
fUhrer warnen vor den drastischen Fresken, die im 16. Jahr-
hundert hinzugefligt wurden und ebenso detail- wie fanta-
siereich die Folterung fruhchristlicher Martyrer zeigen.

Hans-Jirg Meier widmet sich in durchscheinend (diaphanés)
fur barocke Traversfloten und Schlagzeug (2015) der Gedacht-
niskirche auf dem Monte Celio. Die Fresken sind fur ihn hier
ganz und gar unwesentlich. Es ist vielmehr die raumliche Auf-
teilung und Wirkung, das konzentrische Begehen des Licht-
doms, das Meier hier interessiert. Seit dem pragenden Jahr in
Rom am Istituto Svizzero 2005, in dem eine erste Auseinander-
setzung mit Santo Stefano Rotondo entstanden ist (cerchio
sul celio fur Saxophon-Quartett), kehrt Hans-Jirg Meier immer
wieder auf ein Thema zurlick: die sakrale Architektur und die
ihr innewohnende «Musik». Er durchmisst den «Kreis auf dem
Celio» neu, aber er umkreist auch andere Bauten und Statten,
die Funde seines ltalien-Jahres, und entdeckt neue dazu.

Zu einem regelrechten Fundament sind Hans-Jirg Meier
diese wahrend eines Jahrzehnts gemachten Funde nun gewor-
den, eine Basis fir seine Musik, einer zweiten Heimat ahnlich,
die er auch durchaus prazise einschrankt: auf die italienische
Renaissance- und Barock-Architektur (mit Abstechern in die
Antike] bis zum Hoch-Barock, aber «nicht tber den Punkt
hinaus, wo architektonische Stereotypen tGberhand nehmenx.!
Was den Ubergang von der Renaissance zum Barock der kunst-
historischen Formel nach markiert, ist eine Dynamisierung.
Symbolisiert der Vitruvianische Mensch Leonardos noch ein
Ideal der Renaissance, beginnen im 17. Jahrhundert Architek-
ten wie Gian Lorenzo Bernini und Francesco Barromini mit
ihren Umdeutungen und Briichen des Ideals. Der Kreis darf

Oval werden - Hans-Jirg Meier interessiert sich fir beide For-
men als jeweils eigenstandigen Ausdruck ihrer Epochen.

Weitere Punkte dazu verdeutlichen sich schnell im Gesprach.
Zum einen wird klar, dass Hans-Jirg Meier sich mit zeitgends-
sischer Architektur und Architekturtheorie ebenso auseinan-
dersetzt wie mit Bramante, Codussi oder Borromini, den gros-
sen Baumeistern des 15., 16. und 17. Jahrhunderts. Dass
daraus bisher keine Kompositionen entstanden sind, erklart
sich zum andern aus der einfachen sinnlichen «Erfahrbarkeit»
barocker Bauten bzw. ihrer Innenraume und Meiers Vorliebe flir
Zahlensymbolik und Gliederungen in Proportionen.

In einer pragnanten Zusammenfassung seiner Position hat
Meier im Jahre seines Romaufenthalts und sinnigerweise zum
Thema der «freien Improvisation» vermerkt:

«Wahrscheinlich sind Begriffe wie Proportion, Symmetrie
und goldener Schnitt prégender als es uns allen lieb ist; sie
sind in uns verankert. Sie zu verleugnen hiesse, das kulturell
gebildetet Menschliche am Menschen abzuschneiden».?

Das kulturell gebildete Menschliche, es umfasst auch die
Geschichte christlicher Sakralbauten, als steingewordenes
Wort sozusagen, Wort Gottes, aber auch Wort des Menschen.
Fir Hans-Jlrg Meier kommt die Erfahrbarkeit von Proportionen
einem Grundprinzip gleich und ist selbst von stets menschli-
cher Dimension: finfzig Schritte durch das Mittelschiff, die
Akustik einer Krypta schwingt auf eine Tonhohe ein, wenn

man in ihr singt usf. Meier steht nicht mit Laser-Theodolit oder
Meterband in einer Basilika. Er skizziert, zahlt und rechnet
zwar, aber vor allem lasst er die Zeit wirken, als vierte Dimen-
sion der Architektur, die sie erst fassbar macht. Was Meier
schliesslich in eine Komposition «ibersetzt», ist dieser per-
sonliche Besuch vor Ort und entspricht haufig den Wegen, die
er in einem Gebaude zurlickgelegt oder gefunden hat - und die
formale Gliederung eines Werkes ergibt sich auf diesen Wegen
dann naturlicherweise als Betreten, Verweilen in und Verlas-
sen von Raumen. Ein gutes Beispiel dafur findet sich in den



sechs Teilen des 2011/12 fir Renaissancetraversfldten-Quar-
tett, Laute und Sopran enstandenen Stlickes wingert in der
friihe (Weinberg in der Frihe, nach der Zeile «Di buon mattina
andremo alle vigne; vedremo se mette gemme la vite»), das
zwar auf dem Text des Hohelieds basiert, aber dessen Struktur
sich wiederum als Besuch der Kirche Santa Maria Formosa (der
«wohlgeformten Maria») in Venedig entfaltet:

Ankunft vom Kanal her beim
Eingang West

| ort und zeit (gondola)

Il er besingt sie (caminada) Gang durch die Kirche

von West nach Ost

Gang durch die Kirche von Nord
nach Sid

Aufenthalt in den Seiten-
schiffen in den kleinen Kuppeln
Aufenthalt unter der
Zentralkuppel

Aufenthalt unter den Apsiden®

Il sie besingt ihn (caminada)
IV minne (hortus conclusus)
V. wein (cielo)

VI siegel (fuoco)

Ankunft vom Kanal her, zwei Gange (caminada) durch die Kirche,
die ein Kreuz schlagen, und das Verweilen unter den Zentral-
und Nebenkuppeln - so der vorgeschlagene Weg, den die Horer
und Interpreten des Werkes beschreiten sollen. Keinem der
Werke, die sich von Landschaften, Orten oder Bauten inspirie-
ren lassen, fehlt diese unmittelbare, fast externalisierte Weise
der Verkniipfung: einer Erschliessungsroute gleich oder auch
einer Serie von Zustanden.

Gleichzeitig besitzt auch wingert in der frihe eine verbor-
gene, eigentliche «Vorlage», ndmlich den Fries, der sich als
sichtbares und bisweilen unsichtbares, das heisst durch die
Struktur des Innenraumes unterbrochenes Band durch den
gesamten Kirchenraum zieht. Den Zugverstrebungen ahnlich,
die zwischen den S&ulen angebracht sind, halt der Fries den
Raum visuell zusammen - aber auch die Musik erhalt dadurch
ihren Ablauf und vor allem ihre Leerstellen. Auch dies zeigt:

Es geht nie um die Abbildung einer rein formalen Struktur, die
dann Garant einer Musik flr oder nach einer bestimmten archi-
tektonischen Statte wiirde. Denn sowohl die architektonische
wie auch die musikalische Hille muss gefullt werden, durch
den Komponisten, der Rdume abschreitet, ihre Wirkung erfahrt
- und den Komponisten, der das Layout seines Stickes mit
Stimmen und Noten «fillt». Ein «rigides System» braucht die
«Anarchie des Handwerks», so Meier, und beide haben unter-
schiedliche Tempi. Die Architektur setzt kompositorische Ent-
scheidungen in Gang, das mag sein, aber sie nimmt dem Kom-
ponisten keine Entscheidungen ab. Meier schreibt dazu in
einem Dialog mit Landschaftskinstler Ulrich Studer anlasslich
der Klang-Architektur vocis terra entlang des Bieler Sees:

«Sie [die Architektur] verschafft mir [aber] einen Spielraum,
in dem ich wiederum eine Art von Freiheit gewinne, die gros-
ser ist, als wenn ich bloss mit den Eigengesetzen meiner Dis-
ziplin arbeiten wiirde»."

Grundlaae, far die formasle Abfo'ae/ der Komposition

SR sdla 27 @

sela 25: IL (+3)

sala 26: I &

sals 28: I¥

selg 21 ¥ entrats Juscits - Al

Abbildung 1: «Domus Aurea», Sala Ottagonale: Architektur fiir «les mot jaunes» (2007).

@ Hans-Jiirg Meier, Basel

Die Eigengesetze und das Eigengesetzte der kompositorischen
Disziplin, so das formulierte kiinstlerische Paradoxon, sind
als solche starker limitierend, wenn sie sich zusatzlich einer
«Architektur» - man sagt vielleicht besser: einem Raum -
unterwerfen. Das muss bisweilen tatsachlich gar nicht mehr
bedeuten als einfach eine «Grundlage fur die formale Abfolge
der Komposition», wie es der Komponist fir les mot jaunes
(2008) bezeichnet, einer textuellen und instrumentalen
Zusammenarbeit mit der Sangerin Marianne Schuppe und der
Flatistin Sarah Giger. Dass die Haupt- und Nebentexte von
Marianne Schuppe sich hier auf die Kammern der Sala Ottago-
nale der Domus Aurea verteilt finden, macht erst ein Blick in
die Partitur klar. Die architektonische Formlegung tritt hier
vollig hinter Text und Musik zurlck, gibt dieser zwar eine Hin-
tergrundstruktur, aber kein tieferes Geheimnis.

KOPFUBER

Zu solchen strukturellen Raumkonzepten kommt eine weitere,
sehr reale réumliche Komponente hinzu: Gerade fir sakrale
Bauten gilt, dass man immer auch einen akustischen Raum
betritt. Wer von einer larmigen romischen Strasse in eine Kirche

35



tritt, erfahrt dies ganz elementar. Es herrscht keineswegs
Stille, die Kirche knarrt, atmet, wir héren Schritte, weitgetra-
gene Worte vielleicht, die Schallwellen insgesamt scheinen
sich aussergewdhnlich zu verhalten. Fir Hans-Jurg Meier ist
wie fir die meisten Komponisten der akustische Raum stets
Mitspieler im Ensemble, das ein Stack auffihrt. Da sich kein
Raum in einem anderen akustisch erzeugen ldsst (zumindest
nicht mit einfachen technischen Mitteln], reflektiert Meier
akustische Architekturen vor allem in Installationen, die sich
dann idealerweise am entsprechenden Ort abspielen lassen.
So zeigt etwa all‘ingiu (2007) eine selbst-referentielle Bespie-
lung des kleinen Tempietto di Bramante (Rom, 1502 von Dona-
tello Bramante erbaut). Fir die Krypta und Cella des Tempietto
hat Meier Raumfrequenzen festgestellt, die sich um einen
Halbton unterscheiden: das «helle» grosse H liegt im unteren
Raum, das «dunkle» B im oberen. Diese Umkehrung bezieht
Meier auf die Legende der Statte: Hier soll Petrus kopfliber
(all’ingiu) gekreuzigt worden sein. Durch an- und abschwel-
lende Sinustone regt Meier die Eigenfrequenzen von Krypta
und Cella an, spielt gleichzeitig aber auch mit der akustischen

Die Rédume von Innen nach
» Aussen:

innerer Kreis:
Zentralraum (Thronsaal)

mittlerer Kreis:

o Mittelumgang
* / (Kristallmeer)
K dusserer Kreis

.
A / /m,u,mm Kreuzraum (Wohnsaal)

Diagonalraum

Korridor (offener Ein-
trittsraum)

(himmlischer Hof)
Quadrat nach aussen, Ogdoas innen

Abbildung 2: Hypothetischer Grundriss der Kirche «Santo Stefano Rotondo».

Durchlassigkeit der Lichtoffnung, die die beiden Raume des
Tempietto Bramante verbindet. Eigentliches architektonisches
Wahrnehmungsorgan bleibt dabei immer das Ohr «als Instru-
ment, um meinen Korper im Raum zu definieren und gleich-
zeitig die Dimensionen des Raumes zu erfassen».

Installative Arbeiten wie all’ingiu bilden im Werk Meiers ohne
Zweifel einen eigenen Schwerpunkt, aber auch an ihnen lasst
sich ablesen, wie es haufig ein bestimmter genius loci ist, eine
Landschaft oder ein Innenraum, in dem sich das Komponieren
verankert.

Geht man die Gebaude durch, die Hans-Jiirg Meier bisher
besucht und in Installationen oder Ensemblewerken re-kompo-
niert hat, dann zeigen sich allerdings nicht alle von der archi-
tektonischen Uberschaubarkeit des Tempietto Bramante. Das
Pantheon und die Domus Aurea in Rom, der Palazzo Ducale von
Urbino, Santa Maria Formosa und Santa Maria dei Miracoli in
Venedig, Santo Stefano Rotondo - es sind Gebaude von teil-
weise markanter Monumentalitat, die Meier sich aussucht. Als
architektonische oder gar kompositorische Aussage interes-
siert ihn diese Monumentalitat allerdings kaum. «Die Grosse»,
so Meier, «mit ihrer ganz spezifischen Fassung (auch hier
Form, Gestalt, gleichsam Rickfuhrbarkeit auf Erlebnisse aus
der alltaglichen Realitat) - konfrontiert mich [...] mit etwas,
das uber mir steht, meine humane Dimension Ubersteigt». Das
kiinstlerische und menschliche Individuum realisiert sich in der
architektonischen Grosse zwar neu, wird van ihr gar Uberstie-
gen, aber nie erdrlickt oder negiert. Namentlich die Besetzung
und Ensemblegrosse fur ein bestimmtes Werk bleibt also vollig
unabhangig vom architektonischen Bezugsgebaude. Ein FL&-
ten-Consort kann die Vorstellungskraft, die Erfahrung eines
Ganzen, und die architektonische Form einer grossen Basilika
dann nicht weniger angemessen spiegeln als eine grosse
Orchesterbesetzung.

DURCHSCHEINEND II: «DIAPHANES»

Werfen wir zur Verdeutlichung der erwdhnten Punkte einen
(etwas) genaueren Blick auf das neue Werk zur Rundkirche
Santo Stefano Rotondo, diaphanés fir drei Traversfléten und
Schlagzeug (2015). Die dem ersten christlichen Martyrer
gewidmete Kirche stammt aus der Mitte des 5. Jahrhunderts
und besitzt eine formale Anlage aus drei konzentrischen Krei-
sen. «Heute stehen noch die zwei inneren konzentrischen
Kreise, der dausserste Umgang mit den dachlosen Abschnitten
wurde frih schon abgerissen», schreibt Hans-Jirg Meier in
den Anmerkungen zu cerchio sul celio (2005), der ersten
Auseinandersetzung mit dem Monte Celio, die allerdings nicht
als Vorstudie zu diaphanés zu verstehen ist. Die vier Seiten-
kapellen bilden ein griechisches Kreuz, zwischen dessen
gleichlangen Armen jeweils zwei Eingange liegen. Die Kirche
liess sich also aus acht Richtungen betreten und in verschie-
denen Percorsi (Umgangen) auf dem Peristyl (Aussengang)
umkreisen. Die innerste Kreisflache, in die das Tageslicht wie
ein Vorhang hinabzufallen scheint, wird durch ein Kreis aus
22 Saulen raumlich abgegrenzt.



ABLAUF

ZENTRALRAUM  MITTELUMGANG
Thronsaal Kristallmeer

KREUZRAUM
Wohnsaal

MELODIE
4x 176

QUARTE
S b g i [0

KERNTON
84/56/28/112

DIAGONALRAUM
himmlischer Hof

LUFTIGE TUPFER
4x 154

a Alpha
112

B Beta
42

KORRIDOR
offener Eintritts-
raum
SCHLAGZEUG
112/96/80/64

y Gamma
22

o Delta
48

e Epsilon
84

{ Zeta
44

n Eta
96

9 Theta
14

1 lota
66

» Kappa
32

14

o Omikron
96

n Pi
16

p Rho
28

G Sigma
84

T Tau
48

u Ypsilon
22

¢ Phi
42

X Chi
112

L
HF H ;H ;W

Innerer Sdulenkreis
LHEcksteine™ des mittleren Saulenkreises

22 Steinklidnge
8 Gongklinge

Die Gesamtdauer (1232°>; 21°32"°) basiert auf den Zahlen 7, 8 und 22

Abbildung 3: Klanglicher und riumlicher Ablauf (nach Partitur) fiir «diaphanés» (2015). ® Hans-Jiirg Meier, Basel

Auf fiinf R&ume bezieht sich Meier mit diaphanés schliess-
lich: auf Zentralraum, Mittelumgang, Kreuzraum, Diagonalraum
und Korridor. Wie aus Abbildung 3 ersichtlich, fullen diese
funf Rdume jeweils flnf unterschiedliche Klanglichkeiten von
bestimmter Charakteristik, etwa «Melodie», «Kernton» oder
«Luftige Tupfer».

Zu diesem Struktur-Konzept von finf Kammern kommen
zwei weitere numerische Setzungen hinzu: einerseits die Quer-
summenwerte nach griechischem Alphabet fiir eine Reihe von

Grundwartern Gber Gott und Kosmos, andererseits 22 «Stein-
kldnge» und acht «Gongklange», die den 22 Innensaulen bzw.
den oktogonalen Ecksaulen des Mittelkreises entsprechen und
periodisch auftreten, das heisst eine zeitliche Grundgliederung
ergeben. Multipliziert man diese beiden Werte miteinander,

so erhalt man die Quersumme des Namens Christi (176 flr
«onoma christou»). Acht mal 22 in Stein realisierte Zugange zu
Christus mag dies fiir den frihchristlichen Glaubigen darstellen,
sofern er des Griechischen machtig war. Fur Meier ist es eine

37



\aseg "aial Bunr-SUeH @ “(ST0Z) «SAUDYADIp» U0a ulanv( pun Anjynis anf aardpdiajounyuy fnv azz148 F bunpjqqy

“gof [ : — o Al = S . ko !
froh) =y 1Akl A T
o] | { “ i A o e _.: e T QCE __L ! L) R b.__
Dbt R Ty e e dotiag Si8deeabtitTiemer T L e - |
i U CJ_u reda 3| ’.:»wmew il & T —— i )
b b 34 2h 31
k ¢ HEE L < , £

ploarma P lorray

(A31)

1 i I

49%

A ...S.q

S b L%, ke et
ot | e . __‘__-u-, l_ _ra

. i

A IR AL bt e TP

i
7

| | |
it/a 214 24f1t1L

o

B

il Pud

o Rmetop

feit; {1

voloy o = \»\\P‘u Fpl2s 1 4 APP = Fo ety (211 ©

i i 1} ¥ i
..viuﬂ

M
|
i

h5L »13\3-&!«&- sond4)
! IR { i i
.wr.. _.rum
l

i/
L nikig
i
m,.: {puel 97} Tem o) = :mxx..:\:u :»: 0
{7tar =)
_ Y i, |
K| { i ) th 8T
TR RN S AR G M 8Ty -cr 4 -,‘.l : .,J. .Q\.ﬂN.d 31., s 4
| et i *x] vt st
k8 T .5 | T4 9 fa=h=
L a4 AR
2 ik 11 (h25]) D i
(897) it fog 4

! ! | ﬂ :Ta

| i

38



Moglichkeit, so etwas wie den Grundstein seiner Kompaosition
zu setzen: Auf 2 x 176 = 352 Takte, bzw. 7 x 176 = 1232 Sekun-
den (21°32") setzt er den Ablauf schliesslich fest.

Alle aus verschiedenen Wortgruppen errechneten Zeit-
punkte liegen damit als kleinstes gemeinsames Vielfaches
erst auf der 1232 aufeinander. Umgekehrt lasst sich 1232 auf
vielerlei Arten in einfache Produkte zerlegen, mit denen sich
eine zeitliche (und rhythmische) Struktur aufzeichnen (asst:

T e
22 Yoaliise
L, x 28
88 x 1k
1745188 0 7

Der Zentralraum wird jeweils flr 176 Sekunden mit unter-
schiedlichem Tonvorrat klanglich «erhellt» und verstummt
dann jeweils ebensolange. Der mittlere Umgang erklingt drei-
mal, zwischen den Zentralraumen vermittelnd und in Vielfa-
chen von 112 («Sophia Theou»). Der Kreuzraum wird ebenfalls
viermal aufgesucht, aber in jeweils unterschiedlicher Dauer
(28, 56, 84, 112 Sekunden). Die Klanglichkeit der «Luftigen
Tupfer» findet sich im Diagonalraum viermal fUr exakt 154
Sekunden wiederholt. Den Korridor schliesslich, der ganz dem
Schlagzeug gewidmet ist, schreiten wir viermal entlang, mit
jeweils um 16 Sekunden verkurzter Zeit. Numerisch entspricht
dies einer schrittweisen Uberfiihrung einer géttlichen Weisheit
(112) zu einer simplen «Sophia» (64), wie sie sich der Mensch
erhoffen kann.

Bemerkenswert ist, dass Hans-Jirg Meier den fiinf R&umen
von Santo Stefano Rotondo jeweils virtuelle Beinamen bzw.
Umdeutungen einschreibt. Dies zeigt sich allerdings nur in der
Skizze, wo Meier die Zuordnungen «Thronsaal, Kristallmeer,
Himmlischer Hof, Wohnsaal und offener Eintrittsraum» notiert.
Sie lassen sich auf die Offenbarung beziehen, in der Johannes
das Buch der sieben Siegel schaut.®

AUSBAU

Wie l&sst sich der beschriebene Ansatz einer architektonisch-
musikalischen Raumlichkeit zusammenfassen? Es werden
mehrere Raume bzw. Umgéange der Kirche Santo Stefano
Rotondo Gbernommen, unter Einhaltung ihrer konzentrischen
Reihung. Es gibt eine Art Zentralperspektive, einen Zielpunkt,
der numerisch dem Erreichen des Vielfachen (1232) und archi-
tektonisch der inneren Kreisflache entspricht. Es kemmen
mehrere numerische und semantische Bezugsetzungen hinzu,
um den Rdumen eine Innenstruktur zu geben, wobei ein Teil
dieser Bezlige an den S&dulen bzw. Eckpfeilern abgelesen wird.
Der Verlauf des Stiickes bricht die statische Anordnung der
Raume aber von Beginn an auf; trotz der sekundengenauen
Symmetrien ergeben sich unterschiedliche Folgen und Uber-
lagerungen mehrerer Rdume. Das wahrnehmende Subjekt ist
dadurch aufgeldst, die Musik folgt keinem Gang durch das
Geb&ude. Auf mehreren Ebenen werden Bewegungen eines

musikalischen Transfers sichtbar, etwa im «Ausbau» der
Raume durch unterschiedliche Klanglichkeiten und Tonvorrate,
die hier einer anderen Systematik entstammen, namlich einem
Durchgang durch das griechische Alphabet. Der wichtigste
Transfer liegt jedoch ohne Zweifel in der Ubersetzung eines an
raumlichen Proportionen abgelesenen und projizierten Zahlen-
systems in Zeit(dauern). Gleichzeitig erfahrt die Architektur
eine innere Deutung, indem sie funktional reinterpretiert wird:
Gottlicher Thronsaal und Kristallmeer liegen auf Zentralflache
und erstem Kreisumgang.

Weder eine krude Aneignung noch eine statische mittel-
alterliche Korrespondenztheorie tber die Proportionen von
Kosmos, Musik und Mensch zeigt Hans-Jiirg Meiers diaphanés,
sondern vielmehr ein dynamisches Durchdringen mehrerer Sys-
teme und Konzepte, in dem auch gezielt subjektive Zusammen-
hange durchscheinen.

1 Dieses und alle weiteren nicht bezeichneten Zitate von Hans-Jiirg Meier
stammen aus einem Gesprach oder dem E-Mail-Verkehr mit dem Autor
(Mai 2015).

Abrufbar unter http://www.getreidesilo.net/meier.html (21.5.2015).

3 Zitiert nach dem Programm-Booklet des Modena Consort: wingert in der
friihe (INOTEL, 2013), S. 10.

4 Zitiert nach: Ulrich Studer (Hrsg.), «Es klingt in mir ...». Analyse und
Kommentare zum Klangexperiment, Zirich: Scharli 2011, S. 10.

5 Auch hier folgt diaphanés einem spekulativen Programm, das der
Jesuitenpater Sandor Ritz fur Santo Stefano Rotondo vorgeschlagen hat.
Vgl. Sandor Ritz, Das ewige Neue Jerusalem der Apokalypse, ein
einmaliges Werk ohne seinesgleichen in Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft. Die Basilika Santo Stefano Rotondo in Rom, Rom: Selbstverlag
1975,

39



	Anarchie des Handwerks : der Schweizer Komponist Hans-Jürg Meier und die italienische Architektur zwischen Antike und Barock

