Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (2014)

Heft: 128

Artikel: Suss und sauer : Uber Avantgarde und Kitsch um 1920
Autor: Baumgartner, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927375

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Suss und sauer

Uber Avantgarde und Kitsch um 1920

Andreas Baumgartner

@

Universitat Basel schreibt.

Dieser Aufsatz entstand im Rahmen einer Dissertation Uber das Thema «Musik und Kitsch», die der Autor am Musikwissenschaftlichen Seminar der

Als Kitsch werden fiir gewdhnlich minderwertige Kunsterzeugnisse bezeichnet, die mithilfe einfacher Mittel
ganz direkt auf unsere Gefiihle abzielen. Der Ausdruck «Kitsch» entsteht Ende des 19. Jahrhunderts, und in
den Jahren um 1920 wird er vermehrt auch gegen die damalige Avantgarde gerichtet. Aus dem siissen wird

der saure Kitsch.

Rot bemtitzte Gartenzwerge, Marienstatuen aus dem Souvenir-
laden, vergoldete Vasen in Blumenform; Jeff Koons, Paolo
Coelho, Helene Fischer - fir gewohnlich sind es die bequemen
Dinge, die wir mit Kitsch assoziieren; Dinge, die (je nach
Betrachter) harmlos erscheinen oder als moralisch zweifelhaft
gelten. Kitsch steht im Allgemeinen flr schlechten Geschmack,
fur das Klischeehafte, fur Lige und falsches Pathos: Tauschung
und Vortauschung gehdren zu seinem Wesen. Kitsch blufft,
simuliert, heuchelt - der Vorwurf «Scheinkunst» schwebt im
Raum; Kitsch steht fur Schonheit ohne Widerspruch, Schon-
heit, die keine kritische Distanz zulasst, eine Schonheit, die
in der oder fiir die «Moderne» verdachtig erscheint und die
jegliche Art von Uberraschung oder Irritation ausschliesst.
Kitsch will mithilfe einfacher Mittel und unter der Pramisse des
schnellen Erfolgs Geflhlsregungen wie Andacht oder Rihrung
erzielen, Kumulation von («unbegriindeten») Reizen und aufge-
bauschten Stimmungen sind die ihm unterstellten Strategien;
motivationsloser, Ubertriebener Effekt, beklemmende Aufdring-
lichkeit und der geheuchelte Eindruck von Bedeutsamkeit sind
Wesensziige von Kitsch, jenem geflirchtet-geliebten Zucker-
guss der Kunst.

Der deutsche, in viele Sprachen der Welt tbertragene und
zundchst mindlich gebrauchte Begriff «Kitsch» entstand Ende
des 19. Jahrhunderts im stiddeutschen Raum. Adjektive wie
«sliB», «albern» und «glitzerig»* oder «nichtsnutzig» und
«mit fabrikmaBiger Oberflachlichkleit] hergestellt»? begleite-
ten den anfangs in Kinstlerkreisen verwendeten Ausdruck.
Mithilfe des Begriffs «Kitsch» wurden Bilder abgewertet, die
einfach und billig gemacht waren, dem Publikum leicht ver-
standlich schienen, dekorative Zwecke erflllten und sich als
Kunst ausgaben, wegen ihrer Machart aber den Ruf bekamen,

keine «echte», sondern bestenfalls eine Nachahmung von
Kunst zu sein.® Innerhalb kurzer Zeit wurde der Ausdruck auch
auf Gegenstande der Literatur, der Musik, der Architektur und
des Alltags Ubertragen und avancierte zum modischen Gegen-
begriff fir Kunst.*

«FUTURISTISCHER KITSCH» - ANGRIFF AUF
DIE AVANTGARDE

In den Jahren um 1920 erfuhr das schillernde Phanomen
Kitsch eine heute wenig bekannte, fundamentale begriffliche
Erweiterung: Der Ausdruck wird nun auch als abwertendes
Schlagwort gegen avantgardistische Kunstbewegungen gerich-
tet, die sich als Vorhut fur die Kunst begreifen und durch die
Erneuerung des verbrauchten Materials versuchen, die Kunst
zu revolutionieren. Das Selbstverstandnis dieser im weiteren
Wortsinn «schopferischen Wegbereiter» liegt in der kritischen
Auseinandersetzung mit der (romantischen) Tradition sowie
der Forderung nach Aktualitat des kinstlerischen Schaffens.
Gerade dadurch scheinen sie vor jeglichem Kitsch-Verdacht
sicher, und doch verwendet Hans Pfitzner den Begriff Kitsch
1917 in seinem explizit gegen Ferruccio Busoni gerichteten
Pamphlet Futuristengefahr. Bei Gelegenheit von Busoni’s
Asthetik als Angriff auf die Avantgarde:

Wer sich also vom Neuaufbau auf dem radikalen Umsturz
einzig etwas erhofft und in diesem Sinne gewagte Anfénge
als schapferische Kunst begriiBt, der muB dazu kommen,

- reden wir deutsch - den greulichsten Kitsch hoch zu prei-
sen. Zu allen Zeiten ist irgend ein Kitsch obenauf. Wir haben

21



22

und hatten den auslandischen, den trivialen, den glanzenden
Orchesterkitsch, den Salon- und andere Kitscharten; unserer
Generation ist es varbehalten, den futuristischen Kitsch in
unserer Mitte aufgenommen zu haben. Dieser unterscheidet
sich von seinen Brudersorten dadurch, daB3 er keinem Men-
schen Vergniigen macht, auch den Futuristen nicht.®

Gerade durch ihren Erneuerungswillen erliege die Avantgarde
dem Kitsch, den Pfitzner von anderen Kitscharten abgrenzt und
nun «futuristisch» nennt. Der einzige Zweck von Kunst - wenn
im Zusammenhang mit Kunst dberhaupt von Zweck gespro-
chen werden kdnne - liege, so Pfitzner, darin zu beglicken.
Kunst solle «Lustgefihle» erzeugen, die von «behaglichelm]
GenuB» und «spielerischelm] Vergnligen» bis zu «erhabenstelm]
Entzlicken» sowie den «gewaltigsten Erschitterungen und
Erhebungen»® reichen und nur durch das Werk eines Genies
ausgelést werden kénnen. (Dies flihrt zu der Schlussfolgerung,
denkt man Pfitzners Argumentation weiter, dass die avant-
gardistische Kunst allen Sinn verfehlt.) Pfitzners Genieasthetik
zufolge hangt die Grosse und Vollkommenheit der Kunst ndam-
lich nicht von der Grosse und Vollkommenheit der Mittel ab,
sondern von der des Kiunstlers. Wenn ein Kinstler neue Mittel
fur seine Kunst benétige, dann missten diese Mittel nicht
aufwendig konstruiert werden; vielmehr l&gen sie in der Natur,
jener «gehorsameln] Dienerlinl» 7, bereit: «Wahrhaft bietet

sie ihre Gaben, und freiwillig, wenn der Genius es braucht».®

In der Konsequenz ist Busonis vermeintlich radikaler «Umsturz
von allem»’, seine «Negierung alles Bestehenden»® und seine
Suche nach neuen musikalischen Ausdrucksmitteln wider-
nattrlich-ignorant, unkinstlerisch und letztendlich vermutlich
aus diesem Grund «Kitsch».

Der Traditionsbruch und die damit verbundene «Zerstorung»
jeglicher musikalischer Gesetze ist Pfitzners Hauptvorwurf
gegen Busoni: Dieser wolle die gebrauchlichen Instrumente,
die musikalische Form, die Harmonielehre, das Tonsystem und
letztlich auch das musikalische Thema, das Motiv und den
musikalischen Einfall - jenes Pfitznersche Steckenpferd -
vernichten, wobei der geforderte Umbruch aufgrund der Uner-
schopflichkeit von melodischen Variationen und Mdglichkeiten
gar nicht notwendig ware.!* Interessant ist, dass Pfitzner von
«vernichten»¢ spricht, wo Busoni in seinem Entwurf einer
neuen Asthetik der Tonkunst von «Befreiungslust», von «iiber-
winden» und «Entfaltung» «traumt»*3: Busoni winscht sich
eine Erweiterung der musikalischen Maglichkeiten hinsichtlich
Instrumentation, Ausdrucksgehalt, Tonsystem (Drittel- und
Sechsteltdne) und Notation. Statt Gesetzen zu folgen, sollen
im Zusammenspiel von Vollkommenheit und Individualitat
«absichtslos»'* neue Pramissen entstehen, die nach ein-
maligem Gebrauch wieder verfallen, um die Starrheit und die
begrenzten Maglichkeiten der Musik aufzulosen und zu erwei-
tern. Diese asthetische Erweiterung der musikalischen Mittel
(oder nach Pfitzner: dieser Bruch mit der Tradition im Sinne
eines radikalen Umsturzes) ist der Grund, warum Pfitzner
Busoni «futuristischen Kitsch» vorwirft und ihn als «futu-
ristischeln] Moses, der seinen Adepten das gelobte Land»*®
zeige, tituliert.

Théo van Rysselberghe (1862-1926), «Portrait der Violinistin Irma Sethe» (1894).

DER SUSSE KITSCH WIRD SAUER

Mit dieser Invektive gegen Busoni wird Pfitzner zum Vorreiter
fur eine Debatte, die der Kunsthistariker und -kritiker Curt
Glaser 1920, ohne erkennbaren Bezug auf Pfitzner, mit seiner
polaren Unterscheidung zwischen stiissem und saurem Kitsch
auslost. In seinem Aufsatz wirft Glaser dem Neoimpressio-
nismus, dem Futurismus und der abstrakten Malerei neben
Talentlosigkeit auch die Herstellung von ebendiesem sauren
Kitsch vor:

Man mag Picassos Artistentum gelten lassen, wenn auch nur
ein extremer Snobismus sich mit dieser leichten Ware begnu-
gen wird. Unter den italienischen Futuristen war kein einziges
Talent von Rang, und hier zum ersten Male schieden sich rein-
lich Thearie und Praxis, indem ein Literat sich zum Fihrer der



Bewegung aufwarf und den braven Kitschmalern, die sich ihm
zur Verfligung stellten, die Methoden zeigte, nach denen man
zuckersuBe Bilder so grindlich Ubersauert, daB sie dem fort-
schrittlichen Kunstkenner imponieren.*

Zwar attestiert Glaser dem Kitsch im herkémmlichen Sinn den
Beigeschmack des «Siissen»; die Wortverbindung «stisser
Kitsch» schien ihm «jahrelang recht wohl fur die groBe Masse
alles dessen, was an Kitschmalerei in den Ausstellungen sich
darbot»'’, angemessen. Das Siisse mache allerdings keinen
wesentlichen Bestandteil des Kitschs aus, und der Begriff
bedirfe der Anpassung, da neue Kitscharten entstanden seien,
die mit dem Begriff Kitsch zwar adaquat beschrieben, aber
nicht mehr unter der Kategorie des Stissen zu fassen seien:

eine Revision des Begriffes tut dringend not, um die zahl-
losen neuen Arten des Kitsches, die das Gegenteil von siB
sind, unter dem Worte zu sammeln, das sie am treffendsten
kennzeichnet. Dieser neumodische Kitsch soll von nun an der
«sauere» heiBen. Er unterscheidet sich nicht grundsatzlich
von dem alten «siiBen». Nur duBerlich zeigt er allerdings ein
sehr anderes Gesicht [..1.18

In Abgrenzung zum sussen Kitsch subsumiert Glaser unter
dem Begriff «neumodischer» respektive «saurer» Kitsch die
Arbeiten der zeitgendssischen Kunstbewegungen, wie die der
Neoimpressionisten - dem Anfang dieses «Unglickls]» 7 -
und der italienischen Futuristen:

die Bewunderer des Spharismus, oder wie die eben

neueste Richtung sonst heiBen mag, berauschen sich an
dem sauren Geruch, verabscheuen alles Sti3e und glauben,
der wahren Kunst gewiB zu sein, wenn sie die oberflachlichs-
ten Eigenschaften des alten, stiBen Kitsches in ihr Gegenteil
verkehrt sehen. Der suBe Kitsch haftet am Gegenstand, also
erklart sich der saure fir «gegenstandslos». Der siBe Kitsch
sucht angenehme Farbenharmonien, also bewegt sich der
saure in gewagten Disharmonien.?®

Glaser zufolge stelle der Mangel an kiinstlerischer Qualitat

- trotz der unterschiedlichen Auspragungen des stissen und
des sauren Kitschs - ein wesentliches Merkmal beider Kitsch-
arten dar: Nachdem sich das «so miBbrauchte wie miBver-
standliche Wort <schén>»# nicht mehr als Kriterium fir die
Beschreibung von Kunst eigne, sei an dessen Stelle der Begriff
«Qualitat» getreten, der die Differenz zwischen Kitsch und
Kunst angemessen beschreibe und dadurch als Unterschei-
dungsmerkmal tauge.? Die mangelnde kinstlerische Qualitat
wird nun mithilfe des Kitschbegriffes ausgedrtickt. Im Allgemei-
nen wird mit dieser, dem Kitschbegriff immanenten Abwertung
eine Warnung vor moralischen oder dsthetischen Gefahren des
Kitschs fiir Leben und Kunst verbunden; #® im Zusammenhang
mit dem sauren Kitsch wird der slsse allerdings als weit weni-
ger bedrohlich angesehen: Dem «urteilsloseln] Publikum», so
Glaser, sei zunachst eine «wahre Angst vor dem siiBen Kitsch
eingeblaut» worden; nun glaube es sich des «rechten Weges
sicher zu sein, wenn es sich dem sauren Kitsch besinnungslos
in die Arme»#* werfe. Das Dilemma liege darin, dass der «Kampf

um die Kunst an vielen Stellen nicht mehr um den Gegensatz
von Kitsch und Qualitat, sondern um den von siiBem und von
saurem Kitsch»® gefiihrt werde. Es sei einfach, sich dem
Beguemen zu ergeben und sich «als Anhanger des sauren
Kitsches mit revolutionarer Gebarde in die Brust zu werfen [sic]
und dber alles, was stiB schmeckt, das Urteil zu sprechen»?;
hingegen sei es schwierig, Kunst zu erkennen. Das Problem
liege darin, dass der saure Kitsch, je schlimmer er sich
gebarde, immer «gefahrlicher fir den ernsthaften Radikalis-
mus» werde, weil dadurch «selbst Gutwillige in das Lager des
sliBen Kitsches zurlickgestoBen»?” wiirden. Verantwortlich fir
den sUssen Kitsch seien also nicht zuletzt die Anhanger jener
neuen Bewegungen, welche die Kunst weiterentwickeln woll-
ten, selbst aber sauren Kitsch produzierten. Der saure Kitsch
sei deshalb so gefahrlich, weil er dem Kunstkenner imponieren
wolle und dabei - im Gegensatz zum stissen Kitsch - einen
Alleinstellungsanspruch habe:

Aber der rechte saure Kitsch ist um keinen Deut besser. Nur
gefahrlicher, weil er sich nicht selten der Begriffe und Argu-
mente bedient, mit denen der ehrliche Kampf um die neue
Kunst gefiihrt wurde, weil er die Waffen stumpf macht, und
weil er zu einem Kriege gegen zwei Fronten zwingt. [..] Und
nochmals bewahrt sich das Gleichnis, da3 den Bolschewisten
wie den Umstirzlern auf dem Gebiete der Kunst die ganze
Uberzeugungskraft ihrer Banalitat zu Gebote steht, weil ihre
Logik nicht vor dem Leben und nicht vor der Kunst haltmacht,
sondern leichten Herzens zertrimmert, was ihr im Wege
steht. Hier liegt die letzte und schlimmste Gefahr. Der stiBe
Kitsch war harmlos, denn er bliht neben der Kunst. Der saure
Kitsch maBt sich an, ihm geblhre die Herrschaft allein, er will
fur nichts mehr Raum lassen neben sich, und er droht mit nichts
Geringerem, als der Kunst selbst den Garaus zu machen.®®

Durch Zuhilfenahme einer martialisch-kampfbetonten Sprache
modifiziert Glaser die herkémmliche Auffassung des Kitsch-
begriffs deutlich: Nicht mehr die verniedlichende, auf direkte
Wirkung angelegte Nachahmung von Kunst und die Darstellung
einer heilvoll-schénen Welt sind die Gefahren, vor denen es zu
warnen gilt. Die Bedrohung geht vielmehr von den «Umstirz-
lern» aus, die - unter dem Deckmantel der Kunstausfiihrung
- rticksichtslos die Kunst zerstorten.

UNEHRLICHES PUBLIKUM?

Um dem Einwand vorzugreifen, dass sie die Neuerungen der
Kunst nicht versttinden und dadurch ihre ablehnende Haltung
zustande komme, weisen die zitierten Autoren darauf hin, dass
das Publikum des sauren Kitschs - ebenso wie gewdhnlich
das des siissen Kitschs - einer Téuschung erliege: Einem auf
Anspruch bedachten Publikum, das den stissen Kitsch ablehnt,
werde stattdessen saurer Kitsch untergeschoben, ohne dass
es das merkt. So schreibt Pfitzner:

Die schlechte italienische Oper, der Salonschmarren, die
Kinooperette, die Musikfihrer-Musik, sie haben alle ihr

23



2k

Nathaniel Sichel (1843-1907), «Junge Dame mit Rosen am Seeufer» als «Inbegriff alle}' kitschmalerei» (Glaser).

ehrliches Publikum, von dem sie leben. Die Futuristen dage-
gen leben von einem in mehrfacher Hinsicht unehrlichen
Publikum, in der Hauptsache aber voneinander. %

Allerdings ist nur schwer fassbar, welche Gegenstande durch
den Begriff saurer Kitsch adaguat beschrieben werden bzw.
wer solche produziert. Glaser nennt als Vertreter des sauren
Kitschs die Neoimpressionisten, Théo van Rysselberglhle,
Pablo Picasso, die italienischen Futuristen, Bolschewisten
und Umstirzler.®® Pfitzner wendet sich in seinem Pamphlet in
erster Linie gegen den «Futuristen» Busoni. Aber auch wenn
Busoni die Grenzen des traditionellen musikalischen Materials
aufzeigt und Neuerungen wie die Verwendung von Mikrotonalitat
fordert, ist sein Gedankengut nicht mit dem der futuristischen
Strémung gleichzusetzen: Dass Filippo Tommaso Marinettis
Grindungsmanifest Le Futurisme® erst zwei Jahre nach
Busonis Schrift erschien, ist nur ein erster Hinweis auf Pfitzners
falsche Zuordnung Busonis zu dieser frihen revolutionaren
italienischen Avantgardebewegung. In zahlreichen Manifesten
fordern verschiedene Autoren auf radikale Art und Weise die
Loslosung von Traditionen und die Abschaffung aller (kulturel-
len) Institutionen wie Museen, Bibliotheken, Akademien, Kon-
servatorien, Musikakademien, jenen «Friedhofen vergeblicher
Anstrengungens, die hdchstens ein «Balsam»? fir Sterbende,
Kranke, kurz fir das «wurmstichige Volk»® seien. Die selbst-
ernannten Futuristen kdmpften gegen den «fanatischen,
unverantwortlichen und snobistischen Kult der Vergangen-
heit»** und sahen den Umsturz jeglicher Uberlieferter Werte
als Ziel. Diese radikale Uberwindung der Vergangenheit wurde
mit einer Verherrlichung von Technik, Geschwindigkeit, Jugend
und Gewalt verbunden. Aus der futuristischen Asthetisierung

der Maschine, der Fabrik, aber auch des Kriegs resultiert eine
explosive Mischung, welche diese Stromung in die Nahe des
friihen italienischen Faschismus riickt.® Selbst wenn Francesco
Balilla Pratella in seinem Manifesto dei musicisti futuristi 1911
neben der Auflosung des regelmassigen Metrums und der Ein-
flihrung des Gerduschs in die Musik auch Uberlegungen zur
Mikrotonalitat anstellte®, steht Busoni dem Futurismus skep-
tisch gegentiber.® Der von den Futuristen propagierte, radikale
Bruch mit der Vergangenheit ist - entgegen Pfitzners Vorwurf
- nicht auf Busoni Ubertragbar: So sieht sich Busoni zwar als
«Reformator», der die «Anhanglichkeit an Gewohntes»®* zu
Uberwinden versucht, stellt sich aber in eine Tradition beispiels-
weise mit Beethoven, den dieselbe «Befreiungslust»* erfillte,
und mit Liszt, der schon geflihlt habe, dass die Intervalle einer
Tonleiter auch anders geordnet werden konnten.*® Nicht zuletzt
Busonis Bach-Bearbeitungen zeugen von einer intensiven
Beschaftigung mit der musikalischen Tradition*}, die auch in
Busonis eigenen Kompositionen horbar ist: Die Differenz zwi-
schen Busonis dsthetischer Utopie im Entwurf und seinen
eigenen Kompositionen ist frappierend; erstaunlicherweise hat
selbst Pfitzner Busonis Klavierkonzert op. 39 aufgefihrt, das
mit der Verwendung eines Chores im Schlusssatz weit entfernt
ist von Russolos futuristischen «intonarumaori».*

KITSCH ALS KAMPFBEGRIFF

Seit 1913 wird der Begriff «Futurismus» im deutschen Sprach-
raum vermehrt polemisch gegen avantgardistische Stromungen,
Komponisten und ihre Werke verwendet.** Auch Pfitzners Futu-
risten-Schelte ist in diesem Zusammenhang zu sehen: Wenn er



Busoni ungerechtfertigt als «Futuristen» bezeichnet, ist dies
eine allgemeine Verurteilung von Neuerungen, die nicht nur auf
Busoni zu beziehen ist, sondern diverse neue Kunstbewegungen
umfasst. Die Tragweite dieser Ablehnung ist beispielsweise an
Pfitzners Achtung der Atonalitat in seiner Rede Uber Kunst-
pflege und Jugend zu sehen. Hier werden seine Haltung gegen-
Uiber der Avantgarde und seine Angst vor einem Verfall der Kunst
tberdeutlich:

Was ich von der sogenannten Jode-Bewegung hdrte, hat mich
mit Entsetzen erfUllt; [es folgt eine Aufzahlung von schuli-
schen Musikunterrichtsinhalten, die damit endet:]1 Das Anbie-
ten atonaler Musik den wehrlosen Ohren der Schulkinder. Was
ich mit meinen eigenen Augen gesehen habe aus der Samm-
lung [Fritz] Jode, [(Paull Hindemith, [Hans] Meersmann, ist
musikalisches Gift flr die Jugend. Es bleibe jedem Erwachse-
nen oder jedem Kiinstler unbenommen, sich der Atonalitat
oder welcher Richtung es sein mag, zu verschreiben. Aber
Schulkindern, die gleichsam unbeschriebene Blatter sind,
die Atonalitat, besser gesagt Aharmonik, aufzudrangen, ist
Sauglingen statt Muttermilch Schnaps einfléssen [sicl. Hoch-
geehrte Anwesende! Der Kampf um die Atonalitat ist noch
nicht ausgefochten. Es ist nicht ausgemacht, dai alles Vor-
hergehende in der Kunst erledigt ist; das vorhandene Werk
mussen wir erhalten; es ist nicht angangig, eine ganze Ver-
gangenheit und Jingstvergangenheit in der Kunst einfach
wegzuwischen. Wenn wir das tuen [sicl, wischen wir unsere
ganze deutsche Kultur von der Tafel der Geschichte, und aus-
gemacht ist es jedenfalls nicht, daB Wagner und Beethoven,
Mozart und Schubert, Schumann und Brahms erledigt sind.*

Pfitzners Abhandlung Futuristengefahr ist demnach nicht
als eine dezidierte Auseinandersetzung mit Busonis Werk zu
sehen, sondern als allgemeine Warnung vor dem Niedergang
der (deutschen) Kunst zu verstehen: «Futuristisch» kann

in diesem Sinne genauso Busoni wie Arnold Schénberg oder
lgor Strawinsky zugeordnet werden, «echte» Futuristen wer-
den nicht genannt und eine Auseinandersetzung mit dem
Futurismus findet nicht statt. Viel mehr als die differenzierte

Giacomo Ballo (1871-1958), «Le mani del Violinista» (1912).

Beschaftigung mit einem Gegenstand spiegelt sich in Pfitzners
Schrift dessen traditionalistisch-konservative Haltung wider,
nach der die Kunst vor Missgriffen und Veranderungen
beschitzt werden muss. Die Bezeichnung «futuristischer
Kitsch» bringt Pfitzners allgemein gemeinte Abwertung der
Avantgardestromungen auf eine Formel.

DIE SCHONE UND DAS BIEST

Die Avantgarde ist allerdings nur eine der Gefahren fur die
Musik; die andere droht in Form der (seichten) Unterhaltungs-
musik von einer entgegengesetzten «Stromung». So scheint
Pfitzner an den siissen Kitsch zu denken, wenn er schreibt, dass
es neben «inspirierter und erarbeiteter Musik [..] noch eine
dritte Sorte [gabel: den v6llig abgebrauchten, abgegriffenen,
wertlosen Kitsch».*® Auch im Zusammenhang mit Richard
Strauss' Salome und Elektra spricht Pfitzner von Kitsch: Diese
Opern seien «beherrscht von drei K's: Konstruktion, Kakophonie
und Kitsch»": Die nicht inspirierte, «auf minimalstes Einfalls-
gut gegrindete» Musik sei konstruiert, steigere sich «auf
gewissen Hohepunkten des Orchesterrausches [..] zu gewag-
testen Kakophonien» und ende, «wenn dann der Komponist
fhlt, daB das Publikum genug hat von dergleichen und sich
nach einer ansprechenden Meladie sehnt, [..]1 in Gestalt des
dritten K's, namlich als siiBer Kitsch».*” Deutlich wird das ver-
meintliche Dilemma der Kunst - gleichsam gefangen zwischen
zwei Kitschfronten - in Pfitzners problematischer Schrift Die
neue Asthetik der musikalischen Impotenz. Ein Verwesungs-
symptom? von 1920:

Stille Musik wird gar nicht mehr geschrieben; die Klavier-
sonate stirbt aus. Wer heute sagt, daB3 er ein Lied von Adolf
Jensen schon findet, blamiert sich. Aber den irrenhausleri-
schen Kitsch irgend eines Stiimpers, wenn er nur «atonal»
schreibt, nimmt man ernst. Nicht, daB freche und schamlose
Spekulation ein Ding wie das «Dreiméaderlhaus»*® entstehen
lieB, ist das Verfalls- und Verwesungssymptom - das kommt
immer mal vor -, aber da3 es solchen Boden in Deutschland
finden konnte. Deswegen hat es auch gar keinen Sinn, gegen
dergleichen zu agitieren; zwar ist es dennoch eine Schande,
daB es nicht von Staatswegen [sicl verboten ist; aber das
Symptom einer tiefsten Gemeinheit bleibt, zu der eine Nation
herabgesunken ist, die einen der edelsten Séhne [gemeint
ist Schubertl, den sie erst hat an seinen Melodien verhungern
lassen, in einer eklen Pastete gebacken, verzehrt. Ja, das
Dreimé&derlhaus hat unbestreitbar enorm gesellschaftsbil-
dende Kraft!*

Pfitzner verwendet den Begriff Kitsch als Beschreibung ganz-
lich disparater Erscheinungen wie Operetten, Strauss-Opern
und avantgardistische Kunst, doch die Funktion ist jeweils
dieselbe: eine Herabsetzung abweichender, nicht mit seinen
|dealen Ubereinstimmender Kunstvorstellungen. Gleichzeitig
verortet er sich dabei in einer kinstlerischen «Mitte», die sich
sowohl nach oben als auch nach unten abgrenzen und verteidi-
gen muss.

25



26

Auch wenn der deutsch-judische Glaser nicht mit Pfitzners
(antisemitischer) Vehemenz und Absolutheit gegen die Avant-
garde hetzt, so bedauert er dennoch, dass sich die Auseinan-
dersetzung nicht mehr um Qualitat und Kitsch, sondern um
slissen und sauren Kitsch drehe (siehe oben). «Kitsch» wird zu
einem erweiterten Begriff der Abwertung und Abgrenzung, der
nicht mehr nur gegen das Susslich-Sentimentale verwendet
wird, sondern auch gegen das vermeintlich Saure der neuen
Kunst. Welche adjektivische Erganzung das Wort Kitsch dabei
erféhrt, ist zweitrangig: ob «saurer Kitsch», «neumodischer
Kitsch», «neutdnerischer Kitsch»®, «irrenhauslerischer Kitsch»,
«futuristischer Kitsch», «pointillierter Kitsch»** spielt fir die
Bewertung keine Rolle, die Beifigungen sind beliebig und aus-
tauschbar, die Verwendung des Begriffs undifferenziert. Argu-
mente, die einst ausschliesslich gegen den stissen Kitsch vor-
gebracht wurden, gelten bei den besprochenen Autoren nun
varrangig fir den sauren, sind fir den stssen Kitsch entweder
nicht relevant, oder aber der stsse Kitsch ist weniger bedroh-
lich bzw. nicht zu verhindern.

Es ist zwar durchaus méglich, auch in avantgardistischer
Kunst Anzeichen von Kitsch aufzuzeigen, allerdings findet in
den beschriebenen Quellen keine dezidierte Auseinanderset-
zung mit dem sauren Kitsch statt: *2 Die Autoren liefern weder
explizite Begriindungen oder Kriterien flr sauren Kitsch, noch
verweisen sie auf Werke, die kankret durch sauren Kitsch
gepragt sind. Vielmehr wird mit Hilfe einer martialischen Spra-
che grundlegend und teilweise polemisch gegen neue Formen
der Kunst gewettert. «Kitsch» verliert dabei weiter an termino-
logischer Scharfe und wird zum Kampfbegriff mit Schlagwort-
charakter, der gegen jene gerichtet wird, die den Begriff gepragt
(und teilweise ebenso schlagwaortartig verwendet) haben:
Kitsch ist der (scheinbar] leichtverstandliche, als Parole und
zur Propaganda missbrauchte, an Emotionen gerichtete Aus-
druck, unter dessen Deckmantel die im Sinne des Betrachters
«echte», «schiitzenswerte» Kunst verteidigt wird. Das Schlag-
wort «saurer Kitsch» richtet sich gegen jegliche Form der
Erneuerung; dabei tritt in erster Linie eine konservative Einstel-
lung zutage, die vor dem Verfall der Kunst warnen will. Gleich-
gultig aber, ob der Begriff Kitsch von der Avantgarde gegen
eine vermeintlich niedere Kunst verwendet oder in Form des
sauren Kitschs gegen die eigentlichen «Erfinder» zurtickge-
schleudert wird: Der Kampf gegen den Kitsch ist immer ein
Kampf im Namen der Kunst. Aus dem Kitschverstandnis ist
auch ein Kunstverstandnis ableitbar, und so unterscheiden
sich in dieser Debatte um den siissen und den sauren Kitsch
um 1920 je nach Perspektive auch die Antworten: Wer ist die
Schéne? Wer das Biest?

14
1S
16

L7
18
19
20

2l
22

23

2k

25
26

Mlichaell Gleorg] Conrad, Gelliftete Masken. Allerlei Charakterkdpfe,
Leipzig: Friedrich 1890, S. 177.

Daniel Sanders, Ergénzungs-Wérterbuch der deutschen Sprache, Berlin:
Abenheim’sche Verlagsbuchhandlung 1885, Sp. 303 b.

Vgl. Mlichaell Gleorg] Clonrad], [Kritik zu Moderner Musen-Almanach auf
das Jahr 1894], in: Die Gesellschaft. Monatschrift fir Litteratur, Kunst
und Sozialpolitik 9, viertes Quartal 1893, Sp. 1626 b.

Zur Terminologie vgl. Dieter Kliche, Art. Kitsch, in: Asthetische Grundbe-
griffe Ill, hrsg. van Karlheinz Barck, Stuttgart/Weimar: Metzler 2001,

S. 272-288, und Hans-Edwin Friedrich, Hausgreuel - Massenschund - radikal
Bdses. Die Karriere des Kitschbegriffs in der ersten Halfte des 20. Jahr-
hunderts, in: Kitsch. Faszination und Herausforderung des Banalen und
Trivialen, hrsg. von Wolfgang Braungart, Tiibingen: Max Niemeyer 2002
(= Untersuchungen zur deutschen Literaturgeschichte 112), S. 35-58.
Die Aktualitat des Diskurses zeigt sich auch in: Katrin Eggers und Nina
Noeske (Hrsg.), Musik und Kitsch, Hildesheim/Zurich/New York: Olms
2014 (= Ligaturen. Musikwissenschaftliches Jahrbuch der hmtmh 7).
Hans Pfitzner, Futuristengefahr. Bei Gelegenheit von Busoni's Asthetik,
Leipzig/Minchen: Stiddeutsche Monatshefte 1917, S. 17.

Ebd., S. 14 f.

Ebd.;:SHLS.

Ebd.

Bl SHli7

Ebd., S. 40.

\Vgl. ebd., S. 37.

\Vigl. ebd,, S. 5, 17.

Hier zitiert nach der Suhrkamp-Ausgabe von Hans Heinz Stuckenschmidt
mit Anmerkungen von Arnold Schénberg: Ferruccio Busoni, Entwurf einer
neuen Asthetik der Tonkunst, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1974 [1907,
219161, S. 14, 37, 43 und 40.

Ebd., S. 40.

Hans Pfitzner, Futuristengefahr, S. 45 (vgl. Anm. 5).

Curt Glaser, Vom suBen und vom sauren Kitsch, in: Almanach auf das Jahr
1920, hrsg. vom Verlag Bruno Cassirer, Berlin: Cassirer 1920, S. 84-95,
hier S. 88. [(Abgedruckt in: Ute Dettmar/Thomas Kipper [Hrsg.], Kitsch.
Texte und Theorien, Stuttgart: Reclam 2007, S. 167-173; in Teilen
abweichender Erstdruck in: Berliner Bérsen-Courier 333, 20.7.1919).
Uber Glasers Verhaltnis zum Futurismus vgl. Andreas Strobl, Curt Glaser.
Kunsthistoriker - Kunstkritiker - Sammler. Eine deutsch-jddische
Biographie, Kéln/Weimar/Wien: Bohlau 2006, bes. S. 156-161.

Curt Glaser, Vom stiBen und vom sauren Kitsch, S. 85 (vgl. Anm. 16).
Ebd.

Ebd., S. 87.

Ebd., S. 85f. Auch der osterreichische Psychoanalytiker Hanns Sachs
beschreibt 1932 diese neue Facette des Kitschs, allerdings ohne den
Begriff «sauer» zu verwenden: Kitsch beschranke sich nicht auf das
Siisslich-Sentimentale, vielmehr gebe es neben dem «rosafarbenen»
auch den «brutalen, mit einem Parfum von Blutgeruch» umhullten Kitsch
(Hanns Sachs, Kitsch, in: Psychoanalytische Bewegung 4, September/
Oktober 1932, S. 455-461, hier S. 456). Alexander Gonda flihrte die
Diskussion in seinem Aufsatz Vom siiBen und sauren Kitsch weiter (in:
Vom sdBen und sauren Kitsch, hrsg. von Alexander Gonda, Berlin: Der
Neue Geist Verlag 1948, S. 3-7).

Val. Curt Glaser, Vom stiBen und vom sauren Kitsch, S. 84 (vgl. Anm. 16).
Vgl. ebd. Diese Definition hat allerdings die Gleichsetzung von schlechter
Kunst und Kitsch zur Folge, sodass eine Unterscheidung dieser disparaten
Erscheinungen nicht mehr méglich ist.

Vgl. etwa Hermann Brochs bertihmte Abhandlung Das Bése im Wertsys-
tem der Kunst, in: Die Neue Rundschau 44, August 1933, S. 157-191.
Curt Glaser, Vom siiBen und sauren Kitsch, S. 86 (vgl. Anm. 16).

Ebd., S. B5.

EBd:, SHF1:



27

28
29
30

31

32
33

3k

35

36
37

38

39
40
I

—

Ebd. Was Glaser unter «ernsthaftem Radikalismus» versteht, erlautert er
in diesem Zusammenhang nicht. Womadglich denkt er an expressionisti-
sche Maler wie Max Beckmann, Ernst Ludwig Kirchner und Edvard Munch,
die er schatzte und fir die er sich einsetzte; vgl. etwa Andreas Strobl,
Curt Glaser, bes. S. 27-34 und 195-207 (vgl. Anm. 16).

Ebd., S. 92-95 [Abbildungen dazwischenl.

Hans Pfitzner, Futuristengefahr, S. 17f. (vgl. Anm. 5).

Curt Glaser, Vom siBen und vom sauren Kitsch, S. 87-95 (vgl. Anm. 16).
Gonda zahlt «jedeln] <ismus>» dazu und nennt den Surrealismus,
Kubismus, Expressionismus, Manierismus, die «Nachahmer von Paul
Klee» und «viele Werke moderner, abstrakter Musiker» (Alexander Gonda,
Vom siBen und sauren Kitsch, S. 67 [vgl. Anm. 201).

Erstdruck am 20.2.1909 in der Pariser Zeitung Le Figaro. Deutsche
Ubersetzung: Filippo Tommaso Marinetti, Griindung und Manifest des
Futurismus, in: Manifeste und Proklamationen der europdischen
Avantgarde (1909-1938J, hrsg. von Wolfgang Asholt und Walter
Fahnders, Stuttgart/Weimar: Metzler 1995, S. 3-7.

Ebd., S. 6.

Filippo Tommaso Marinetti, Tod dem Mondschein!, in: Manifeste und
Proklamationen, S. 7-11, hier S. 9 (vgl. Anm. 31),

Umberto Boccioni/Carlo Dalmazzo Carra (u. a.), Manifest der futuristischen
Maler. An die jungen Kdnstler Italiens!, in: Manifeste und Proklamationen,
S.11-13, hier S. 11 (vgl. Anm. 31).

Vgl. Matteo Nanni, Art. Futurismo, musica futurista, in: Handwdrterbuch
der musikalischen Terminaologie, hrsg. von Albrecht Riethmaller, Stuttgart:
Franz Steiner 2004 (37. Auslieferung), S. 1-15 (nicht durchgéngig
paginiert).

Vgl. ebd., S. 8 a.

Vgl. Ferruccio Busoni, Futurismus der Tonkunst [1912], in: Von der Einheit
der Musik. Von Drittelténen und Junger Klassizitat von Bihnen und Bauten
und anschlieBenden Bezirken. Verstreute Aufzeichnungen von Ferruccio
Busoni, hrsg. von Martina Weindel, Wilhelmshaven: Florian Noetzel 2006,
S. 67

Ferruccio Busoni, Entwurf einer neuen Asthetik der Tonkunst, S. 51 (vgl.
Anm. 13).

Ebd., S. 14,

Vgl. ebd,, S. 52.

Vgl. etwa auch Ferruccio Busoni, Mozart-Aphorismen. Zum 150.

L2

43
ul

45

46

L7
48

49

50

Sit

52

Geburtstage des Meisters [1906], in: Von der Einheit der Musik, S. 31 (vgl.
Anm. 37).

Vgl. Brief von Busoni an Breitkopf & Hartel (9. Januar 1913 [7461), in:
Ferruccio Busoni im Briefwechsel mit seinem Verlag Breitkopf & Hartel,
Band 1. Briefe 1883-1914, hrsg. von Eva Hanau, Wiesbaden/Leipzig/Paris:
Breitkopf & Hartel 2012 (= Busoni-Editionen), S. 556. Da sowahl Busoni
als auch Pfitzner ab dem Jahr 1920 jeweils eine Meisterklasse fir
Komposition an der Berliner Akademie der Kinste leiteten, ist davon
auszugehen, dass sie sich auch persénlich kannten.

Vigl. Matteo Nanni, Art. Futurismo, S. 13 b (vgl. Anm. 35).
Erstverdffentlichung in: «Vortrage d. 7. Reichs-Schulmusikwoche in
Minchen», hrsg. v. Zentralinstitut f. Erziehung u. Unterricht i. Berlin, 1929,
S. 72 ff.; zit. nach: Hans Pfitzner, Uber Kunstpflege und Jugend, in: Hans
Pfitzner. Sdmtliche Schriften, Band &, hrsg. von Bernhard Adamy, Tutzing:
Hans Schneider 1987, S. 179-184, hier S. 183.

Hans Pfitzner, Uber musikalische Inspiration [19401, in: Pfitzner.
Samtliche Schriften 4, S. 269-307, hier S. 301 (vgl. Anm. 44).

Hans Pfitzner, Richard Wagners Weltgeltung [1942], in: Pfitzner.
Samtliche Schriften 4, S. 85-109, hier S. 102 (vgl. Anm. 44).

Ebd., S. 102f.

Operette von Heinrich Berté Gber das Leben Franz Schuberts unter
Verwendung bekannter Schubertmelodien.

Hans Pfitzner, Die neue Asthetik der musikalischen Impotenz. Ein Verwe-
sungssymptom?, in: Hans Pfitzner. Gesammelte Schriften, Band 2, hrsg. von
dems., Augsburg: Or. Benno Filser-Verlag 1926, S. 99-281, hier S. 246.
Ferdinand Scherber, Franz Schreker, in Signale fir die musikalische Welt
78, 14. April 1920, S. 349-350, hier S. 350.

[0. A, Futurismus, in: Die Rettung. Blétter zur Erkenntnis der Zeit 1,

24. Januar 1919, S. 72.

Eine weiterfiihrende Untersuchung, ob beziehungsweise inwiefern im
Zusammenhang mit avantgardistischer Musik sinnvollerweise von Kitsch
gesprochen werden kdnnte, ware lohnenswert. Ausserdem ware eine
Erweiterung der terminologisch ausgerichteten Fragestellung auf
praktische Aspekte gewinnbringend: So kénnte beispielsweise eine
Verbindung zu interpretationsgeschichtlichen Forschungsansatzen, wie
sie Detlef Giese in seiner Dissertation («Espressivo» versus «[Neuel
Sachlichkeit». Studien zu Asthetik und Geschichte der musikalischen
Interpretation, Berlin: dissertation.de 2006) exponiert, aufschlussreiche
Erkenntnisse liefern.

27



	Süss und sauer : über Avantgarde und Kitsch um 1920

