
Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2014)

Heft: 128

Artikel: Süss und sauer : über Avantgarde und Kitsch um 1920

Autor: Baumgartner, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Süss und sauer
Über Avantgarde und Kitsch um 1920

Andreas Baumgartner

^gj. Dieser Aufsatz entstand im Rahmen einer Dissertation über das Thema «Musik und Kitsch», die der Autor am Musikwissenschaftlichen Seminar der
Universität Basel schreibt.

Als Kitsch werdenfür gewöhnlich minderwertige Kunsterzeugnisse bezeichnet, die mithilfe einfacher Mittel

ganz direkt aufunsere Gefühle abzielen. Der Ausdruck «Kitsch» entsteht Ende des 19. Jahrhunderts, und in

den Jahren um 1920 wird er vermehrt auch gegen die damalige Avantgarde gerichtet. Aus dem süssen wird
der saure Kitsch.

Rot bemützte Gartenzwerge, Marienstatuen aus dem Souvenirladen,

vergoldete Vasen in Blumenform; Jeff Koons, Paolo

Coelho, Helene Fischer - für gewöhnlich sind es die bequemen

Dinge, die wir mit Kitsch assoziieren; Dinge, die [je nach

Betrachter] harmlos erscheinen oder als moralisch zweifelhaft

gelten. Kitsch steht im Allgemeinen für schlechten Geschmack,

für das Klischeehafte, für Lüge und falsches Pathos: Täuschung
und Vortäuschung gehören zu seinem Wesen. Kitsch blufft,
simuliert, heuchelt - der Vorwurf «Scheinkunst» schwebt im

Raum; Kitsch steht für Schönheit ohne Widerspruch, Schönheit,

die keine kritische Distanz zulässt, eine Schönheit, die

in der oder für die «Moderne» verdächtig erscheint und die

jegliche Art von Überraschung oder Irritation ausschliesst.
Kitsch will mithilfe einfacher Mittel und unter der Prämisse des

schnellen Erfolgs Gefühlsregungen wie Andacht oder Rührung

erzielen, Kumulation von [«unbegründeten»] Reizen und

aufgebauschten Stimmungen sind die ihm unterstellten Strategien;
motivationsloser, übertriebener Effekt, beklemmende Aufdringlichkeit

und der geheuchelte Eindruck von Bedeutsamkeit sind

Wesenszüge von Kitsch, jenem gefürchtet-geliebten Zucker-

guss der Kunst.

Der deutsche, in viele Sprachen der Welt übertragene und

zunächst mündlich gebrauchte Begriff «Kitsch» entstand Ende

des 19. Jahrhunderts im süddeutschen Raum. Adjektive wie

«süß», «albern» und «glitzerig»1 oder «nichtsnutzig» und

«mit fabrikmäßiger Oberflächlichkleit] hergestellt»2 begleiteten

den anfangs in Künstlerkreisen verwendeten Ausdruck.

Mithilfe des Begriffs «Kitsch» wurden Bilder abgewertet, die

einfach und billig gemacht waren, dem Publikum leicht
verständlich schienen, dekorative Zwecke erfüllten und sich als

Kunst ausgaben, wegen ihrer Machart aber den Ruf bekamen,

keine «echte», sondern bestenfalls eine Nachahmung von

Kunst zu sein.3 Innerhalb kurzer Zeit wurde der Ausdruck auch

auf Gegenstände der Literatur, der Musik, der Architektur und

des Alltags übertragen und avancierte zum modischen Gegenbegriff

für Kunst.11

«FUTURISTISCHER KITSCH» - ANGRIFF AUF

DIE AVANTGARDE

In den Jahren um 1920 erfuhr das schillernde Phänomen

Kitsch eine heute wenig bekannte, fundamentale begriffliche
Erweiterung: Der Ausdruck wird nun auch als abwertendes

Schlagwort gegen avantgardistische Kunstbewegungen gerichtet,

die sich als Vorhut für die Kunst begreifen und durch die

Erneuerung des verbrauchten Materials versuchen, die Kunst

zu revolutionieren. Gas Selbstverständnis dieser im weiteren

Wortsinn «schöpferischen Wegbereiter» liegt in der kritischen

Auseinandersetzung mit der [romantischen] Tradition sowie

der Forderung nach Aktualität des künstlerischen Schaffens.

Gerade dadurch scheinen sie vor jeglichem Kitsch-Verdacht

sicher, und doch verwendet Hans Pfitzner den Begriff Kitsch

1917 in seinem explizit gegen Ferruccio Busoni gerichteten

Pamphlet Futuristengefahr. Bei Gelegenheit von Busoni's

Ästhetik als Angriff auf die Avantgarde:

Wer sich also vom Neuaufbau auf dem radikalen Umsturz

einzig etwas erhofft und in diesem Sinne gewagte Anfänge

als schöpferische Kunst begrüßt, der muß dazu kommen,

- reden wir deutsch - den greulichsten Kitsch hoch zu preisen.

Zu allen Zeiten ist irgend ein Kitsch obenauf. Wir haben

21



und hatten den ausländischen, den trivialen, den glänzenden

Orchesterkitsch, den Salon- und andere Kitscharten; unserer
Generation ist es vorbehalten, den futuristischen Kitsch in

unserer Mitte aufgenommen zu haben. Dieser unterscheidet

sich von seinen Brudersorten dadurch, daß er keinem
Menschen Vergnügen macht, auch den Futuristen nicht.5

Gerade durch ihren Erneuerungswillen erliege die Avantgarde
dem Kitsch, den Pfitzner von anderen Kitscharten abgrenzt und

nun «futuristisch» nennt. Oer einzige Zweck von Kunst - wenn
im Zusammenhang mit Kunst überhaupt von Zweck gesprochen

werden könne - liege, so Pfitzner, darin zu beglücken.
Kunst solle «Lustgefühle» erzeugen, die von «behaglichetm]
Genuß» und «spielerischetm] Vergnügen» bis zu «erhabenstetml

Entzücken» sowie den «gewaltigsten Erschütterungen und

Erhebungen»6 reichen und nur durch das Werk eines Genies

ausgelöst werden können. (Dies führt zu der Schlussfolgerung,
denkt man Pfitzners Argumentation weiter, dass die

avantgardistische Kunst allen Sinn verfehlt.] Pfitzners Genieästhetik

zufolge hängt die Grösse und Vollkommenheit der Kunst nämlich

nicht von der Grösse und Vollkommenheit der Mittel ab,

sondern von der des Künstlers. Wenn ein Künstler neue Mittel
für seine Kunst benötige, dann müssten diese Mittel nicht

aufwendig konstruiert werden; vielmehr lägen sie in der Natur,

jener «gehorsamein] Dienerlin]»7, bereit: «Wahrhaft bietet
sie ihre Gaben, und freiwillig, wenn der Genius es braucht».8

In der Konsequenz ist Busonis vermeintlich radikaler «Umsturz

von allem»9, seine «Negierung alles Bestehenden»10 und seine

Suche nach neuen musikalischen Ausdrucksmitteln wider-

natürlich-ignorant, unkünstlerisch und letztendlich vermutlich

aus diesem Grund «Kitsch».

er Traditionsbruch und die damit verbundene «Zerstörung»
jeglicher musikalischer Gesetze ist Pfitzners Hauptvorwurf

gegen Busoni: Dieser wolle die gebräuchlichen Instrumente,
die musikalische Form, die Harmonielehre, das Tonsystem und

letztlich auch das musikalische Thema, das Motiv und den

musikalischen Einfall - jenes Pfitznersche Steckenpferd -
vernichten, wobei der geforderte Umbruch aufgrund der

Unerschöpflichkeit von melodischen Variationen und Möglichkeiten

gar nicht notwendig wäre.11 Interessant ist, dass Pfitzner von

«vernichten»12 spricht, wo Busoni in seinem Entwurf einer

neuen Ästhetik der Tonkunst von «Befreiungslust», von
«überwinden» und «Entfaltung» «träumt»13; Busoni wünscht sich

eine Erweiterung der musikalischen Möglichkeiten hinsichtlich

Instrumentation, Ausdrucksgehalt, Tonsystem (Drittel- und

Sechsteltöne] und Notation. Statt Gesetzen zu folgen, sollen
im Zusammenspiel von Vollkommenheit und Individualität
«absichtslos»1*' neue Prämissen entstehen, die nach

einmaligem Gebrauch wieder verfallen, um die Starrheit und die

begrenzten Möglichkeiten der Musik aufzulösen und zu erweitern.

Diese ästhetische Erweiterung der musikalischen Mittel
(oder nach Pfitzner; dieser Bruch mit der Tradition im Sinne

eines radikalen Umsturzes] ist der Grund, warum Pfitzner
Busoni «futuristischen Kitsch» vorwirft und ihn als

«futuristischein] Moses, der seinen Adepten das gelobte Land»15

zeige, tituliert.

Théo van Rysselberghe (1862-1926), «Portrait der Violinistin Irma Sethe» (1894).

ER SÜSSE KITSCH WIRD SAUER

Mit dieser Invektive gegen Busoni wird Pfitzner zum Vorreiter

für eine Debatte, die der Kunsthistoriker und -kritiker Curt

Glaser 1920, ohne erkennbaren Bezug auf Pfitzner, mit seiner

polaren Unterscheidung zwischen süssem und saurem Kitsch

auslöst. In seinem Aufsatz wirft Glaser dem Neoimpressio-

nismus, dem Futurismus und der abstrakten Malerei neben

Talentlosigkeit auch die Herstellung von ebendiesem sauren
Kitsch vor:

Man mag Picassos Artistentum gelten lassen, wenn auch nur

ein extremer Snobismus sich mit dieser leichten Ware begnügen

wird. Unter den italienischen Futuristen war kein einziges

Talent von Rang, und hier zum ersten Male schieden sich reinlich

Theorie und Praxis, indem ein Literat sich zum Führer der



Bewegung aufwarf und den braven Kitschmalern, die sich ihm

zur Verfügung stellten, die Methoden zeigte, nach denen man

zuckersüße Bilder so gründlich übersäuert, daß sie dem

fortschrittlichen Kunstkenner imponieren.14

Zwar attestiert Glaser dem Kitsch im herkömmlichen Sinn den

Beigeschmack des «Süssen»; die Wortverbindung «süsser

Kitsch» schien ihm «jahrelang recht wohl für die große Masse

alles dessen, was an Kitschmalerei in den Ausstellungen sich

darbot»17, angemessen. Das Süsse mache allerdings keinen

wesentlichen Bestandteil des Kitschs aus, und der Begriff
bedürfe der Anpassung, da neue Kitscharten entstanden seien,

die mit dem Begriff Kitsch zwar adäquat beschrieben, aber

nicht mehr unter der Kategorie des Süssen zu fassen seien:

eine Revision des Begriffes tut dringend not, um die

zahllosen neuen Arten des Kitsches, die das Gegenteil von süß

sind, unter dem Worte zu sammeln, das sie am treffendsten
kennzeichnet. Dieser neumodische Kitsch soll von nun an der

«sauere» heißen. Er unterscheidet sich nicht grundsätzlich
von dem alten «süßen». Nur äußerlich zeigt er allerdings ein

sehr anderes Gesicht [...].18

In Abgrenzung zum süssen Kitsch subsumiert Glaser unter

dem Begriff «neumodischer» respektive «saurer» Kitsch die

Arbeiten der zeitgenössischen Kunstbewegungen, wie die der

Neoimpressionisten - dem Anfang dieses «Unglücktsl»19 -
und der italienischen Futuristen:

die Bewunderer des Sphärismus, oder wie die eben

neueste Richtung sonst heißen mag, berauschen sich an

dem sauren Geruch, verabscheuen alles Süße und glauben,

der wahren Kunst gewiß zu sein, wenn sie die oberflächlichsten

Eigenschaften des alten, süßen Kitsches in ihr Gegenteil

verkehrt sehen. Der süße Kitsch haftet am Gegenstand, also

erklärt sich der saure für «gegenstandslos». Der süße Kitsch

sucht angenehme Farbenharmonien, also bewegt sich der

saure in gewagten Disharmonien.20

Glaser zufolge stelle der Mangel an künstlerischer Qualität

- trotz der unterschiedlichen Ausprägungen des süssen und

des sauren Kitschs - ein wesentliches Merkmal beider Kitscharten

dar: Nachdem sich das «so mißbrauchte wie
mißverständliche Wort <schön>»21 nicht mehr als Kriterium für die

Beschreibung von Kunst eigne, sei an dessen Stelle der Begriff
«Qualität» getreten, der die Differenz zwischen Kitsch und

Kunst angemessen beschreibe und dadurch als

Unterscheidungsmerkmal tauge.22 Die mangelnde künstlerische Qualität
wird nun mithilfe des Kitschbegriffes ausgedrückt. Im Allgemeinen

wird mit dieser, dem Kitschbegriff immanenten Abwertung
eine Warnung vor moralischen oder ästhetischen Gefahren des

Kitschs für Leben und Kunst verbunden;23 im Zusammenhang
mit dem sauren Kitsch wird der süsse allerdings als weit weniger

bedrohlich angesehen: Dem «urteilsloselnl Publikum», so

Glaser, sei zunächst eine «wahre Angst vor dem süßen Kitsch

eingebläut» worden; nun glaube es sich des «rechten Weges

sicher zu sein, wenn es sich dem sauren Kitsch besinnungslos
in die Arme»24 werfe. Das Dilemma liege darin, dass der «Kampf

um die Kunst an vielen Stellen nicht mehr um den Gegensatz
von Kitsch und Qualität, sondern um den von süßem und von

saurem Kitsch»25 geführt werde. Es sei einfach, sich dem

Bequemen zu ergeben und sich «als Anhänger des sauren
Kitsches mit revolutionärer Gebärde in die Brust zu werfen [sie]
und über alles, was süß schmeckt, das Urteil zu sprechen»26;

hingegen sei es schwierig, Kunst zu erkennen. Das Problem

liege darin, dass der saure Kitsch, je schlimmer er sich

gebärde, immer «gefährlicher für den ernsthaften Radikalismus»

werde, weil dadurch «selbst Gutwillige in das Lager des

süßen Kitsches zurückgestoßen»27 würden. Verantwortlich für
den süssen Kitsch seien also nicht zuletzt die Anhänger jener
neuen Bewegungen, welche die Kunst weiterentwickeln wollten,

selbst aber sauren Kitsch produzierten. Der saure Kitsch
sei deshalb so gefährlich, weil er dem Kunstkenner imponieren
wolle und dabei - im Gegensatz zum süssen Kitsch - einen

Alleinstellungsanspruch habe:

Aber der rechte saure Kitsch ist um keinen Deut besser. Nur

gefährlicher, weil er sich nicht selten der Begriffe und

Argumente bedient, mit denen der ehrliche Kampf um die neue

Kunst geführt wurde, weil er die Waffen stumpf macht, und

weil er zu einem Kriege gegen zwei Fronten zwingt. [...] Und

nochmals bewährt sich das Gleichnis, daß den Bolschewisten
wie den Umstürzlern auf dem Gebiete der Kunst die ganze
Überzeugungskraft ihrer Banalität zu Gebote steht, weil ihre

Logik nicht vor dem Leben und nicht vor der Kunst haltmacht,
sondern leichten Flerzens zertrümmert, was ihr im Wege

steht. Hier liegt die letzte und schlimmste Gefahr. Der süße

Kitsch war harmlos, denn er blüht neben der Kunst. Der saure

Kitsch maßt sich an, ihm gebühre die Herrschaft allein, er will
für nichts mehr Raum lassen neben sich, und er droht mit nichts

Geringerem, als der Kunst selbst den Garaus zu machen.28

Durch Zuhilfenahme einer martialisch-kampfbetonten Sprache

modifiziert Glaser die herkömmliche Auffassung des

Kitschbegriffs deutlich: Nicht mehr die verniedlichende, auf direkte

Wirkung angelegte Nachahmung von Kunst und die Darstellung
einer heilvoll-schönen Welt sind die Gefahren, vor denen es zu

warnen gilt. Die Bedrohung geht vielmehr von den «Umstürzlern»

aus, die - unter dem Deckmantel der Kunstausführung

- rücksichtslos die Kunst zerstörten.

UNEHRLICHES PUBLIKUM?

Um dem Einwand vorzugreifen, dass sie die Neuerungen der

Kunst nicht verstünden und dadurch ihre ablehnende Haltung

zustande komme, weisen die zitierten Autoren darauf hin, dass

das Publikum des sauren Kitschs - ebenso wie gewöhnlich
das des süssen Kitschs - einer Täuschung erliege: Einem auf

Anspruch bedachten Publikum, das den süssen Kitsch ablehnt,

werde stattdessen saurer Kitsch untergeschoben, ohne dass

es das merkt. So schreibt Pfitzner:

Die schlechte italienische Oper, der Salonschmarren, die

Kinooperette, die Musikführer-Musik, sie haben alle ihr

23



Nathaniel Sichel (1843-1907), «Junge Dame mit Rosen am Seeufer» als «Inbegriffaller Kitschmalerei» (Glaser).

ehrliches Publikum, von dem sie leben. Die Futuristen dagegen

leben von einem in mehrfacher Hinsicht unehrlichen

Publikum, in der Hauptsache aber voneinander.29

Allerdings ist nur schwer fassbar, welche Gegenstände durch

den Begriff saurer Kitsch adäquat beschrieben werden bzw.

wer solche produziert. Glaser nennt als Vertreter des sauren

Kitschs die Neoimpressionisten, Théo van Rysselberglhüe,
Pablo Picasso, die italienischen Futuristen, Bolschewisten

und Umstürzler.30 Pfitzner wendet sich in seinem Pamphlet in

erster Linie gegen den «Futuristen» Busoni. Aber auch wenn

Busoni die Grenzen des traditionellen musikalischen Materials

aufzeigt und Neuerungen wie die Verwendung von Mikrotonalität

fordert, ist sein Gedankengut nicht mit dem der futuristischen

Strömung gleichzusetzen: Dass Filippo Tommaso Marinettis

Gründungsmanifest Le Futurisme31 erst zwei Jahre nach

Busonis Schrift erschien, ist nur ein erster Hinweis auf Pfitzners

falsche Zuordnung Busonis zu dieser frühen revolutionären

italienischen Avantgardebewegung. In zahlreichen Manifesten

fordern verschiedene Autoren auf radikale Art und Weise die

Loslösung von Traditionen und die Abschaffung aller [kulturellen]

Institutionen wie Museen, Bibliotheken, Akademien,

Konservatorien, Musikakademien, jenen «Friedhöfen vergeblicher

Anstrengungen», die höchstens ein «Balsam»32 für Sterbende,

Kranke, kurz für das «wurmstichige Volk»33 seien. Die

selbsternannten Futuristen kämpften gegen den «fanatischen,
unverantwortlichen und snobistischen Kult der Vergangenheit»39

und sahen den Umsturz jeglicher überlieferter Werte

als Ziel. Biese radikale Überwindung der Vergangenheit wurde

mit einer Verherrlichung von Technik, Geschwindigkeit, Jugend

und Gewalt verbunden. Aus der futuristischen Ästhetisierung

der Maschine, der Fabrik, aber auch des Kriegs resultiert eine

explosive Mischung, welche diese Strömung in die Nähe des

frühen italienischen Faschismus rückt.35 Selbst wenn Francesco

Balilla Pratella in seinem Manifesto dei musicisti futuristi 1911

neben der Auflösung des regelmässigen Metrums und der

Einführung des Geräuschs in die Musik auch Überlegungen zur

Mikrotonalität anstellte36, steht Busoni dem Futurismus skeptisch

gegenüber.37 Der von den Futuristen propagierte, radikale

Bruch mit der Vergangenheit ist - entgegen Pfitzners Vorwurf

- nicht auf Busoni übertragbar: So sieht sich Busoni zwar als

«Reformator», der die «Anhänglichkeit an Gewohntes»38 zu

überwinden versucht, stellt sich aber in eine Tradition beispielsweise

mit Beethoven, den dieselbe «Befreiungslust»39 erfüllte,
und mit Liszt, der schon gefühlt habe, dass die Intervalle einer

Tonleiter auch anders geordnet werden könnten.90 Nicht zuletzt

Busonis Bach-Bearbeitungen zeugen von einer intensiven

Beschäftigung mit der musikalischen Tradition91, die auch in

Busonis eigenen Kompositionen hörbar ist: Die Differenz
zwischen Busonis ästhetischer Utopie im Entwurf und seinen

eigenen Kompositionen ist frappierend; erstaunlicherweise hat

selbst Pfitzner Busonis Klavierkonzert op. 39 aufgeführt, das

mit der Verwendung eines Chores im Schlusssatz weit entfernt

ist von Russolos futuristischen «intonarumori».92

KITSCH ALS KAMPFBEGRIFF

Seit 1913 wird der Begriff «Futurismus» im deutschen Sprachraum

vermehrt polemisch gegen avantgardistische Strömungen,

Komponisten und ihre Werke verwendet.93 Auch Pfitzners
Futuristen-Schelte ist in diesem Zusammenhang zu sehen: Wenn er



Busoni ungerechtfertigt als «Futuristen» bezeichnet, ist dies

eine allgemeine Verurteilung von Neuerungen, die nicht nur auf

Busoni zu beziehen ist, sondern diverse neue Kunstbewegungen

umfasst. Die Tragweite dieser Ablehnung ist beispielsweise an

Pfitzners Ächtung der Atonalität in seiner Rede Über Kunstpflege

und Jugend zu sehen. Flier werden seine Flaltung gegenüber

der Avantgarde und seine Angst vor einem Verfall der Kunst

überdeutlich:

Was ich von der sogenannten Jöde-Bewegung hörte, hat mich

mit Entsetzen erfüllt; Ces folgt eine Aufzählung von schulischen

Musikunterrichtsinhalten, die damit endet:] Das Anbieten

atonaler Musik den wehrlosen Ohren der Schulkinder. Was

ich mit meinen eigenen Augen gesehen habe aus der Sammlung

[Fritz] Jöde, [Paul] Flindemith, [Hans] Meersmann, ist
musikalisches Gift für die Jugend. Es bleibe jedem Erwachsenen

oder jedem Künstler unbenommen, sich der Atonalität
oder welcher Richtung es sein mag, zu verschreiben. Aber

Schulkindern, die gleichsam unbeschriebene Blätter sind,

die Atonalität, besser gesagt Aharmonik, aufzudrängen, ist

Säuglingen statt Muttermilch Schnaps einflössen [sie].
Hochgeehrte Anwesende! Oer Kampf um die Atonalität ist noch

nicht ausgefochten. Es ist nicht ausgemacht, daß alles

Vorhergehende in der Kunst erledigt ist; das vorhandene Werk

müssen wir erhalten; es ist nicht angängig, eine ganze
Vergangenheit und Jüngstvergangenheit in der Kunst einfach

wegzuwischen. Wenn wir das tuen [sie], wischen wir unsere

ganze deutsche Kultur von der Tafel der Geschichte, und

ausgemacht ist es jedenfalls nicht, daß Wagner und Beethoven,

Mozart und Schubert, Schumann und Brahms erledigt sind.'"'

Pfitzners Abhandlung Futuristengefahr ist demnach nicht
als eine dezidierte Auseinandersetzung mit Busonis Werk zu

sehen, sondern als allgemeine Warnung vor dem Niedergang
der [deutschen] Kunst zu verstehen: «Futuristisch» kann

in diesem Sinne genauso Busoni wie Arnold Schönberg oder

Igor Strawinsky zugeordnet werden, «echte» Futuristen werden

nicht genannt und eine Auseinandersetzung mit dem

Futurismus findet nicht statt. Viel mehr als die differenzierte

Giacomo Ballo (1871-1958), «Le mani del Violinista» (1912).

Beschäftigung mit einem Gegenstand spiegelt sich in Pfitzners
Schrift dessen traditionalistisch-konservative Haltung wider,
nach der die Kunst vor Missgriffen und Veränderungen
beschützt werden muss. Die Bezeichnung «futuristischer
Kitsch» bringt Pfitzners allgemein gemeinte Abwertung der

Avantgardeströmungen auf eine Formel.

DIE SCHÖNE UND DAS BIEST

Die Avantgarde ist allerdings nur eine der Gefahren für die

Musik; die andere droht in Form der [seichten) Unterhaltungsmusik

von einer entgegengesetzten «Strömung». So scheint
Pfitzner an den süssen Kitsch zu denken, wenn er schreibt, dass

es neben «inspirierter und erarbeiteter Musik [...] noch eine

dritte Sorte [gäbe): den völlig abgebrauchten, abgegriffenen,
wertlosen Kitsch».''5 Auch im Zusammenhang mit Richard

Strauss' Salome und Elektra spricht Pfitzner von Kitsch: Diese

Opern seien «beherrscht von drei K's: Konstruktion, Kakophonie
und Kitsch»116: Die nicht inspirierte, «auf minimalstes Einfallsgut

gegründete» Musik sei konstruiert, steigere sich «auf

gewissen Höhepunkten des Orchesterrausches [...] zu gewagtesten

Kakophonien» und ende, «wenn dann der Komponist

fühlt, daß das Publikum genug hat von dergleichen und sich

nach einer ansprechenden Melodie sehnt, [...] in Gestalt des

dritten K's, nämlich als süßer Kitsch».1'7 Deutlich wird das

vermeintliche Dilemma der Kunst - gleichsam gefangen zwischen

zwei Kitschfronten - in Pfitzners problematischer Schrift Die

neue Ästhetik der musikalischen Impotenz. Ein Verwesungssymptom?

von 1920:

Stille Musik wird gar nicht mehr geschrieben; die Klaviersonate

stirbt aus. Wer heute sagt, daß er ein Lied von Adolf

Jensen schön findet, blamiert sich. Aber den irrenhäuslerischen

Kitsch irgend eines Stümpers, wenn er nur «atonal»

schreibt, nimmt man ernst. Nicht, daß freche und schamlose

Spekulation ein Ding wie das «Dreimäderlhaus»1'6 entstehen

ließ, ist das Verfalls- und Verwesungssymptom - das kommt

immer mal vor -, aber daß es solchen Boden in Deutschland

finden konnte. Deswegen hat es auch gar keinen Sinn, gegen

dergleichen zu agitieren; zwar ist es dennoch eine Schande,

daß es nicht von Staatswegen [sie] verboten ist; aber das

Symptom einer tiefsten Gemeinheit bleibt, zu der eine Nation

herabgesunken ist, die einen der edelsten Söhne [gemeint
ist Schubert], den sie erst hat an seinen Melodien verhungern

lassen, in einer eklen Pastete gebacken, verzehrt. Ja, das

Dreimäderlhaus hat unbestreitbar enorm gesellschaftsbil-
dende Kraft!m

Pfitzner verwendet den Begriff Kitsch als Beschreibung gänzlich

disparater Erscheinungen wie Operetten, Strauss-Opern
und avantgardistische Kunst, doch die Funktion ist jeweils
dieselbe: eine Herabsetzung abweichender, nicht mit seinen

Idealen übereinstimmender Kunstvorstellungen. Gleichzeitig

verortet er sich dabei in einer künstlerischen «Mitte», die sich

sowohl nach oben als auch nach unten abgrenzen und verteidigen

muss.

25



Auch wenn der deutsch-jüdische Glaser nicht mit Pfitzners

[antisemitischer] Vehemenz und Absolutheit gegen die Avantgarde

hetzt, so bedauert er dennoch, dass sich die

Auseinandersetzung nicht mehr um Qualität und Kitsch, sondern um

süssen und sauren Kitsch drehe [siehe oben], «Kitsch» wird zu

einem erweiterten Begriff der Abwertung und Abgrenzung, der

nicht mehr nur gegen das Süsslich-Sentimentale verwendet

wird, sondern auch gegen das vermeintlich Saure der neuen

Kunst. Welche adjektivische Ergänzung das Wort Kitsch dabei

erfährt, ist zweitrangig: ob «saurer Kitsch», «neumodischer

Kitsch», «neutönerischer Kitsch»50, «irrenhäuslerischer Kitsch»,

«futuristischer Kitsch», «pointillierter Kitsch»51 spielt für die

Bewertung keine Rolle, die Beifügungen sind beliebig und

austauschbar, die Verwendung des Begriffs undifferenziert.
Argumente, die einst ausschliesslich gegen den süssen Kitsch

vorgebracht wurden, gelten bei den besprochenen Autoren nun

vorrangig für den sauren, sind für den süssen Kitsch entweder

nicht relevant, oder aber der süsse Kitsch ist weniger bedrohlich

bzw. nicht zu verhindern.

Es ist zwar durchaus möglich, auch in avantgardistischer
Kunst Anzeichen von Kitsch aufzuzeigen, allerdings findet in

den beschriebenen Quellen keine dezidierte Auseinandersetzung

mit dem sauren Kitsch statt:52 Oie Autoren liefern weder

explizite Begründungen oder Kriterien für sauren Kitsch, noch

verweisen sie auf Werke, die konkret durch sauren Kitsch

geprägt sind. Vielmehr wird mit Hilfe einer martialischen Sprache

grundlegend und teilweise polemisch gegen neue Formen

der Kunst gewettert. «Kitsch» verliert dabei weiter an

terminologischer Schärfe und wird zum Kampfbegriff mit Schlagwortcharakter,

der gegen jene gerichtet wird, die den Begriff geprägt
[und teilweise ebenso schlagwortartig verwendet] haben:

Kitsch ist der [scheinbar] leichtverständliche, als Parole und

zur Propaganda missbrauchte, an Emotionen gerichtete
Ausdruck, unter dessen Oeckmantel die im Sinne des Betrachters

«echte», «schützenswerte» Kunst verteidigt wird. Oas Schlagwort

«saurer Kitsch» richtet sich gegen jegliche Form der

Erneuerung; dabei tritt in erster Linie eine konservative Einstellung

zutage, die vor dem Verfall der Kunst warnen will. Gleichgültig

aber, ob der Begriff Kitsch von der Avantgarde gegen
eine vermeintlich niedere Kunst verwendet oder in Form des

sauren Kitschs gegen die eigentlichen «Erfinder»
zurückgeschaudert wird: Der Kampf gegen den Kitsch ist immer ein

Kampf im Namen der Kunst. Aus dem Kitschverständnis ist
auch ein Kunstverständnis ableitbar, und so unterscheiden

sich in dieser Oebatte um den süssen und den sauren Kitsch

um 1920 je nach Perspektive auch die Antworten: Wer ist die

Schöne? Wer das Biest?

1 M(ichael) Gteorg] Conrad, Gelüftete Masken. Allerlei Charakterköpfe,
Leipzig: Friedrich 1890, S. 177.

2 Daniel Sanders, Ergänzungs-Wörterbuch der deutschen Sprache, Berlin:

Abenheim'sche Verlagsbuchhandlung 1885, Sp. 303 b.

3 Vgl. MCichaeU Gteorg] Ctonrad], [Kritik zu Moderner Musen-Almanach auf
das Jahr 109A), in: Die Gesellschaft. Monatschrift für Litteratur, Kunst
und Sozialpolitik 9, viertes Quartal 1893, Sp. 1626 b.

A Zur Terminologie vgl. Dieter Kliche, Art. Kitsch, in: Ästhetische Grundbe¬

griffe III, hrsg. von Karlheinz Barck, Stuttgart/Weimar: Metzler 2001,
S. 272-288, und Hans-Edwin Friedrich, Hausgreuel - Massenschund - radikal
Böses. Die Karriere des Kitschbegriffs in der ersten Hälfte des 20.
Jahrhunderts, in: Kitsch. Faszination und Herausforderung des Banalen und

Trivialen, hrsg. von Wolfgang Braungart, Tübingen: Max Niemeyer 2002

Untersuchungen zur deutschen Literaturgeschichte 112), S. 35-58.
Die Aktualität des Diskurses zeigt sich auch in: Katrin Eggers und Nina

Noeske [Hrsg.), Musik und Kitsch, Hildesheim/Zürich/New York: Olms

201A Ligaturen. Musikwissenschaftliches Jahrbuch der hmtmh 7).

5 Hans Pfitzner, Futuristengefahr. Bei Gelegenheit von Busoni's Ästhetik,

Leipzig/München: Süddeutsche Monatshefte 1917, S. 17.

6 Ebd., S. 1A f.

7 Ebd., S. 15.

8 Ebd.

9 Ebd., S. 17.

10 Ebd., S. AO.

11 Vgl. ebd., S. 37.

12 Vgl. ebd., S. 5, 17.

13 Hier zitiert nach der Suhrkamp-Ausgabe von Hans Heinz Stuckenschmidt
mit Anmerkungen von Arnold Schönberg: Ferruccio Busoni, Entwurf einer

neuen Ästhetik der Tonkunst, Frankfurt am Main: Suhrkamp 197A [1907,
21916], S. 1A, 37, A3 und AO.

1A Ebd., S. AO.

15 Hans Pfitzner, Futuristengefahr, S. A5 [vgl. Anm. 5).

16 Curt Glaser, Vom süßen und vom sauren Kitsch, in: Almanach auf das Jahr
1920, hrsg. vom Verlag Bruno Cassirer, Berlin: Cassirer 1920, S. 8A-95,
hier S. 88. [Abgedruckt in: Ute Dettmar/Thomas Küpper [Hrsg.], Kitsch.
Texte und Theorien, Stuttgart: Reclam 2007, S. 167-173; in Teilen

abweichender Erstdruck in: Berliner Börsen-Courier 333, 20.7.1919).
Über Glasers Verhältnis zum Futurismus vgl. Andreas Strobl, Curt Glaser.

Kunsthistoriker - Kunstkritiker - Sammler. Eine deutsch-jüdische
Biographie, Köln/Weimar/Wien: Böhlau 2006, bes. S. 156-161.

17 Curt Glaser, Vom süßen und vom sauren Kitsch, S. 85 [vgl. Anm. 16).

18 Ebd.

19 Ebd., S. 87.

20 Ebd., S. 85f. Auch der österreichische Psychoanalytiker Hanns Sachs

beschreibt 1932 diese neue Facette des Kitschs, allerdings ohne den

Begriff «sauer» zu verwenden: Kitsch beschränke sich nicht auf das

Süsslich-Sentimentale, vielmehr gebe es neben dem «rosafarbenen»
auch den «brutalen, mit einem Parfum von Blutgeruch» umhüllten Kitsch

(Hanns Sachs, Kitsch, in: Psychoanalytische Bewegung A, September/
Oktober 1932, S. A55-A61, hier S. A56). Alexander Gonda führte die

Diskussion in seinem Aufsatz Vom süßen und sauren Kitsch weiter (in:

Vom süßen und sauren Kitsch, hrsg. von Alexander Gonda, Berlin: Der

Neue Geist Verlag 19A8, S. 3-7).
21 Vgl. Curt Glaser, Vom süßen und vom sauren Kitsch, S. 8A (vgl. Anm. 16).

22 Vgl. ebd. Diese Definition hat allerdings die Gleichsetzung von schlechter
Kunst und Kitsch zur Folge, sodass eine Unterscheidung dieser disparaten

Erscheinungen nicht mehr möglich ist.
23 Vgl. etwa Hermann Brochs berühmte Abhandlung Das Böse im Wertsys¬

tem der Kunst, in: Die Neue Rundschau AA, August 1933, S. 157-191.
2A Curt Glaser, Vom süßen und sauren Kitsch, S. 86 (vgl. Anm. 16).

25 Ebd., S. 85.

26 Ebd., S. 91.

26



27 Ebd. Was Glaser unter «ernsthaftem Radikalismus» versteht, erläutert er
in diesem Zusammenhang nicht. Womöglich denkt er an expressionistische

Maler wie Max Beckmann, Ernst Ludwig Kirchner und Edvard Munch,

die er schätzte und für die er sich einsetzte; vgl. etwa Andreas Strobl,
Curt Glaser, bes. S. 27-3A und 195-207 [vgl. Anm. 16].

28 Ebd., S. 92-95 [Abbildungen dazwischen],

29 Hans Pfitzner, Futuristengefahr, S. 17f. [vgl. Anm. 53.

30 Curt Glaser, Vom süßen und vom sauren Kitsch, S. 87-95 [vgl. Anm. 163.

Gonda zählt «jedetn] <ismus>» dazu und nennt den Surrealismus,
Kubismus, Expressionismus, Manierismus, die «Nachahmer von Paul

Klee» und «viele Werke moderner, abstrakter Musiker» [Alexander Gonda,

Vom süßen und sauren Kitsch, S. 67 [vgl. Anm. 2033.

31 Erstdruck am 20.2.1909 in der Pariser Zeitung Le Figaro. Deutsche
Übersetzung: Filippo Tommaso Marinetti, Gründung und Manifest des

Futurismus, in: Manifeste und Proklamationen der europäischen
Avantgarde (1909-19381, hrsg. von Wolfgang Asholt und Walter
Fähnders, Stuttgart/Weimar: Metzler 1995, S. 3-7.

32 Ebd., S. 6.

33 Filippo Tommaso Marinetti, Tod dem Mondschein!, in: Manifeste und

Proklamationen, S. 7-11, hier S. 9 [vgl. Anm. 313,

3A Umberto Boccioni/Carlo Dalmazzo Carrà tu. a.3, Manifest der futuristischen
Maler. An die jungen Künstler Italiens1., in: Manifeste und Proklamationen,
S. 11-13, hier S. 11 [vgl. Anm. 31).

35 Vgl. Matteo Nanni, Art. Futurismo, musica futurista, in: Handwörterbuch
der musikalischen Terminologie, hrsg. von Albrecht Riethmüller, Stuttgart:
Franz Steiner 200A (37. Auslieferung), S. 1-15 (nicht durchgängig
paginiert).

36 Vgl. ebd., S. 8 a.

37 Vgl. Ferruccio Busoni, Futurismus der Tonkunst [19123, in: Von der Einheit

der Musik. Von Dritteltönen und Junger Klassizität von Bühnen und Bauten
und anschließenden Bezirken. Verstreute Aufzeichnungen von Ferruccio

Busoni, hrsg. von Martina Weindel, Wilhelmshaven: Florian Noetzel 2006,
S. 67.

38 Ferruccio Busoni, Entwurf einer neuen Ästhetik der Tonkunst, S. 51 (vgl.
Anm. 13).

39 Ebd., S. 1A.

AO Vgl. ebd., S. 52.

AI Vgl. etwa auch Ferruccio Busoni, Mozart-Aphorismen. Zum 150.

Geburtstage des Meisters [19063, in: Von der Einheit der Musik, S. 31 (vgl.
Anm. 37).

A2 Vgl. Brief von Busoni an Breitkopf 8 Härtel (9. Januar 1913 C7A63), in:

Ferruccio Busoni im Briefwechsel mit seinem Verlag Breitkopf 8 Härtel,
Band 1. Briefe 1883-191A, hrsg. von Eva Hanau, Wiesbaden/Leipzig/Paris:
Breitkopf 8 Härtel 2012 Busoni-Editionen), S. 556. Da sowohl Busoni
als auch Pfitzner ab dem Jahr 1920 jeweils eine Meisterklasse für
Komposition an der Berliner Akademie der Künste leiteten, ist davon

auszugehen, dass sie sich auch persönlich kannten.

A3 Vgl. Matteo Nanni, Art. Futurismo, S. 13 b (vgl. Anm. 35).

AA Erstveröffentlichung in: «Vorträge d. 7. Reichs-Schulmusikwoche in

München», hrsg. v. Zentralinstitut f. Erziehung u. Unterricht i. Berlin, 1929,
S. 72 ff.; zit. nach: Hans Pfitzner, Über Kunstpflege und Jugend, in: Hans
Pfitzner. Sämtliche Schriften, Band A, hrsg. von Bernhard Adamy, Tutzing:
Hans Schneider 1987, S. 179-18A, hier S. 183.

A5 Hans Pfitzner, Über musikalische Inspiration C19A03, in: Pfitzner.
Sämtliche Schriften A, S. 269-307, hier S. 301 (vgl. Anm. AA).

A6 Hans Pfitzner, Richard Wagners Weltgeltung C19A23, in: Pfitzner.
Sämtliche Schriften A, S. 85-109, hier S. 102 (vgl. Anm. AA).

A7 Ebd., S. 102f.

A8 Operette von Heinrich Berté über das Leben Franz Schuberts unter
Verwendung bekannter Schubertmelodien.

A9 Hans Pfitzner, Die neue Ästhetik der musikalischen Impotenz. Ein Verwe¬

sungssymptom?, in: Hans Pfitzner. Gesammelte Schriften, Band 2, hrsg. von

dems., Augsburg: Dr. Benno Filser-Verlag 1926, S. 99-281, hier S. 2A6.

50 Ferdinand Scherber, Franz Schreker, in Signale für die musikalische Welt
78, 1A. April 1920, S. 3A9-350, hier S. 350.

51 (0. A.3, Futurismus, in: Die Rettung. Blätter zur Erkenntnis der Zeit 1,

2A. Januar 1919, S. 72.

52 Eine weiterführende Untersuchung, ob beziehungsweise inwiefern im

Zusammenhang mit avantgardistischer Musik sinnvollerweise von Kitsch

gesprochen werden könnte, wäre lohnenswert. Ausserdem wäre eine

Erweiterung der terminologisch ausgerichteten Fragestellung auf

praktische Aspekte gewinnbringend: So könnte beispielsweise eine

Verbindung zu interpretationsgeschichtlichen Forschungsansätzen, wie

sie Detlef Giese in seiner Dissertation («Espressivo» versus «(Neue!
Sachlichkeit». Studien zu Ästhetik und Geschichte der musikalischen

Interpretation, Berlin: dissertation.de 2006) exponiert, aufschlussreiche
Erkenntnisse liefern.

27


	Süss und sauer : über Avantgarde und Kitsch um 1920

