Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (2014)

Heft: 128

Artikel: Kunst im Vomitiv : neun abféllige Kadenzen
Autor: Aloe, Wanja

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927374

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kunst im Vomitiv

Neun abfillige Kadenzen

Wanja Aloe

Alles hat heute Trash-Potenzial. Trotzdem bezieht ein guter Teil der Neuen Musik sein Selbstverstindnis aus der
Erhebung iiber das Niedere, Billige, Minderkomplexe, Undifferenzierte. Kann diese Selbst-Elevation auf Dauer
gelingen? Wanja Aloe findet Hinweise darauf, dass eine abfallfreie Gesellschaft auch in der Sphiire des Hoch-

kulturellen wohl eine Illusion ist.

Dieter Roth steht sturzbetrunken auf der Blhne, spielt schon
kein Instrument mehr, versucht stattdessen einen Stuhl zu
zerhacken. Aber nicht mal das gelingt ihm noch. Das Ganze ist
von einer unglaublichen Trostlosigkeit. Wir bewegen uns an
einer Grenze, wo Kunst in unmittelbare Existenz umbricht, und
es fallt schwer, das in irgendeiner Art und Weise noch asthe-
tisch aufzufassen. Die Performance muindet in eine endlose
Auflésungsschlaufe. Die Scheisse hier ist keine Kunst mehr,
sie ist echt.*

Die Vergangenheitsmanie, die unseren Berufsalltag dominiert,
stellt fGr mich ein Kuriosum dar; die Selbstverstandlichkeit, mit
der wir sie hinnehmen, einen Skandal. Erst recht, wenn mir zwi-
schendurch dédmmert, wie sehr ein konservatives Bewusstsein
auch die Neue Musik erreicht hat. Die jingste Kritik an der Ins-
titutionalisierung der Neuen Musik und ihre Argumente sind
bekannt, sie stellt letztlich die Frage nach der street credibility
der Neuen Musik. Der Umstand, dass sie, wie jede Form von
Institutionalisierung, Bewahrungsaffekte entwickelt hat, fallt
hier allerdings besonders ins Gewicht. Das Neue (&sst sich nun
mal nicht institutionalisieren, weil dies bedeuten wiirde, dass
es als Ergebnis fiir alle erwartbar wird.

Die Tendenz, in der Neuen Musik gerne, schlimmer noch:
selbstverstandlich traditionelle bildungsburgerliche Anspriiche
zu erflllen, l&sst sich durchaus diagnostizieren. Die Neue
Musik teilt mit dem modernen Konservatismus der klassischen
Musik inzwischen mehr Wesensmerkmale, als ihr in ihrem
Selbstverstandnis vielleicht bewusst sein kann. Sie scheint
selbst noch nicht begriffen zu haben, dass ihre eigene Tradition

langst Staub angesetzt hat und dass das Problem eigentlich
damit beginnt, dass der Zeithorizont, mit dem wir Musik histo-
risch begreifen, heute sehr ausgedehnt ist. Auch die Neue
Musik wird inzwischen von jenem Traditionserlass bestimmt,
der seit Mitte des 19. Jahrhunderts unser musikalisches Erbe
in einem Modus des permanenten Erinnerns konserviert. Abzu-
lesen ist das unter anderem daran, dass das von jeher speku-
lative Globalkonzept der absoluten Musik - und mit ihr eine
produktionsasthetische Gesinnung - ungebrochener gilt als
auch schon. Viel entscheidender aber: Es geht letztlich um die
Befriedigung eines klandestinen Bedirfnisses nach anthropo-
logischer Differenz, die wir - bescheidener geworden - heute
lieber «Talent» nennen.

Ich denke allerdings, dass die eigentliche Hemmung des
Neuen nicht nur der Institutionalisierung angelastet werden
kann und sich auch nicht alleine vor dem Hintergrund einer
materialdsthetischen Problematik abhandeln ldsst. Es mag ja
sein, dass das im Rahmen der Institutionskritik diagnostizierte
Ende des Materialfortschritts in der Neuen Musik durch die
Grenzen des Materials an sich gegeben ist. Entscheidend aber
ist die Erkenntnis, dass es flir uns heute nichts mehr geben
kann, was zu dsthetisieren nicht erlaubt ware.2 Wir kdnnen
nicht Ubersehen, dass der fortschreitende asthetische Umwer-
tungsprozess, den wir als einen endogenen Produktionsfaktor
der westlichen Musik definieren (der vielzitierte Materialfort-
schritt ist davon nur ein Aspekt), in eine Mébiusschlaufe geraten
ist. Wir haben uns daran gewohnt, uns an so ziemlich alles zu
gewohnen, und es wird immer unwahrscheinlicher, von Neuer
Musik noch wirklich herausgefordert zu sein.

Die Neue Musik als absolute Musik verstanden hat ihren
Innovationshorizont (vielleicht) erreicht. Bewahrungsaffekte
sehe ich auch als Reaktion auf die zunehmende Taubheit - indi-
viduelle Sensibilisierungsbemihungen mal ausgenommen -,
die eine totale Asthetisierung mit sich bringt. Mag sein, dass in

15



16

diesen Argumenten auch eine Portion Berufsmudigkeit mit-
schwingt, aber was Patrick Frank in seiner Rede zur Lage der
Nation bei den diesjahrigen Darmstadter Ferienkursen als eine
der Postmoderne anzulastende Kritiklosigkeit gedeutet hat,
verstehe ich weniger epochal, dafiir tkanomischer als eine
Form der Gewohnung an eine redundant gewordene astheti-
sche Herausforderungspraxis.

Es ist zunachst erstaunlich, mit welcher Kadenz das ver-
gangene Jahrhundert asthetische Umwertungsprozesse voll-
zogen hat; wenn Umwertung aber zur Gewohnheit wird, wenn
also der Asthetisierungsstress fehlt, dann bleibt uns wohl
nichts anderes Ubrig, als diesem Verlust mit einer immer
differenzierteren Rezeptionsethik zu begegnen. Auf die abneh-
mende Herausforderung durch den Neue Musik-Mainstream
reagieren wir zunehmend mit Bewahrungsaffekten; oder
anders formuliert: Wenn Musik keine existentielle Erfahrung
mehr sein kann, diskutieren wir Gber Produktionsasthetik. Der
Innovationsstress ist lAngst in ein entspanntes Behuiten und
Pflegen umgebrochen. Die Neue Musik wird so zum Abfall ihrer
eigenen Grindungstheorien.

Der Satz - frei nach Kant -, wonach das Schéne im Uberfluss
in sein Gegenteil, also in Ekel umschlagt, gilt nicht nur fir
Schokolade oder Mozart, sondern insbesondere auch dann,
wenn unter dem Schénen, wie in unserem Fall, eine bestimmte
Praxis der dsthetischen Gewohnung verstanden wird. Tatsach-
lich kann, wenn von Schénheit in der Neuen Musik gesprochen
wird, nicht mehr in erster Linie etwas Materiales allein gemeint
sein, sondern vielmehr etwas Konzeptuelles, jedenfalls aber
etwas, was sich in irgendeiner Form als geistige Arbeit quanti-
fizieren lasst. Schonheit ist schon lange nicht mehr eine Frage
des tatsachlich Klingenden, sondern ein verallgemeinerter
Begriff, der sich auf das bezieht, was im Kompositionsprozess
selber geschieht und sich nicht mehr unmittelbar sinnlich mani-
festieren muss. In diesem Sinne ist etwa Lachenmanns Musik
weniger eine existentielle Erfahrung als dass sie schon ist, weil
ihr eine aussergewohnliche geistige Leistung zugrunde liegt.
Die Gefahr, die diese Musik vielleicht einmal tatsachlich umgab,
war immer schon eine asthetisierte, oder wenigstens eine asthe-
tisierbare. Ich beneide darum ernsthaft all jene, die diese Musik
vielleicht zum ersten Mal héren und mit ihr eine reale, will sagen
nicht-asthetische Erfahrung machen. «Heute ist nur solche
Musik, die keine Musik mehr ist, noch Musik, wahrend Musik, die
noch Musik ist, keine Musik mehr ist.» 3 Nach diesem Satz von
Heinz-Klaus Metzger kann Neue Musik nur neu sein, wenn sie
gar nicht als solche wahrgenommen wird; das bedeutet: Wenn
sie noch nicht in einer etablierten Asthetik kontextualisiert
wurde, wenn sie also ihr Reales noch nicht eingebusst hat.
Asthetisierungsprozesse sind immer GewShnungsprozesse;
das Asthetische ist das Zur-Gewohnheit-Gewordene. Musik als
existentielle, sprich nicht-asthetische Erfahrung kann es nicht
geben, sofern wir unter Musik etwas im weitesten Sinne Gestal-
tetes und unter «gestaltet» immer ein zur Asthetisierung

Sitzfléiche in der 1. Klasse einer deutschen Regionalbahn nach Darmstadt.
Foto: Wanja Aloe

Bereitgestelltes verstehen (der Komponist hat dabei immer
einen Asthetisierungsvorsprung). In einem linearen
Geschichtsverstandnis kann Musik nur als Noch-Nicht-Musik
tatsachlich eine existentielle Erfahrung sein. Im Idealfall ist
sie ein unseren Wahrnehmungs- und Bewertungsgewohnheiten
Entzogenes, also zunachst einmal Abfall.

v

In der Kunstpraxis brechen asthetische Theorien zuweilen in
eine Form der affektiven Heuristik um: Ich nehme nur wabhr,
was mir entspricht. In diesem utilitéren Sinn erzeugen Theaorien
immer mehr Abfall als Erkenntnisse, und zwar dadurch, dass
dasjenige, was in ihnen als real im Sinne von beschreibbar
abgelesen wird, in ein qualitatives und also vertikales Verhalt-
nis zu dem gebracht wird, was darin als nicht real im Sinne von
nicht beschreibbar ausgeschlossen bleibt. Damit liegt das, was
die Theorie anscheinend nicht beschreiben will, jenseits ihres
Erkenntnispotenzials. Das Asthetische ist der theoretisch
beschreibbare Bereich, jenseits dessen das unasthetische
Aussen, das Minderwertige liegt. Die Missachtung des Minder-
wertigen bestimmt die Grenzlinie mit, ohne die das Theoriewer-
tige (Hochwertige) selber nicht definierbar wére - die Theorie
erst erzeugt das unasthetische Aussen. Der Ekel am Unasthe-
tischen ist gleichsam ein hygienischer Affekt zum Schutz des



Asthetischen vor Perforationen seines Sphéarenbereiches, vor
dem Eindringen der undsthetischen Peripherie in sein Bewer-
tungs- und Bedeutungsfeld. Umgekehrt flhrt die Feststellung,
dass das undsthetische Aussen erst durch ein Betrachtungs-
defizit der Theorie Uberhaupt vorhanden ist, zu der Erkenntnis,
dass jede asthetische Theorie, und damit verbunden jede
asthetische Wertung, als eine bestimmte Form von Ignoranz
zu sehen ist.

Diese Uberlegungen fiilhren zu einer einfachen Gleichung: Je
restriktiver eine Theorie die Bedingungen des Asthetischen fiir
die Praxis definiert, desto grésser ist die Menge Abfall, die sie
hinterlasst. Was in der Theorie nicht beschrieben wird, existiert
als Abfall der Theorie. Es ist nun aber eine Binsenweisheit der
Postmoderne, dass im Zeitalter der Demokratie der Theorien
der Kern einer bestimmten Theorie der Abfall einer anderen ist.
Alles hat heute Trash-Potenzial.

v

Abfall ist das Restprodukt einer Konsumation. Es ist derjenige
Teil eines - unter Umstanden auch asthetischen - Gegenstands,
der nach seinem Verzehr als sinnloser Teil Ubrig bleibt. Ist eine
PET-Flasche ausgetrunken, erschopft sich ihr Sinn, der darin
bestand, die Flissigkeit aufzubewahren - beim Trinken entsteht
Abfall. Abfall ist die Flasche freilich nur, solange wir akzeptie-
ren, dass ihr Daseinszweck allein der Aufbewahrung ihres
Inhalts galt; das ware dann Gebrauchs-Asthetik.

Begreift man zielgerichtete formale Prozesse in der abend-
landischen Musik als in dhnlicher Weise asthetischen Zwecken
untergeordnet, dann entsteht nach Erfillung ihrer Funktion
Abfall in Form eines im Vollzug sinnlos gewordenen (Klang-)
Zusammenhangs: eine Modulation in die Dominanttonart - zum
Beispiel bei Beethoven - wird nach Erreichen derselben sinn-
los; sie wird im Moment ihres Abgelaufenseins zu Abfall. Eine
willklrliche Wiederholung wiirde den peripher gewordenen
Prozess als solchen in Erinnerung rufen, damit die Grenzen
des definierbaren asthetischen Felds «Beethoven» perforieren
und die Bedingungen seines spezifischen Wertesystems ins
Absurde verkehren.

In der Verallgemeinerung bedeutet dies: Der Sinn solcher
Musik, die Peter Ablinger einmal «Zeigefinger-Musik» genannt
hat, erschopft sich jedes Mal aufs Neue durch das Gehortwer-
den selber, da ihr eine prozessuale Wertigkeit zugrunde liegt
und der Sinn ihrer Prozesse in deren Ablaufen sich erfallt. In
dieser Musik wird das Gehorte im Moment des Gehortwerdens
zu Abfall.

VI

«Mull ist Materie am falschen Ort».* Objekte fremder Prove-
nienz storen die Hygiene eines bestimmten asthetischen Felds,
in das sie hinein geraten: eine Zigarettenkippe im Babybrei,
Hundekot auf einem Teller, ein G-Dur-Akkord in einer seriellen
Komposition. Im Unterschied aber zu einer Musik, deren &sthe-

tische Pramisse die Heterogenitat ihres Klangmaterials ist,
ware ein «falsches» Objekt nur in einer homogen anders
gearteten asthetischen Umgebung als Mill identifizierbar. In
Scheisse ist Scheisse asthetisch gesehen keine Scheisse,
sondern ein homogenes asthetisches Objekt. Insofern ist die
Fremdheit eines asthetischen Gegenstandes von der Homoge-
nitat seiner Umgebung abhangig, dadurch ndmlich, dass es
sich der kontextorientierten Wahrnehmungsgewohnheit ent-
zieht. In einem Kuchen ist Scheisse Scheisse, in Beethoven
Brahms ebenso. Oder anders gesagt: Was Mull ist, kann nicht
durch allgemeinverbindliche asthetische Kriterien definiert
werden, sondern nur Uber einen Vergleich mit den pradominan-
ten Eigenschaften eines begrenzbaren Kontextes. So gesehen
ist Beethovens Musik nicht per se, sondern nur unter bestimm-
ten Bedingungen asthetisch.® Wir lernen diese Musik in lang-
wierigen Erziehungsprozessen gewissermassen asthetisch
zu horen. Das in diesem Zusammenhang erziehungswirksame
Argumentarium - Materialékonomie, sinnreiche motivische und
strukturelle Interdependenz der Klangmaterialien, Aufmerk-
samkeitslenkung usw. - wird selbstverstandlich absolut
gesetzt. In diesem Kriterienkatalog, der zuweilen immer noch
gerne auf die Formel der «motivisch-thematischen Arbeit»
reduziert wird, schwingt beispielsweise ein fruhindustrieller
Arbeitsethos mit, der die Qualitat einer kinstlerischen
Anstrengung auch auf die Quantitat der darin geleisteten
Arbeit zurtckfihrt. Wenn wir diese Bewertungshierarchie
umkehren und zum Beispiel Faulheit statt Arbeit als glltiges
asthetisches Kriterium in die Reflektion einfihren, misste
unter Umstanden der Song Girl You Know It's True von Milli
Vanilli Beethovens Gesamtwerk bei weitem Uberragen.

Eine solche Umkehrung ist unter den vorherrschenden asthe-
tischen Rezeptionsgewohnheiten natirlich Trash, in der Defini-
tion von Wikipedia ein «Produkt mit geringem geistigen Anspruch,
an dem gerade der Aspekt der Geistlosigkeit genossen wird».
Trash-Musik ware eine Musik, die ihre eigene Auflésung, ihr
Nicht-Zustandekommen praktiziert. Sie wird konstituiert in der
Negation, in der Sabotage, in der Stérung oder Behinderung
derjenigen Parameter, die im Umkreis eines hochkulturellen
Anspruchs fir das Gelingen von Kunst als Werk verantwortlich
sind. lhre Wirkungsmittel sind Redundanz, Unordnung, Uberfor-
derung oder Verweigerung, im Ergebnis ist sie langweilig, nerv-
totend, kunstlos (auch kunstlos real), minderwertig, l&cherlich
und peinlich. Ihr Material ist aber je nach dem auch das dies-
seitig Alltagliche. Trash transzendiert nicht nur das Schlechte
zum Guten, sondern das Gute ebenso ins Schlechte. Wo Trash
in einem hochkulturellen Kontext steht, kommt ihm eine dissi-
dente Qualitat zu. Trash ist gewissermassen Kunst im Vomitiv.
Abfall.

Vil

In einer Geschichte der Musik als Geschichte einer fortschrei-
tenden Asthetisierung des vormals Unasthetischen wird das
Areal des peripheren Ekels kleiner und kleiner. Es stellt sich
irgendwann die Frage, was Uberhaupt als Nicht-Asthetisier-

17



18

-

e

«Selten gehirte Musik, Abschopfsinfonie». Konzert in der Stddtischen Galerie im Lenbachhaus, Miinchen, 3. Februar 1979, mit Herbert Hossmann, Hansjorg Mayer,

André Thomkins, Bjorn Roth, Hermann Nitsch, Dieter Roth. Foto: Roland Fischer. @ Dieter Roth Estate Courtesy Hauser&Wirth

bares Ubrig bliebe: Gibt es Klang-Dinge, die nicht dsthetisch
werden konnen (zum Beispiel blockftotentibende Kinder)?
Wenn wir akzeptieren, dass Musik als Klangkunst naturgemass
begrenzt ist, dann ist es auch das Feld des potentiell Astheti-
schen. Das wirde aber bedeuten, dass es immer ein Aussen,
eine undsthetische Peripherie gdbe.” Eine abfallfreie Asthetik
scheint, wie die abfallfreie Gesellschaft, utopisch.

VI

Ich sehe in der bildungsburgerlichen Version von Hochkultur
eine Tendenz, Existenz in der Kunst einzufangen und uns gegen
ihren Schrecken zu immunisieren, und zwar dadurch, dass sie
als Abstraktion sichtbar gemacht und in der objektivierenden
Begrenzung des Kunstwerks deponiert wird. ® Kunst ist ein
Existenzcontainer, das Reale darin aber das letzthin Ausge-
schlossene, sowohl Abfall der theoretischen Diskurse wie auch
des asthetischen Empfindens. Im Konsumvollzug, in der Rezep-
tion, wird die Herstellung des Kunstwerks als Gefangennahme
und Zahmung des existentiell Unmittelbaren nachvollzogen.
Das Kunstwerk an sich bezeugt die erfolgreiche Beherrschung

des Existentiellen. Die asthetische Ordnung wirkt als Beherr-
schungsinstrument, wie ein Sieb, das Reales am Realen aus-
filtert und es in ein scheinbar Reales verwandelt. Die Verdran-
gung des Existentiellen ist dann besonders erfolgreich, wenn
sie nicht mehr bemerkt wird. Fur die Kunstpraxis bildungsbur-
gerlicher Pragung gilt: Die Unmittelbarkeit existenzieller Erfah-
rung wird in die Kunst verschoben, um sie von der von Produk-
tivitat und gesellschaftlichen Funktionszwangen gepragten
Lebenswirklichkeit fernzuhalten. Eine solche Kunst ist damit
funktional an die Bedingungen des industriellen Zeitalters mit
seinen neuen Anforderungen an Disziplin und Arbeitsmoral
gebunden. Der ernsthafte Kinstler ist somit wie der frivole
Unterhalter, von dem er sich so gerne abgrenzt, Zulieferer einer
Verdrangungsindustrie. Seine Kunst ermdéglicht uns das Reden
uber Dinge, die wir nicht erfahren wollen. Insofern ist sie in

der Verdrangung weitaus erfolgreicher als beispielsweise die
unterhaltsame Operette, die mit ihren harmlosen Inhalten
nicht mehr als Ablenkung bietet, und zwar gerade weil sie
das Verdrangte beim Namen nennt. Deshalb ist es auch nicht
weiter verwunderlich, wenn in Konzertsalen die Wirklichkeit
«da draussen» unter allen Umsténden ausgeschlossen bleibt:
Liftungsgerausche, Verkehrslarm, Schiffshupen, Kindergeschrei



usw., das stort. Das ist die wahre Bedeutung der Formel, Kunst
sei eine Ersatzwirklichkeit: Sie ist gewissermassen ein Zoo,
die in ihr abgebildete Existenz ein gezdhmtes Tier. Diese Kunst
sensibilisiert nicht, sie verhindert vielmehr, dass Realitat real
erlebt wird. Deshalb fallt es einem aufgeklarten Birgertum
leicht, Uber Reprasentationen menschlichen Elends in der
Kunst zu reflektieren und dabei das reale Elend zu verdréngen.’
Im elitaren Anspruch an das, was in der Kunst Uberhaupt
verhandelt und wie darlber gesprochen werden soll, und an
die Exzellenz des darin handelnden Personals, verrat sich die
Selbsttauschung, wonach die Realitat das nicht kunstvoll
Reprasentierte, das Profane sei, Uber das man sich erhoben
hat. Soziologisch gesprochen bedeutet das: Diese Kunst ist
Ausdruck einer vertikalen Differenz; wer an ihr Teil hat, nimmt
Abstand von der Welt. In dieser Kunst wird symptomatisch das
Alltagliche nach dem Besonderen gewertet. In diesem Macht-
zusammenhang ist jede Kunst, die die Anstandsregeln dieser
Verdrangungsmechanik ignoriert, ist die Welt nur Abfall.

1X

Im Unterschied zu vor vielleicht ein paar Jahrzehnten noch,
darf heute in aller Offentlichkeit des Fernsehens und kaum
aus Verlegenheit hamisch grinsen, wer das Wort «postnatale
Depression» nicht versteht. Dieses Grinsen eines Ex-Mister-
Schweiz im People-Magazin glanzé&gloria des Schweizer
Fernsehens - ein Titel, der ironischerweise friher mal dazu
diente, den Existenzmodus eines naturgesetzlichen Adels zu
umschreiben -, dieses Grinsen ist mittlerweile nicht nur tra-
ditionellerweise links, sondern auch ganz rechts des politi-
schen Spektrums Programm. Dieses Grinsen erklart einen
hochsprachlichen Begriff zum unverstandlichen Mist. Nicht

alle stellen die Frage danach, was der Scheiss eigentlich soll,

auf diese Weise, viele formulieren sie sachpolitischer. Sie ist
inzwischen stolze Uberzeugung all jener, die Hochkultur nur
legitimiert sehen wollen, wenn ein Mehrwert quantifizierbar in
Aussicht steht. Auch wenn fir unseren Geschmack etwas zu
oft gegrinst wird in politischen Entscheidungsprozessen der
letzten Zeit, wir Hochkulturellen stellen uns besagte Frage viel
zu selten; und wenn doch einmal, dann nicht schmerzhaft genug.
Wenn wir uns einmal vergegenwartigen, in welch inflatio-
narem Ausmass heute klassische Musik geboten wird, dann
konnte einem ganz im Sinne der Kant'schen Formel (siehe
oben, Kadenz 1) Gbel werden. Vor dem Hintergrund dieser
Erkenntnis misste unsere Forderung eigentlich sein: nicht
mehr Kultur, sondern weniger, nicht jede Woche irgendwo
Beethoven, sondern - mal so als Vorschlag - nur noch alle
zehn Jahre. «Noch nie in der Moderne gab es mehr Kunst, war
die Kunst sichtbarer, prasenter und pragender in der Gesell-
schaft als heute», schreibt Christoph Menke in seinem philo-
sophischen Pladoyer flr «die Kraft der Kunst»°, und auch
wenn man diese Diagnose gerne teilt, der Preis, oder besser:
das Resultat dieser «ubiquitédren Gegenwart» der Kunst ist
eine Entvertikalisierung ihrer Produktions- und Rezeptions-
umgebungen und eine zunehmende Verschiebung ihrer gesell-

Blick in den Miilleimer wihrend einer Lecture iiber Scelsi (Internationale
Ferienkurse fiir Neue Musik 2014 in Darmstadt). Foto: Wanja Aloe

schaftspolitischen Bedeutung ins Private. Wenn wir die gegen-
wartige Situation in die Zukunft projizieren, dann kénnte man
zu der Uberzeugung gelangen, dass tatsachlich nur die Kunst
diesen gesellschaftlichen Paradigmenwechsel tiberleben wird,
die den vertikalen Widerstand aufgibt und sich an die demokra-
tisch ermittelbaren Kommunikationsmodi anpasst. Die bildende
Kunst hat diesen Wechsel vor Jahrzehnten - teilweise wenigs-
tens - vollzogen. Die E-Musik - auch die Neue - hinkt hinterher.
Hier zeigt sich Talent eben noch als eine anthropologische Dif-
ferenz. Eine Musikhochschule ist wie eh und je ein esoterischer
Ort, in den nur Auserwahlte Zutritt haben, ebenso ist der Kon-
zertsaal der Ort, in dem vertikal Orientierte dem «Talentadel»*
auf dem Podium huldigen. Davon zeugt bis heute das von
aussen betrachtet dusserst kuriose Auftrittsritual in klassi-
schen Konzerten. Hier wird noch Differenz gefeiert.

Als Teilnehmer einer Hochkultur sind wir Ubende; wir iben
uns in Differenz. An der Hochkultur teilnehmen bedeutet, an
einem Selbsterhebungsprojekt teilnehmen. Es gilt, sich an den
Eliten der geistigen Gemeinschaft zu orientieren. Die Zeit aller-
dings, in der dies flr unsere Gesellschaften von vitaler Bedeu-
tung war, ist weit weg. Wie weit, ist etwa ablesbar an den
Konzertprogrammen grosser Sinfonieorchester, wo globale
Finanzinstitute gerne damit werben, dass die Gleichungen
der E-Musik und jene der Finanzdienstleistung dieselben
sind: Traditionsbewusstsein = Bewahrungsaffekt = Prazisions-
besessenheit = Null-Fehler-Toleranz. Geldvermehrung als Kunst.

19



20

Die vertikale Orientiertheit wird zur trivial-materialistischen
Leistungsformel «hdchst», das Selbsterhebungsprojekt
gleichgeschaltet mit einem zur Besitzvermehrung.

Im Zuge der Horizontalisierung unserer westlichen Gesell-
schaften hat das bildungsburgerliche Projekt der Selbsterhe-
bung durch Ubungen am Vertikalen an Bedeutung verloren.
Dieser Bedeutungsverlust geht einher mit einer gegenseitigen
Verachtungséasthetik der Masse und ihrer Kultur; das Lamen-
tieren Uber den schleichenden Gang in die gesellschaftspoliti-
sche Bedeutungslosigkeit unserer Hochkultur hat unter ihrem
Personal zugenommen. Wir hochkulturell Orientierten stehen
in dem Zwiespalt, dass wir die Demokratisierung aufgrund
unserer auf Differenz ausgerichteten Sensibilitat einerseits
vehement verteidigen, und gleichzeitig den Zerfall des vertika-
len Primats aus eigenen Interessen beklagen und uns damit
abfinden missen, dass der gesellschaftspadagogische |dealis-
mus van einem pragmatisch-hedonistischen Realismus abge-
l6st worden ist. Unsere Hochkultur ist inzwischen Bestandteil
von individuellen Lebensgestaltungsprogrammen, Kultur mode-
riert unser Leben.

Dem klnstlerischen - in unserem Fall musikalischen -
Talent wird dort, wo es sich noch als anthropologische Diffe-
renz bemerkbar macht, in unserer demokratisierten Gesell-
schaft zunehmend mit Misstrauen begegnet. Grossflachig wird
Talent nur dort widerspruchslos hingenommen, wo die Grenzen
Uberschaubar und die Ergebnisse messbar sind - so im Sport,
in Schonheitswettberwerben oder im Klatschheftadel. Aus
Sicht der indifferenten Gesellschaft ist Talent als Ausdruck
einer Wesensdifferenz zunehmend Mull.

- Am 24. Januar 2015 wird Wanja Aloes Komposition LESEN SIE
DIESE PACKUNGSBEILAGE SORGFALTIG, DENN SIE ENTHALT WICH-
TIGE INFORMATIONEN. DIESES ARZNEIMITTEL HABEN SIE ENTWE-
DER PERSONLICH VON IHREM ARZT ODER IHRER ARZTIN VER-
SCHRIEBEN ERHALTEN, ODER SIE HABEN ES OHNE ARZTLICHE
VERSCHREIBUNG IN DER APOTHEKE BEZOGEN. WENDEN SIE DAS
ARZNEIMITTEL GEMASS PACKUNGSBEILAGE BEZIEHUNGSWEISE
NACH ANWEISUNG DES ARZTES ODER DES APOTHEKERS BZW. DER
ARZTIN ODER DER APOTHEKERIN AN, UM DEN GROSSTEN NUTZEN
ZU HABEN. BEWAHREN SIE DIE PACKUNGSBEILAGE AUF, SIE WOL-
LEN SIE VIELLEICHT SPATER NOCHMALS LESEN fir ein in sieben
Ensembles zergliedertes Orchester: drei Fléten (zweite und dritte
auch ein Piccolo beziehungsweise eine Bassfldte), drei Klarinetten
(zweite und dritte auch eine Bassklarinettel, vier Hérner, zwei
Trompeten, drei Posaunen, ein Midi-Keyboard, zweiundzwanzig
Violinen, acht Bratschen, sechs Violoncelli, vier Kontrabasse;
aufgeteilt in sieben Ensembles wie folgt: Ensemble eins (Mini-
Orchester): eine Fléte, eine Klarinette, zwei Horner, zwei Trompe-
ten, eine Posaune, zehn Violinen, finf Bratschen, drei Violoncelli,
zwei Kantrabdsse; Ensemble zwei: ein Streichtrio (verstarkt);
Ensemble drei: eine Fléte (auch ein Piccolol, eine Klarinette
(auch eine Bassklarinette), ein Horn, eine Posaune; Ensemble vier
(KlangKLON): eine Fldte (auch eine Bassfléte), eine Klarinette
(auch eine Bassklarinette), ein Horn, eine Posaune; Ensemble
flinf: ein Midi-Keyboard (Solo); Ensemble sechs: zwei Bratschen,
zwei Violoncelli, zwei Kontrabésse; Ensemble sieben: elf Violinen
(2014) von der Basel Sinfonietta unter der Leitung von Steven
Sloane im Entrée der Messe Basel uraufgefihrt.

10
il

Diese Situation ereignete sich 1979 in Minchen wahrend der Abschépf-
sinfonie, des letzten Konzerts der sogenannten «Selten gehdrten Musik»
mit Dieter Roths Beteiligung. Vgl. auch den Video-Mittschnitt in: «Und weg
mit den Minuten». Dieter Roth und die Musik, Luzern: Edizioni Periferia
2014, DVD-Beilage.

In diesem Zusammenhang kann selbst Stockhausens monstrése Aussage,
9/11 sei das grosste Kunstwerk aller Zeiten, nicht mehr wirklich
schockieren. Die totale Asthetisierung macht eben auch vor 3000 Toten
nicht Halt.

Heinz-Klaus Metzger, Instrumentales Theater (1970), zitiert nach:

Dieter Schnebel, hrsg. von Stefan Fricke, Saarbriicken: Pfau-Verlag 2000
(= fragmen 34), S. 33.

Titel eines Aufsatzes von Ulrike Gelbmann, in: Anselm Wagner (Hrsg.),
Abfallmaderne. Zu den Schmutzréndern der Kultur, Wien: LIT-Verlag 2010,
S 97=10al

Wieso eigentlich gibt sich die Theorie so viel Mihe, diese Musik immer
nur in Hinsicht auf ihre Qualitat zu kontextualisieren? Wieso wird nie
versucht, die Kontexte aufzuzeigen, in denen diese Musik einfach nur
Scheisse ist, ja, wieso wird Uberhaupt vorausgesetzt, dass es diese
Kontexte gar nicht gibt?

http://de.wikipedia.org/wiki/Trash, Stand: 14.9.2014.

Eine Redimensionierung des Asthetischen scheint hingegen unmaéglich,
der Prozess der fortlaufenden Erweiterung unumkehrbar.

Gunter Scholtz beobachtet diesen Gedanken fast schon exemplarisch bei
Friedrich D. E. Schleiermacher: «Erst die <beruhigte Leidenschaft>, z. B.
die Freude als schon verarbeitete, <gestaltete Begierde>, und erst die
Trauer als <Nachklang des Schmerzes> kénnen zur Kunstfahigkeit fihren.
Die Affekte werden also in einem ersten Schritt gemildert und humani-
siert, einer <Reinigung> [...] unterzogen, ehe aus ihnen Musik hervorgeht.»
Gunter Scholtz, Schleiermacher, in: Stefan Lorenz Sorgner/Oliver Firbeth
(Hrsg.), Musik in der deutschen Philosophie. Eine Einflihrung, Stuttgart/
Weimar: Verlag J.B. Metzler 2003, S. 47.

So gesehen muss Stockhausens monstrose Aussage, 9/11 sei das
grosste Kunstwerk aller Zeiten, auch aufgefasst werden als Ausdruck
einer dsthetischen Haltung, die den Punkt der totalen Gleichgltigkeit
dem Existentiellen gegentiiber erreicht hat. Stockhausen hat gut reden, er
war ja nicht dabei.

Christoph Menke, Die Kraft der Kunst, Berlin: Suhrkamp 2013, S. 11.

Eine Wortschdpfung von Peter Sloterdijk, vgl. dessen Werk Die Verachtung
der Masse. Versuch (iber Kulturkémpfe in der modernen Gesellschaft,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, S. 83.




	Kunst im Vomitiv : neun abfällige Kadenzen

