
Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2014)

Heft: 128

Artikel: Kunst im Vomitiv : neun abfällige Kadenzen

Autor: Aloe, Wanja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927374

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kunst im Vomitiv
Neun abfällige Kadenzen

Wanja Aloe

Alles hat heute Trash-Potenzial. Trotzdem bezieht ein guter Teil der Neuen Musik sein Selbstverständnis aus der

Erhebung über das Niedere, Billige, Minderkomplexe, Undifferenzierte. Kann diese Selbst-Elevation aufDauer

gelingen? Wanja Aloefindet Hinweise darauf, dass eine abfallfreie Gesellschaft auch in der Sphäre des

Hochkulturellen wohl eine Illusion ist.

I

Dieter Roth steht stürzbetrunken auf der Bühne, spielt schon

kein Instrument mehr, versucht stattdessen einen Stuhl zu

zerhacken. Aber nicht mal das gelingt ihm noch. Das Ganze ist
von einer unglaublichen Trostlosigkeit. Wir bewegen uns an

einer Grenze, wo Kunst in unmittelbare Existenz umbricht, und

es fällt schwer, das in irgendeiner Art und Weise noch ästhetisch

aufzufassen. Die Performance mündet in eine endlose

Auflösungsschlaufe. Die Scheisse hier ist keine Kunst mehr,

sie ist echt.1

II

Die Vergangenheitsmanie, die unseren Berufsalltag dominiert,
stellt für mich ein Kuriosum dar; die Selbstverständlichkeit, mit
der wir sie hinnehmen, einen Skandal. Erst recht, wenn mir

zwischendurch dämmert, wie sehr ein konservatives Bewusstsein
auch die Neue Musik erreicht hat. Die jüngste Kritik an der

Institutionalisierung der Neuen Musik und ihre Argumente sind

bekannt, sie stellt letztlich die Frage nach der street credibility
der Neuen Musik. Der Umstand, dass sie, wie jede Form von

Institutionalisierung, Bewahrungsaffekte entwickelt hat, fällt
hier allerdings besonders ins Gewicht. Das Neue lässt sich nun

mal nicht institutionalisieren, weil dies bedeuten würde, dass

es als Ergebnis für alle erwartbar wird.
Die Tendenz, in der Neuen Musik gerne, schlimmer noch:

selbstverständlich traditionelle bildungsbürgerliche Ansprüche
zu erfüllen, lässt sich durchaus diagnostizieren. Die Neue

Musik teilt mit dem modernen Konservatismus der klassischen
Musik inzwischen mehr Wesensmerkmale, als ihr in ihrem

Selbstverständnis vielleicht bewusst sein kann. Sie scheint
selbst noch nicht begriffen zu haben, dass ihre eigene Tradition

längst Staub angesetzt hat und dass das Problem eigentlich
damit beginnt, dass der Zeithorizont, mit dem wir Musik historisch

begreifen, heute sehr ausgedehnt ist. Auch die Neue

Musik wird inzwischen von jenem Traditionserlass bestimmt,
der seit Mitte des 19. Jahrhunderts unser musikalisches Erbe

in einem Modus des permanenten Erinnerns konserviert. Abzulesen

ist das unter anderem daran, dass das von jeher spekulative

Globalkonzept der absoluten Musik - und mit ihr eine

produktionsästhetische Gesinnung - ungebrochener gilt als

auch schon. Viel entscheidender aber: Es geht letztlich um die

Befriedigung eines klandestinen Bedürfnisses nach anthropologischer

Differenz, die wir - bescheidener geworden - heute

lieber «Talent» nennen.
Ich denke allerdings, dass die eigentliche Flemmung des

Neuen nicht nur der Institutionalisierung angelastet werden

kann und sich auch nicht alleine vor dem Flintergrund einer

materialästhetischen Problematik abhandeln lässt. Es mag ja
sein, dass das im Rahmen der Institutionskritik diagnostizierte
Ende des Materialfortschritts in der Neuen Musik durch die

Grenzen des Materials an sich gegeben ist. Entscheidend aber

ist die Erkenntnis, dass es für uns heute nichts mehr geben

kann, was zu ästhetisieren nicht erlaubt wäre.2 Wir können

nicht übersehen, dass der fortschreitende ästhetische Umwer-

tungsprozess, den wir als einen endogenen Produktionsfaktor
der westlichen Musik definieren [der vielzitierte Materialfortschritt

ist davon nur ein Aspekt], in eine Möbiusschlaufe geraten

ist. Wir haben uns daran gewöhnt, uns an so ziemlich alles zu

gewöhnen, und es wird immer unwahrscheinlicher, von Neuer

Musik noch wirklich herausgefordert zu sein.

Die Neue Musik als absolute Musik verstanden hat ihren

Innovationshorizont [vielleicht] erreicht. Bewahrungsaffekte
sehe ich auch als Reaktion auf die zunehmende Taubheit -
individuelle Sensibilisierungsbemühungen mal ausgenommen -,
die eine totale Ästhetisierung mit sich bringt. Mag sein, dass in

15



diesen Argumenten auch eine Portion Berufsmüdigkeit
mitschwingt, aber was Patrick Frank in seiner Rede zur Lage der

Nation bei den diesjährigen Darmstädter Ferienkursen als eine

der Postmoderne anzulastende Kritiklosigkeit gedeutet hat,

verstehe ich weniger epochal, dafür ökonomischer als eine

Form der Gewöhnung an eine redundant gewordene ästhetische

Herausforderungspraxis.
Es ist zunächst erstaunlich, mit welcher Kadenz das

vergangene Jahrhundert ästhetische Umwertungsprozesse

vollzogen hat; wenn Umwertung aber zur Gewohnheit wird, wenn
also der Ästhetisierungsstress fehlt, dann bleibt uns wohl

nichts anderes übrig, als diesem Verlust mit einer immer

differenzierteren Rezeptionsethik zu begegnen. Auf die abnehmende

Herausforderung durch den Neue Musik-Mainstream

reagieren wir zunehmend mit Bewahrungsaffekten; oder

anders formuliert: Wenn Musik keine existentielle Erfahrung
mehr sein kann, diskutieren wir über Produktionsästhetik. Der

Innovationsstress ist längst in ein entspanntes Behüten und

Pflegen umgebrochen. Die Neue Musik wird so zum Abfall ihrer

eigenen Gründungstheorien.

III

Der Satz - frei nach Kant -, wonach das Schöne im Überfluss

in sein Gegenteil, also in Ekel umschlägt, gilt nicht nur für
Schokolade oder Mozart, sondern insbesondere auch dann,

wenn unter dem Schönen, wie in unserem Fall, eine bestimmte
Praxis der ästhetischen Gewöhnung verstanden wird. Tatsächlich

kann, wenn von Schönheit in der Neuen Musik gesprochen
wird, nicht mehr in erster Linie etwas Materiales allein gemeint
sein, sondern vielmehr etwas Konzeptuelles, jedenfalls aber

etwas, was sich in irgendeiner Form als geistige Arbeit
quantifizieren lässt. Schönheit ist schon lange nicht mehr eine Frage

des tatsächlich Klingenden, sondern ein verallgemeinerter
Begriff, der sich auf das bezieht, was im Kompositionsprozess
selber geschieht und sich nicht mehr unmittelbar sinnlich
manifestieren muss. In diesem Sinne ist etwa Lachenmanns Musik

weniger eine existentielle Erfahrung als dass sie schön ist, weil

ihr eine aussergewöhnliche geistige Leistung zugrunde liegt.
Die Gefahr, die diese Musik vielleicht einmal tatsächlich umgab,

war immer schon eine ästhetisierte, oder wenigstens eine ästhe-

tisierbare. Ich beneide darum ernsthaft all jene, die diese Musik

vielleicht zum ersten Mal hören und mit ihr eine reale, will sagen
nicht-ästhetische Erfahrung machen. «Heute ist nur solche

Musik, die keine Musik mehr ist, noch Musik, während Musik, die

noch Musik ist, keine Musik mehr ist.»3 Nach diesem Satz von

Heinz-Klaus Metzger kann Neue Musik nur neu sein, wenn sie

gar nicht als solche wahrgenommen wird; das bedeutet: Wenn

sie noch nicht in einer etablierten Ästhetik kontextualisiert
wurde, wenn sie also ihr Reales noch nicht eingebüsst hat.

Ästhetisierungsprozesse sind immer Gewöhnungsprozesse;
das Ästhetische ist das Zur-Gewohnheit-Gewordene. Musik als

existentielle, sprich nicht-ästhetische Erfahrung kann es nicht

geben, sofern wir unter Musik etwas im weitesten Sinne Gestaltetes

und unter «gestaltet» immer ein zur Ästhetisierung

Sitzßäche in der 1. Klasse einer deutschen Regionalbahn nach Darmstadt.
Foto: Wanja Aloe

Bereitgestelltes verstehen [der Komponist hat dabei immer

einen Ästhetisierungsvorsprungl In einem linearen

Geschichtsverständnis kann Musik nur als Noch-Nicht-Musik

tatsächlich eine existentielle Erfahrung sein. Im Idealfall ist
sie ein unseren Wahrnehmungs- und Bewertungsgewohnheiten

Entzogenes, also zunächst einmal Abfall.

IV

In der Kunstpraxis brechen ästhetische Theorien zuweilen in

eine Form der affektiven Heuristik um: Ich nehme nur wahr,

was mir entspricht. In diesem utilitären Sinn erzeugen Theorien

immer mehr Abfall als Erkenntnisse, und zwar dadurch, dass

dasjenige, was in ihnen als real im Sinne von beschreibbar

abgelesen wird, in ein qualitatives und also vertikales Verhältnis

zu dem gebracht wird, was darin als nicht real im Sinne von

nicht beschreibbar ausgeschlossen bleibt. Damit liegt das, was

die Theorie anscheinend nicht beschreiben will, jenseits ihres

Erkenntnispotenzials. Das Ästhetische ist der theoretisch
beschreibbare Bereich jenseits dessen das unästhetische
Aussen, das Minderwertige liegt. Die Missachtung des

Minderwertigen bestimmt die Grenzlinie mit, ohne die das Theoriewer-

tige [Hochwertige] selber nicht definierbar wäre - die Theorie

erst erzeugt das unästhetische Aussen. Der Ekel am Unästhetischen

ist gleichsam ein hygienischer Affekt zum Schutz des



Ästhetischen vor Perforationen seines Sphärenbereiches, vor

dem Eindringen der unästhetischen Peripherie in sein Bewer-

tungs- und Bedeutungsfeld. Umgekehrt führt die Feststellung,
dass das unästhetische Aussen erst durch ein Betrachtungsdefizit

der Theorie überhaupt vorhanden ist, zu der Erkenntnis,

dass jede ästhetische Theorie, und damit verbunden jede
ästhetische Wertung, als eine bestimmte Form von Ignoranz

zu sehen ist.

Diese Überlegungen führen zu einer einfachen Gleichung: Je

restriktiver eine Theorie die Bedingungen des Ästhetischen für
die Praxis definiert, desto grösser ist die Menge Abfall, die sie

hinterlässt. Was in der Theorie nicht beschrieben wird, existiert
als Abfall der Theorie. Es ist nun aber eine Binsenweisheit der

Postmoderne, dass im Zeitalter der Demokratie der Theorien

der Kern einer bestimmten Theorie der Abfall einer anderen ist.

Alles hat heute Trash-Potenzial.

V

Abfall ist das Restprodukt einer Konsumation. Es ist derjenige
Teil eines - unter Umständen auch ästhetischen - Gegenstands,

der nach seinem Verzehr als sinnloser Teil übrig bleibt. Ist eine

PET-Flasche ausgetrunken, erschöpft sich ihr Sinn, der darin

bestand, die Flüssigkeit aufzubewahren - beim Trinken entsteht
Abfall. Abfall ist die Flasche freilich nur, solange wir akzeptieren,

dass ihr Daseinszweck allein der Aufbewahrung ihres

Inhalts galt; das wäre dann Gebrauchs-Ästhetik.

Begreift man zielgerichtete formale Prozesse in der

abendländischen Musik als in ähnlicher Weise ästhetischen Zwecken

untergeordnet, dann entsteht nach Erfüllung ihrer Funktion

Abfall in Form eines im Vollzug sinnlos gewordenen [Klang-]

Zusammenhangs: eine Modulation in die Dominanttonart - zum

Beispiel bei Beethoven - wird nach Erreichen derselben sinnlos;

sie wird im Moment ihres Abgelaufenseins zu Abfall. Eine

willkürliche Wiederholung würde den peripher gewordenen
Prozess als solchen in Erinnerung rufen, damit die Grenzen

des definierbaren ästhetischen Felds «Beethoven» perforieren
und die Bedingungen seines spezifischen Wertesystems ins

Absurde verkehren.
In der Verallgemeinerung bedeutet dies: Der Sinn solcher

Musik, die Peter Ablinger einmal «Zeigefinger-Musik» genannt
hat, erschöpft sich jedes Mal aufs Neue durch das Gehörtwerden

selber, da ihr eine prozessuale Wertigkeit zugrunde liegt
und der Sinn ihrer Prozesse in deren Ablaufen sich erfüllt. In

dieser Musik wird das Gehörte im Moment des Gehörtwerdens

zu Abfall.

tische Prämisse die Heterogenität ihres Klangmaterials ist,
wäre ein «falsches» Objekt nur in einer homogen anders

gearteten ästhetischen Umgebung als Müll identifizierbar. In

Scheisse ist Scheisse ästhetisch gesehen keine Scheisse,
sondern ein homogenes ästhetisches Objekt. Insofern ist die

Fremdheit eines ästhetischen Gegenstandes von der Homogenität

seiner Umgebung abhängig, dadurch nämlich, dass es

sich der kontextorientierten Wahrnehmungsgewohnheit
entzieht. In einem Kuchen ist Scheisse Scheisse, in Beethoven

Brahms ebenso. Oder anders gesagt: Was Müll ist, kann nicht
durch allgemeinverbindliche ästhetische Kriterien definiert

werden, sondern nur über einen Vergleich mit den prädominanten

Eigenschaften eines begrenzbaren Kontextes. So gesehen

ist Beethovens Musik nicht per se, sondern nur unter bestimmten

Bedingungen ästhetisch.5 Wir lernen diese Musik in

langwierigen Erziehungsprozessen gewissermassen ästhetisch

zu hören. Das in diesem Zusammenhang erziehungswirksame
Argumentarium - Materialökonomie, sinnreiche motivische und

strukturelle Interdependenz der Klangmaterialien,
Aufmerksamkeitslenkung usw. - wird selbstverständlich absolut

gesetzt. In diesem Kriterienkatalog, der zuweilen immer noch

gerne auf die Formel der «motivisch-thematischen Arbeit»

reduziert wird, schwingt beispielsweise ein frühindustrieller
Arbeitsethos mit, der die Qualität einer künstlerischen

Anstrengung auch auf die Quantität der darin geleisteten
Arbeit zurückführt. Wenn wir diese Bewertungshierarchie
umkehren und zum Beispiel Faulheit statt Arbeit als gültiges
ästhetisches Kriterium in die Reflektion einführen, müsste

unter Umständen der Song Girl You Know It's True von Milli

Vanilli Beethovens Gesamtwerk bei weitem überragen.

Eine solche Umkehrung ist unter den vorherrschenden
ästhetischen Rezeptionsgewohnheiten natürlich Trash, in der Definition

von Wikipedia ein «Produkt mit geringem geistigen Anspruch,

an dem gerade der Aspekt der Geistlosigkeit genossen wird».6

Trash-Musik wäre eine Musik, die ihre eigene Auflösung, ihr

Nicht-Zustandekommen praktiziert. Sie wird konstituiert in der

Negation, in der Sabotage, in der Störung oder Behinderung

derjenigen Parameter, die im Umkreis eines hochkulturellen

Anspruchs für das Gelingen von Kunst als Werk verantwortlich
sind. Ihre Wirkungsmittel sind Redundanz, Unordnung, Überforderung

oder Verweigerung, im Ergebnis ist sie langweilig,
nervtötend, kunstlos [auch kunstlos real], minderwertig, lächerlich

und peinlich. Ihr Material ist aber je nach dem auch das

diesseitig Alltägliche. Trash transzendiert nicht nur das Schlechte

zum Guten, sondern das Gute ebenso ins Schlechte. Wo Trash

in einem hochkulturellen Kontext steht, kommt ihm eine

dissidente Qualität zu. Trash ist gewissermassen Kunst im Vomitiv.

Abfall.

VI

«Müll ist Materie am falschen Ort».11 Objekte fremder Provenienz

stören die Hygiene eines bestimmten ästhetischen Felds,

in das sie hinein geraten: eine Zigarettenkippe im Babybrei,

Hundekot auf einem Teller, ein G-Dur-Akkord in einer seriellen

Komposition. Im Unterschied aber zu einer Musik, deren ästhe-

VII

In einer Geschichte der Musik als Geschichte einer fortschreitenden

Ästhetisierung des vormals Unästhetischen wird das

Areal des peripheren Ekels kleiner und kleiner. Es stellt sich

irgendwann die Frage, was überhaupt als Nicht-Ästhetisier-

17



«Selten gehörte Musik, Abschöpfsinfonie». Konzert in der Städtischen Galerie im Lenbachhaus, München, 3. Februar 1979, mit Herbert Hossmann, Hansjörg Mayer,
André Thomkins, Björn Roth, Hermann Nitsch, Dieter Roth. Foto: Roland Fischer. © Dieter Roth Estate Courtesy HauserfrWirth

bares übrig bliebe: Gibt es Klang-Dinge, die nicht ästhetisch
werden können [zum Beispiel blockftötenübende Kinder]?
Wenn wir akzeptieren, dass Musik als Klangkunst naturgemäss

begrenzt ist, dann ist es auch das Feld des potentiell Ästhetischen.

Das würde aber bedeuten, dass es immer ein Aussen,

eine unästhetische Peripherie gäbe.7 Eine abfallfreie Ästhetik

scheint, wie die abfallfreie Gesellschaft, utopisch.

VIII

Ich sehe in der bildungsbürgerlichen Version von Hochkultur

eine Tendenz, Existenz in der Kunst einzufangen und uns gegen
ihren Schrecken zu immunisieren, und zwar dadurch, dass sie

als Abstraktion sichtbar gemacht und in der objektivierenden

Begrenzung des Kunstwerks deponiert wird.8 Kunst ist ein

Existenzcontainer, das Reale darin aber das letzthin
Ausgeschlossene, sowohl Abfall der theoretischen Diskurse wie auch

des ästhetischen Empfindens. Im Konsumvollzug, in der Rezeption,

wird die Herstellung des Kunstwerks als Gefangennahme
und Zähmung des existentiell Unmittelbaren nachvollzogen.
Das Kunstwerk an sich bezeugt die erfolgreiche Beherrschung

des Existentiellen. Die ästhetische Ordnung wirkt als

Beherrschungsinstrument, wie ein Sieb, das Reales am Realen

ausfiltert und es in ein scheinbar Reales verwandelt. Die Verdrängung

des Existentiellen ist dann besonders erfolgreich, wenn

sie nicht mehr bemerkt wird. Für die Kunstpraxis bildungsbürgerlicher

Prägung gilt: Die Unmittelbarkeit existenzieller Erfahrung

wird in die Kunst verschoben, um sie von der von Produktivität

und gesellschaftlichen Funktionszwängen geprägten
Lebenswirklichkeit fernzuhalten. Eine solche Kunst ist damit

funktional an die Bedingungen des industriellen Zeitalters mit

seinen neuen Anforderungen an Disziplin und Arbeitsmoral

gebunden. Der ernsthafte Künstler ist somit wie der frivole

Unterhalter, von dem er sich so gerne abgrenzt, Zulieferer einer

Verdrängungsindustrie. Seine Kunst ermöglicht uns das Reden

über Dinge, die wir nicht erfahren wollen. Insofern ist sie in

der Verdrängung weitaus erfolgreicher als beispielsweise die

unterhaltsame Operette, die mit ihren harmlosen Inhalten

nicht mehr als Ablenkung bietet, und zwar gerade weil sie

das Verdrängte beim Namen nennt. Deshalb ist es auch nicht

weiter verwunderlich, wenn in Konzertsälen die Wirklichkeit

«da draussen» unter allen Umständen ausgeschlossen bleibt:

Lüftungsgeräusche, Verkehrslärm, Schiffshupen, Kindergeschrei

18



usw., das stört. Das ist die wahre Bedeutung der Formel, Kunst

sei eine Ersatzwirklichkeit: Sie ist gewissermassen ein Zoo,

die in ihr abgebildete Existenz ein gezähmtes Tier. Diese Kunst

sensibilisiert nicht, sie verhindert vielmehr, dass Realität real

erlebt wird. Deshalb fällt es einem aufgeklärten Bürgertum
leicht, über Repräsentationen menschlichen Elends in der

Kunst zu reflektieren und dabei das reale Elend zu verdrängen.9

Im elitären Anspruch an das, was in der Kunst überhaupt
verhandelt und wie darüber gesprochen werden soll, und an

die Exzellenz des darin handelnden Personals, verrät sich die

Selbsttäuschung, wonach die Realität das nicht kunstvoll

Repräsentierte, das Profane sei, über das man sich erhoben

hat. Soziologisch gesprochen bedeutet das: Diese Kunst ist
Ausdruck einer vertikalen Differenz; wer an ihr Teil hat, nimmt
Abstand von der Welt. In dieser Kunst wird symptomatisch das

Alltägliche nach dem Besonderen gewertet. In diesem

Machtzusammenhang ist jede Kunst, die die Anstandsregeln dieser

Verdrängungsmechanik ignoriert, ist die Welt nur Abfall.

IX

Im Unterschied zu vor vielleicht ein paar Jahrzehnten noch,

darf heute in aller Öffentlichkeit des Fernsehens und kaum

aus Verlegenheit hämisch grinsen, wer das Wort «postnatale
Depression» nicht versteht. Dieses Grinsen eines Ex-Mister-

Schweiz im People-Magazin glanzbgloria des Schweizer

Fernsehens - ein Titel, der ironischerweise früher mal dazu

diente, den Existenzmodus eines naturgesetzlichen Adels zu

umschreiben -, dieses Grinsen ist mittlerweile nicht nur
traditionellerweise links, sondern auch ganz rechts des
politischen Spektrums Programm. Dieses Grinsen erklärt einen

hochsprachlichen Begriff zum unverständlichen Mist. Nicht

alle stellen die Frage danach, was der Scheiss eigentlich soll,
auf diese Weise, viele formulieren sie sachpolitischer. Sie ist
inzwischen stolze Überzeugung all jener, die Hochkultur nur

legitimiert sehen wollen, wenn ein Mehrwert quantifizierbar in

Aussicht steht. Auch wenn für unseren Geschmack etwas zu

oft gegrinst wird in politischen Entscheidungsprozessen der

letzten Zeit, wir Hochkulturellen stellen uns besagte Frage viel

zu selten; und wenn doch einmal, dann nicht schmerzhaft genug.
Wenn wir uns einmal vergegenwärtigen, in welch inflationärem

Ausmass heute klassische Musik geboten wird, dann

könnte einem ganz im Sinne der Kant'schen Formel [siehe

oben, Kadenz III] übel werden. Vor dem Hintergrund dieser

Erkenntnis müsste unsere Forderung eigentlich sein: nicht
mehr Kultur, sondern weniger, nicht jede Woche irgendwo
Beethoven, sondern - mal so als Vorschlag - nur noch alle

zehn Jahre. «Noch nie in der Moderne gab es mehr Kunst, war
die Kunst sichtbarer, präsenter und prägender in der Gesellschaft

als heute», schreibt Christoph Menke in seinem

philosophischen Plädoyer für «die Kraft der Kunst»10, und auch

wenn man diese Diagnose gerne teilt, der Preis, oder besser:

das Resultat dieser «ubiquitären Gegenwart» der Kunst ist
eine Entvertikalisierung ihrer Produktions- und

Rezeptionsumgebungen und eine zunehmende Verschiebung ihrer gesell-

Blick in den Mülleimer während einer Lecture über Scelsi (Internationale
Ferienkursefür Neue Musik 2014 in Darmstadt). Foto: Wanja Aloe

schaftspolitischen Bedeutung ins Private. Wenn wir die

gegenwärtige Situation in die Zukunft projizieren, dann könnte man

zu der Überzeugung gelangen, dass tatsächlich nur die Kunst

diesen gesellschaftlichen Paradigmenwechsel überleben wird,

die den vertikalen Widerstand aufgibt und sich an die demokratisch

ermittelbaren Kommunikationsmodi anpasst. Die bildende

Kunst hat diesen Wechsel vor Jahrzehnten - teilweise wenigstens

- vollzogen. Die E-Musik - auch die Neue - hinkt hinterher.

Hier zeigt sich Talent eben noch als eine anthropologische
Differenz. Eine Musikhochschule ist wie eh und je ein esoterischer

Ort, in den nur Auserwählte Zutritt haben, ebenso ist der

Konzertsaal der Ort, in dem vertikal Orientierte dem «Talentadel»11

auf dem Podium huldigen. Davon zeugt bis heute das von

aussen betrachtet äusserst kuriose Auftrittsritual in klassischen

Konzerten. Hier wird noch Differenz gefeiert.
Als Teilnehmer einer Hochkultur sind wir Übende; wir üben

uns in Differenz. An der Hochkultur teilnehmen bedeutet, an

einem Selbsterhebungsprojekt teilnehmen. Es gilt, sich an den

Eliten der geistigen Gemeinschaft zu orientieren. Die Zeit

allerdings, in der dies für unsere Gesellschaften von vitaler Bedeutung

war, ist weit weg. Wie weit, ist etwa ablesbar an den

Konzertprogrammen grosser Sinfonieorchester, wo globale

Finanzinstitute gerne damit werben, dass die Gleichungen

der E-Musik und jene der Finanzdienstleistung dieselben

sind: Traditionsbewusstsein Bewahrungsaffekt
Präzisionsbesessenheit Null-Fehler-Toleranz. Geldvermehrung als Kunst.

19



Die vertikale Orientiertheit wird zur trivial-materialistischen

Leistungsformel «höchst», das Selbsterhebungsprojekt

gleichgeschaltet mit einem zur Besitzvermehrung.
Im Zuge der Horizontalisierung unserer westlichen

Gesellschaften hat das bildungsbürgerliche Projekt der Selbsterhebung

durch Übungen am Vertikalen an Bedeutung verloren.

Dieser Bedeutungsverlust geht einher mit einer gegenseitigen

Verachtungsästhetik der Masse und ihrer Kultur; das Lamentieren

über den schleichenden Gang in die gesellschaftspolitische

Bedeutungslosigkeit unserer Hochkultur hat unter ihrem

Personal zugenommen. Wir hochkulturell Orientierten stehen

in dem Zwiespalt, dass wir die Demokratisierung aufgrund

unserer auf Differenz ausgerichteten Sensibilität einerseits

vehement verteidigen, und gleichzeitig den Zerfall des vertikalen

Primats aus eigenen Interessen beklagen und uns damit

abfinden müssen, dass der gesellschaftspädagogische Idealismus

von einem pragmatisch-hedonistischen Realismus abgelöst

worden ist. Unsere Hochkultur ist inzwischen Bestandteil

von individuellen Lebensgestaltungsprogrammen, Kultur moderiert

unser Leben.

Dem künstlerischen - in unserem Fall musikalischen -
Talent wird dort, wo es sich noch als anthropologische Differenz

bemerkbar macht, in unserer demokratisierten Gesellschaft

zunehmend mit Misstrauen begegnet. Grossflächig wird

Talent nur dort widerspruchslos hingenommen, wo die Grenzen

überschaubar und die Ergebnisse messbar sind - so im Sport,

in Schönheitswettberwerben oder im Klatschheftadel. Aus

Sicht der indifferenten Gesellschaft ist Talent als Ausdruck

einer Wesensdifferenz zunehmend Müll.

Am 24. Januar 2015 wird Wanja Aloes Komposition LESEN SIE

DIESE PACKUNGSBEILAGE SORGFÄLTIG, DENN SIE ENTHÄLT WICHTIDE

INFORMATIONEN. DIESES ARZNEIMITTEL HABEN SIE ENTWEDER

PERSÖNLICH VON IHREM ARZT ODER IHRER ÄRZTIN

VERSCHRIEBEN ERHALTEN, ODER SIE HABEN ES OHNE ÄRZTLICHE

VERSCHREIBUNG IN OER APOTHEKE BEZOGEN. WENDEN SIE DAS

ARZNEIMITTEL GEMÄSS PACKUNGSBEILAGE BEZIEHUNGSWEISE

NACH ANWEISUNG DES ARZTES ODER DES APOTHEKERS BZW. DER

ÄRZTIN ODER DER APOTHEKERIN AN, UM DEN GRÖSSTEN NUTZEN

ZU HABEN. BEWAHREN SIE DIE PACKUNGSBEILAGE AUF, SIE WOLLEN

SIE VIELLEICHT SPÄTER NOCHMALS LESEN für ein in sieben

Ensembles zergliedertes Orchester: drei Flöten tzweite und dritte
auch ein Piccolo beziehungsweise eine Bassflöte], drei Klarinetten

(zweite und dritte auch eine Bassklarinette], vier Hörner, zwei

Trompeten, drei Posaunen, ein Midi-Keyboard, zweiundzwanzig

Violinen, acht Bratschen, sechs Violoncelli, vier Kontrabässe:

aufgeteilt in sieben Ensembles wie folgt: Ensemble eins (Mini-

Orchester]: eine Flöte, eine Klarinette, zwei Hörner, zwei Trompeten,

eine Posaune, zehn Violinen, fünf Bratschen, drei Violoncelli,

zwei Kontrabässe: Ensemble zwei: ein Streichtrio (verstärkt];
Ensemble drei: eine Flöte (auch ein Piccolo], eine Klarinette

(auch eine Bassklarinette], ein Horn, eine Posaune: Ensemble vier

(KlangKLONl: eine Flöte (auch eine Bassflöte], eine Klarinette

(auch eine Bassklarinette], ein Horn, eine Posaune: Ensemble

fünf: ein Midi-Keyboard (Solol: Ensemble sechs: zwei Bratschen,

zwei Violoncelli, zwei Kontrabässe: Ensemble sieben: elf Violinen

[2014) von der Basel Sinfonietta unter der Leitung von Steven

Sloane im Entrée der Messe Basel uraufgeführt.

1 Diese Situation ereignete sich 1979 in München während der Abschöpf¬
sinfonie, des letzten Konzerts der sogenannten «Selten gehörten Musik»

mit Dieter Roths Beteiligung. Vgl. auch den Video-Mittschnitt in: «Und weg
mit den Minuten». Dieter Roth und die Musik, Luzern: Edizioni Periferia

2014, DVD-Beilage.
2 In diesem Zusammenhang kann selbst Stockhausens monströse Aussage,

9/11 sei das grösste Kunstwerk aller Zeiten, nicht mehr wirklich
schockieren. Die totale Ästhetisierung macht eben auch vor 3000 Toten

nicht Halt.
3 Heinz-Klaus Metzger, Instrumentales Theater 11970), zitiert nach:

Dieter Schnebel, hrsg. von Stefan Fricke, Saarbrücken: Pfau-Verläg 2000

fragmen 34), S. 33.

4 Titel eines Aufsatzes von Ulrike Gelbmann, in: Anselm Wagner (Hrsg.),
Abfallmoderne. Zu den Schmutzrändern der Kultur, Wien: LIT-Verlag 2010,
S. 97-111.

5 Wieso eigentlich gibt sich die Theorie so viel Mühe, diese Musik immer

nur in Hinsicht auf ihre Qualität zu kontextualisieren? Wieso wird nie

versucht, die Kontexte aufzuzeigen, in denen diese Musik einfach nur
Scheisse ist, ja, wieso wird überhaupt vorausgesetzt, dass es diese

Kontexte gar nicht gibt?
b http://de.wikipedia.org/wiki/Trash, Stand: 14.9.2014.
7 Eine Redimensionierung des Ästhetischen scheint hingegen unmöglich,

der Prozess der fortlaufenden Erweiterung unumkehrbar.

8 Gunter Scholtz beobachtet diesen Gedanken fast schon exemplarisch bei

Friedrich D. E. Schleiermacher: «Erst die <beruhigte Leidenschaft;, z.B.

die Freude als schon verarbeitete, rgestaltete Begierde;, und erst die

Trauer als <Nachklang des Schmerzes; können zur Kunstfähigkeit führen.
Die Affekte werden also in einem ersten Schritt gemildert und humanisiert,

einer <Reinigung; [...] unterzogen, ehe aus ihnen Musik hervorgeht.»
Gunter Scholtz, Schleiermacher, in: Stefan Lorenz Sorgner/Oliver Fürbeth

[Hrsg.), Musik in der deutschen Philosophie. Eine Einführung, Stuttgart/
Weimar: Verlag J.B. Metzler 2003, S. 47.

9 So gesehen muss Stockhausens monströse Aussage, 9/11 sei das

grösste Kunstwerk aller Zeiten, auch aufgefasst werden als Ausdruck
einer ästhetischen Haltung, die den Punkt der totalen Gleichgültigkeit
dem Existentiellen gegenüber erreicht hat. Stockhausen hat gut reden, er

war ja nicht dabei.

10 Christoph Menke, Die Kraft der Kunst, Berlin: Suhrkamp 2013, S. 11.

11 Eine Wortschöpfung von Peter Sloterdijk, vgl. dessen Werk Die Verachtung
der Masse. Versuch über Kulturkämpfe in der modernen Gesellschaft,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, S. 83.

20


	Kunst im Vomitiv : neun abfällige Kadenzen

