Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (2014)

Heft: 127

Artikel: Stimmen : einige verschwiegene Momente im Musiktheater
Autor: Bebber, Benjamin van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927370

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927370
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Stimmen

Einige verschwiegene Momente im Musiktheater

Benjamin van Bebber

Das Theater als Ort der feinen Ubergiinge zwischen Stille, Stimme und Sprache. Das Singen
als Risiko, aber auch als Moglichkeit, dem Fremden in sich selbst und im Anderen zu begeg-
nen. Der Autor legt dar, wie sich das Musiktheater von der reinen Reprdsentation hin zu einer

lebendigen Auseinandersetzung mit dem Publikum im Hier und Jetzt entwickeln kann.

Gemeinsam allein in Christoph Marthalers «+0 Ein subpolares Basislager». Foto: Bo Kleffel/Volksbiihne Berlin

40



Schon seit Beginn meiner Ausbildung zum Musiktheater-Regis-
seur begegnet mir immer wieder ein Klischee im Diskurs (ber
die Oper: Sowohl im Feuilleton als auch von den Kunstschaf-
fenden im Bereich der Oper wird beklagt, dass Regisseure in
ihren Inszenierungen die Musik missachten und so das Werk,
das sie doch eigentlich (re)prasentieren sollen, zerstoren. Und
das, obwohl doch die Partitur alle Information schon in sich
tragt - wenn man sie nur richtig zu interpretieren weiss! Woge-
gen man sich hingegen zu strauben scheint, ist die Einsicht,
dass das Problem ein strukturelles ist und dass zunachst
einige fragwurdige Selbstverstandlichkeiten und blinde Flecken
im Biskurs ums Musiktheater zu befragen waren. Denn: Mit
einer Inszenierungspraxis, die sich ungebrochen auf eine
Asthetik beruft, die das Prinzip von Reprasentation zu ihrem
Hochsten erklart, ist Musiktheater als zukunftsoffene dstheti-
sche Praxis heute nicht mehr zu machen. Solange Musik aus-
schliesslich der Darstellung und/oder der Narration zu Diens-
ten steht, kann sich ihr theatraler und performativer Eigenwert
kaum entwickeln. Stattdessen zeitigt die solcherart ignorierte
strukturelle Differenz, die zwischen Reprasentation einerseits
und musikalischer Performanz und Struktur andererseits
herrscht, haufig genug lacherliche und ermidende Effekte.

Denn: Statt die Form der Oper durch Konfrontation mit all
den Bedingungen, die fiir eine Auffiihrung konstitutiv sind, pro-
duktiv werden zu lassen, scheint gerade das Gegenteil gangige
Praxis. Zu Gunsten eines idealisierten Klanges und einer nar-
rativ geschlossenen, transzendenten Illusion wird die Riick-
bindung der Musik ans Konkrete, an die Materialitat und die
Produktion der Musik aus Kérpern, Bewegung, Klangen zu ver-
leugnen versucht.! Auch hier ist wohl ein Grund fir die oft
lacherliche Wirkung schauspielernder Sénger zu suchen:
Wahrend sie ihre Miinder aufreissen, die Stirn runzeln und ihre
ganze Physiognomie sich aufs Singen einstellt, versuchen sie
zugleich eben diesen ganzen unibersehbaren Aufwand stan-
dig zu verstecken, als sei das Singen selbst unanstandig oder
\&stig. Andererseits scheinen viele sogenannte Opernliebhaber
diese Diskrepanz zwischen Behauptung und konkret sichtbaren
Vorgangen nicht mehr wahrzunehmen, im Gegenteil: Erst
indem die Stimmen und Kérper dem Konkreten entriickt wer-
den, wird jenes fetischistische Verhaltnis ermaglicht, das viele
Opernliebhaber ihrem Objekt des Begehrens gegentiiber zu pfle-
gen scheinen.

Um dieser Verdrangung etwas entgegenzusetzen, sind weni-
ger bisherige Deutungen in Frage zu stellen und durch neue zu
ersetzen. Es scheint beispielsweise fraglich, ob als kinstlerische

Neuerung gelten sollte, wenn Mozarts Cosi fan tutte - nach-
dem man es schon vor einigen Jahrzehnten in eine grelle
Strand-Kneipe verlegt hatte - heute in ein hyperrealistisches
Sex-and-the-City-Ambiente gepflanzt und Despina zur frechen
Putzfrau degradiert wird. Das Prinzip der Deutung selbst, im
Sinne einer hermeneutischen, auf Darstellung gerichteten
Interpretation, und damit der Status und die Funktion des
«Werkes» waren vielmehr auf den Priifstein zu stellen, um
einer anderen Probenpraxis einen diskursiven Boden zu schaffen.

Es geht mir im Folgenden also um das Musiktheater als
poetische Praxis, um die Stimme, die singende Stimme und um
die Stimme als Moglichkeit, dem Fremden in und ausser mir zu
begegnen. Die Stimme, die wir im Alltag als Medium unseres
Sprechens, als Tragerin der Signifikanten meist vergessen und
die im Musiktheater Uber ihr Verhaltnis zum Text hinaus selbst
signifikant wird.

STILLE

Die meisten Theaterabende beginnen mit einer Exponierung
von Stille. Das Licht im Zuschauerraum geht aus, man hért auf
zu sprechen?: Stille ...

Diese Stille wird sich dabei nicht durch Gerduschlosigkeit
auszeichnen - sie zeigt sich vielmehr in einer Gespanntheit.
Alles spannt sich hin auf eine Ausserung, die mit ihrem Auf-
tauchen im schweigenden Raum des Theaters eine eigene Welt
inaugurieren wird, deren Sinn noch in der Schwebe bleibt.?

Es ist die Stille, die starker als alle Ausserungen, die auf der
Blhne getan werden, die Trennungen zwischen Bihne und
Zuschauerraum und zwischen dem Theater und der Welt drau-
ssen verschwimmen l&sst: Die Gerdusche im Publikum machen
mich darauf aufmerksam, dass ich nicht alleine bin, sondern
mit Anderen und ihnen ausgesetzt. Die Schritte auf der Hinter-
blihne verweisen auf ein sich ankiindigendes Geschehen und
auf die konkrete Realitat der Buhne, wahrend hereindringende
Gerdusche der Strasse mich an mein «wirkliches Leben», die
Zeit jenseits des Theaters erinnern. All das - die gemeinsame
physische Anwesenheit, der Raum des Theaters und die ihn
umgebende Welt - klingt in der Stille des Theaters zusammen
und wird in ihr bedeutsam.

Der Raum der Stille (ebenso der Raum des Erklingens, aber
dazu spater) ist keiner der Darstellung, sondern einer der
gemeinsamen Anwesenheit und der Teilhabe an einem offenen
Sinn. Die Stille erscheint als Zwischenzone, und erst durch eine

41



L2

Woher kommt und wohin richtet sich die Stimme? Auffiihrungsfoto aus Henry Purcell, «Dido & Aeneas» (Regie: Benjamin van
Bebber, Hamburg 2012), und eine graphische Visualisierung des Stimmgebrauchs. Graphik: Wild Fury

Ausserung - ein Wort, ein Ton, ein Satz oder eine Geste - wird
die Buhnenkante festgelegt, beginnen wir langsam, uns
zurecht zu finden. Aus der Stille heraus gedacht, tragt auch
alles Erklingende ein Verklingen in sich, ist jede Ausserung ein
Verweis auf jene Stille, jene Gespanntheit zum Sinn. Und so
ware die Stille auch im Folgenden mitzudenken, damit hier
nicht das passiert, was mir oft genug in der Oper begegnet:
Dass der alle Sinne beschaftigende Larm des gebotenen Spek-
takels, der Mangel an Stille meine Fahigkeit wahrzunehmen
einfriert. Nur die geschlossenen Augen helfen, um wenigstens
'optisch ein wenig Stille einkehren zu lassen und so vielleicht
wieder einzelne Stimmen zu héren, als die singularen Ereig-
nisse, die sie sind.

SUMMEN

Um nun den feinen Ubergéngen zwischen Stille, Stimme und
Sprache im Theater ein wenig auf die Spur zu kommen, mochte
ich das Musiktheater-Stuck *0 Ein subpolares Basislager des
Schweizer Regisseurs Christoph Marthaler* als Beispiel heran-
ziehen. Im Verlauf der Aufflihrung, die ich besuchte, erschienen
mir die Menschen auf der Biihne zunachst als vor allem ein-
same, in sich gefangene Korper. Dieser Eindruck entstand nicht
zuletzt durch die Art des Stimmgebrauchs der Spielenden, die
immer wieder in ein intimes Summen oder ein leises, fir die
Zuschauenden unverstandliches Vor-sich-hin-Sprechen ver-
fielen. Durch das alltaglich und gedankenverloren anmutende
Summen verwiesen die Spielenden zunachst einfach auf ihr
Da-Sein und machten eine Bimension des Stimmgebrauchs
wahrnehmbar, den Oper meist verdrangt. Wahrend das spezifi-
sche Korper- und Raum-Erleben, das mit dem Gebrauch der
Stimme einhergeht, in fast allen mir bekannten Operninszenie-
rungen unerhért bleibt, verwiesen die stimmlichen Ausserun-
gen bei Marthaler zunachst und vor allem auf die Anwesenheit

eines lebenden Kdrpers, wurde die Stimme «Ausweis des
Lebendigen».> Mit der konkret sichtbaren Verortung der Stim-
men in den Kdrpern der Spielenden verband sich dartber hin-
aus, dass die stimmlichen Ausserungen, die in den Raum
geschickt wurden, in den Kérpern ein bewegliches, aber stets
prasentes raumliches Zentrum bekamen. Die Stimmen wurden
unsichtbare Extensionen der Spielenden, Stimm-Arme, die

in die immer wiederkehrende Stille hinein den als Turnhalle
gestalteten Blihnenraum auszuloten suchten und die verschie-
denen Orte der Biihne harbar machten (indem z. B. eine Sange-
rin zum Singen in eine Hundehutte aus Kunststoff kroch).
Jeder Gebrauch der Stimme sagte zunachst und vor aller
semantischer Komplexitat: «Ich bin da».

Dieses «Ich bin da» ist dabei eine komplexe Erfahrung fir
Singende wie Zuhtrende: Indem das selbstproduzierte Summen
den Korper in Schwingung versetzt, lasst es die Grenzen, die
das Selbst von den anderen unterscheidet, vibrieren. In diesem
Sinne erscheint das Vor-sich-hin-Singen der Marthaler-Figuren
auf performativer Ebene als eine Art der Selbstversicherung,
welche die abgeschiedenen Selbste markierte, definierte und
davor schitzte, zu zerfallen, wahrend zugleich im fliichtigen
Charakter der Stimme immer auch der Verweis auf Vergehen
und Stille mitschwang: «Ich als vergangliches, werdendes
Wesen bin euch ausgesetzt.»

Singend und summend liessen die Spielenden Widerklang
und Rhythmus entstehen, bildeten Schallmauern und zeichne-
ten Klanglinien als nach den Anderen sich streckende oder
gegen diese sich abschliessende Extensionen ihrer Kérper. Das
also, was hier, im scheinbar selbstvergessenen Gesumme und
Gemurmel horbar wurde, lasst sich begreifen als eine grund-
legende Struktur der Individuation am Rande der Sprache,
durch den Anderen, im Medium der Stimme. ¢

Indem bei Marthaler trotz aller Abstraktion und erzahleri-
scher Uberformung des konkreten Bilhnengeschehens die
Anbindung der Kunst ans Konkrete wahrnehmbar belassen



wurde, konnten die Zuschauenden die auf der Biihne dargebo-
tenen Moglichkeiten alternativer Formen der Ausserung als
die je eigenen Maglichkeiten in Betracht ziehen. Evident wurde
zugleich, dass lebende Menschen Teil des «Werks» sind, ohne
letztendlich in ihm aufgehen zu kénnen. Das «Werk>» der Auf-
fuhrung bewegte sich in diesem Sinne bestandig an seinen
Grenzen - zum Zufalligen, zum Leben. Hierin liegt nicht zuletzt
ein Spezifikum des Theaters als Kunstform und vielleicht ein
guter Teil seiner Schonheit.

Es ware seit langem an der Zeit, jene basalen Momente
stimmlicher Selbst- und Raumerfahrung auch fir die prakti-
sche Arbeit an der Oper starker geltend zu machen, anstatt
weiterhin stur die lickenlose Beschallung eines Zuschauer-
raums anzustreben, der hinter der Abstraktion der vierten
Wand verschwindet. Den Zufall und ein wenig Realitat in die
Oper einzuladen, bedeutet dabei keineswegs eine Ignoranz
gegenuber den Werkvorlagen - vielmehr erméglicht es den
Werken (iberhaupt erst, in einen realen, sinnlich-bedeutsamen
Bezug zur Welt zu treten.

BLICKEN

Fir meine Inszenierung von Henry Purcells Dido & Aeneas
(Theaterakademie Hamburg, 2012) hatten wir im zweiten Akt
folgenden Vorgang festgelegt: Eine Sangerin ging langsam,
singend, von der hinteren Wand bis nach vorne zur Biihnen-
kante. Wahrend sie ging, richtete sie den Blick zun&chst in die
eigens besungenen mythisch-metaphysischen Weiten. Als die
Sangerin vorne an der Biihnenkante ankam, richtete sie den
Blick unvermittelt auf einzelne Zuschauer im Publikum und
sang diesen mit offenem Blick direkt ins Gesicht. Ihr Text
«Here, here Actaeon met his fate» beschrieb die mythische
Aufgeladenheit des realen Ortes und thematisierte so das Ver-
haltnis von Narration und Wirklichkeit, von Transzendenz und

Konkretion (bemerkenswert vor allem der insistierende Verweis
auf das «Here, here», das Hier und Jetzt). Die Sangerin selbst
hatte sich fiir diese Szene nicht mit einer figtirlichen Psycholo-
gie ausgestattet, sondern trat auf als singende Person, als
Kérper - der aber unvermeidlich fur die Zuschauenden in Rela-
tion zum gesungenen und an die hintere Bihnenwand projizier-
ten Text trat.

Bei dem oben beschriebenen Vorgang spielte der Blick eine
grosse Rolle in Bezug auf den Versuch, die Ereignishaftigkeit
des Singens und den Appellcharakter der Stimme zu exponie-
ren. Mir ist in meiner bisherigen Probenarbeit und bei vielen
Opernbesuchen als typisches Verhalten der Singenden ein
leicht abwesender, nach innen gewendeter Blick begegnet,
der mich als Zuschauer auf ein illusioniertes, metaphysisches
Jenseits verweist. Der unklare Blick wird zum Schleier, der von
Singenden und Horenden, vom Hier und Jetzt, gleichermassen
ablenkt und den Gesang haufig im Leeren oder in einem imagi-
naren Jenseits verpuffen lasst, wenn eigentlich direkte Adres-
saten gemeint waren.

Im konkreten Ausrichten der Stimme durch den Blick findet
hingegen nicht nur eine regelrecht schockhaft-intime Begeg-
nung mit der Sangerin statt - das Konkrete der Stimme selbst
erscheint plotzlich und unvermittelt in seiner ganzen Unfass-
barkeit. Die Stimme bekommt eine Richtung, erreicht die
Zuschauenden als Pfeil, der sie nicht nur plétzlich und kérper-
lich trifft, sondern der zugleich, vermittels des Blicks als Aus-
weis der Subjektivitat, auf die unergrindliche Singularitat der
Sangerin verweist. Der offene Blick und der konkret gerichtete
Gesang haben die Folge, dass weder eine «vierte Wand» noch
eine bruchlose Figuren-Darstellung mehr moglich sind: Indem
sich der Blick, der Kérper und die Stimme der Singenden an die
konkrete Realitat halten, verortet sich die Sangerin ebendort
und kann so in ihrer realen Verletzlichkeit vor einem Publikum
stehen, das als konkretes Gegenuber, als Zeugen mit in die
Verantwortung fir die Geschehnisse genommen wird.

Dass gerade die Begegnung tber die Stimme die Frage nach
den moglichen Beziehungen zum Anderen so deutlich in sich
tragt, l@sst sich zum einen damit erklaren, dass sich in der
Stimme selbst ein hohes Mass an Individualitat ausspricht
- vom Geschlecht bis zur akuten Gestimmtheit lasst sich vie-
les im Klang einer Stimme lesen; darUber hinaus zeichnet sich
der Vorgang des Horens und Erklingens gerade dadurch aus,
dass hier die Grenzen nicht nur der Bihne, sondern auch die-
jenigen, die unsere Kérper sichtbar voneinander trennen,
unscharf werden. Die Stimme des Anderen dringt, indem sie
meinen Kdrper resonieren macht, allerorten durch mich hin-
durch und in mich hinein, wahrend der Ort selbst, von dem die
Stimme ausgeht, ein in gewissem Masse undeutlicher ist (auch
hierin findet sich die enge Verwandtschaft der Stimme zum
Status von Subjektivitat): Irgendwo, an verschiedenen Orten
des Korpers produziert sich ein Klang, der Gber Schwingungen
der Luft in den Raum und zum Gegeniber dringt. In dieser
grenzliberschreitenden Phanomenalitat der Stimme begrindet
sich wohl auch der Eindruck, man kénne Uber die Stimme mit
dem Anderen verschmelzen. Paart sich die Stimme allerdings
mit dem direkten Blick, werden die Verschmelzungsphantasien

43



A

unterbrochen und zu einer direkten Konfrontation mit dem
Anderen, «auf Augenhéhex. Der andere ist nicht mehr nur
Stimme, in die ich eingehen kann, sondern singendes Kérper-
wesen, in sichtbarer Distanz zu mir.

So wechseln sich Ubernahe und Fremdheit in dieser stimm-
lichen Konfrontation mit dem Anderen ebenso ab wie die damit
verbundenen Machtverhaltnisse zwischen Zuhérenden und
Singenden. Was im «wirklichen Leben» bisweilen ein konflikt-
reiches Feld ist - die Konfrontation mit dem Anderen Gber
die Stimme -, kann im Musiktheater spielend (und damit doch
nicht weniger ernsthaft!) zur Disposition gestellt werden.
Dafur gilt es aber, Begegnungen zuzulassen - Begegnungen
Uber Blicke und Stimmen, die das Risiko eingehen, sich tber
den Orchestergraben an ein konkretes Gegentiber zu richten.
Denn indem ich mich der Stimme des Anderen 6ffne und dem
Anderen mich Uber meine Stimme 6ffne, trete ich ein in die
unabschliessbare Verhandlung von Nahe und Distanz, die eine
ethische Dimension des Asthetischen im Musiktheater begriin-
det.

HOREN!

«Es gilt zu verstehen, was aus einer Menschenkehle tént,
ohne Sprache zu sein, was aus einem Tierschlund kommt
oder aus irgendeinem Instrument, ja aus dem Wind in den
Zweigen: das Rauschen, dem wir lauschen, dem wir unser
Ohr leihen.»’

Fast verzweifelt scheint man sich in der Oper oft um eine Wie-
der-Eingrenzung der entgrenzenden und deterritorialisierenden
Wirkung der Musik und der Stimme zu bemiihen: Die auf das
Prinzip (psychologisch-realistischer) Darstellung fixierte
Inszenierungspraxis Ubertragt auch auf den Gesang die
Behauptung, dass dieser als musikalische Mimesis oder psy-
chologisch begrtndbarer Geflihls-Ausdruck erschépfend zu
begreifen sei. Nicht selten bleibt unter diesen Voraussetzun-
gen sowohl das Werk als letztendlich unerschopfliches, weil
fremdes Gegenuber als auch die Musik als deterritorialisie-
rende Kraft und als konkretes Klangereignis unhérbar.

Indem die Werke aber einer Reibung am Konkreten ausge-
setzt wirden, indem die Rickbindung der Musik an ihre Materi-
alitat und Produktion aus Kérpern, Bewegung, Klangen erfahr-
bar belassen wiirde, konnten die Krafte, die in ihr wirken,
horbar bleiben, kann die Kérperlichkeit des Singens einen Ort
auf der Biihne haben, kann ein Musik-Werden beginnen. Ein
Musik-Werden, das durchzogen ist von all den nicht-musikali-
schen Inhalten, die die Musik in sich tragt. Ein Musik-Werden,
das die beschrankte und sich selbst beschrankende Reprasen-
tationsasthetik zu verabschieden helfen kann.

So ware auch Oper als Form der Uberschreitung und des
Werdens zu denken und die Stimme als Medium dieser Uber-
schreitungen und Entsetzungen zu beschreiben. Die Stimme,

die wir im Alltag als Tragerin der Signifikanten meist vergessen

und die im Musiktheater Uber ihr Verhaltnis zum Text hinaus
selbst signifikant wird - als Appell, Anrufung, Schrei oder

Bewegung. Verstehen und Wahrnehmen ware als Reso-
nanzphanomen zu denken und Singen im Musiktheater als
Risiko, ein Sich-Offnen auf den Anderen hin, auf ein «Subjekt
des Horens» hin - ein Subjekt, das vielleicht schon keines
mehr ist, «es sei denn, es ist der Ort der Resonanz, ihrer
unendlichen Spannung und ihres unendlichen Rickhalls».®

1 Mladen Dolar fasst in Riickbezug auf Freud zusammen: «Freuds Erklarung
des Fetischismus: Man hélt bei der vorletzten Etappe inne, unmittelbar
bevor die Leere offenkundig wird, und verwandelt diese vorletzte Etappe
in einen Fetisch, den man als Bollwerk gegen die Kastration errichtet, als
Einfriedung der Leere. In diesem Lichte betrachtet, erschlieBt sich die
ganze Problematik des Fetischismus der Stimme, der das Objekt auf der
vorletzten Stufe fixiert, unmittelbar vor der Entdeckung des unmoglichen
Spalts, aus dem es hervorgehen soll, des Schlitzes, dem es angeblich
entspringt, bevor es von diesem verschlungen wird. Die Stimme erstarrt
zum Fetischobjekt am Rande der Leere.» Mladen Dolar, His Master’'s Voice.
Eine Thearie der Stimme, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2007, S. 94.

2 Inder Oper ist der Beginn freilich meist ein anderer: Hier ist es der
Dirigent, der jenen kurzen Moment der Stille durch seine Gestik einfordert.
Dariber hinaus ware Gber eine Verwandtschaft zwischen dem Moment
der Stille des Theaters und jenem, da man im Orchester die Instrumente
stimmt, nachzudenken: Hier und dort sind es Kérper die sich einstimmen
oder gestimmt werden, um auf das Kommende zu resonieren.

3 Natirlich muss diese Stille nicht am Anfang des Abends stehen, sie kann
auch sehr wirksam mittendrin, wahrend der Vorstellung aufbrechen. Zu
unterscheiden wére hier allerdings zwischen einem bedeutsamen und
also deutlich interpretierbaren Schweigen, wie wir es auch mehr oder
weniger alltaglich in unser Sprechen einbauen, und jener Stille, die eine
Licke im Ablauf aufbrechen lasst und die Selbstverstandlichkeit der
getanen Ausserungen momentweise aufhebt.

4 Ich beziehe mich auf die Auffiihrung am 9. 12. 2011 in Hamburg, auf
Kampnagel.

5 Vgl Hans-Thies Lehmann, Préddramatische und Postdramatische
Theater-Stimmen. Zur Erfahrung der Stimme in der Live-Performance, in:
Doris Kolesch und Jenny Schrédel (Hrsg.), Kunst-Stimmen, Berlin: Theater
der Zeit 2004, S. 40.

6 Lacan (hier zusammengefasst von Mladen Dolar) beschreibt diese
Dynamik als grundlegend beim Entstehen von Sprache und Begehren:
«Lacans Darstellung zufolge gerat der Schrei, kaum ausgestoBen in den
Bann des Anderen. Mag der erste Schrei auch durch Schmerz, Hunger,
Frustration und Angst ausgelést werden, in dem Moment, da der Andere
ihn hort, in dem Moment, da er den Platz seines Adressaten einnimmt, in
dem Moment, da der Andere sich durch den Schrei gefordert und gemeint
fUhlt, in dem Moment, da er auf ihn antwortet, verwandelt sich der Schrei
rickwirkend in einen Appell, der interpretiert wird, der bedeutungshaltig
ist, verwandelt er sich in eine Rede [...]. Im Franzésischen gibt es ein
Wortspiel, das Lacan liebte: ein cri pur, ein reiner Schrei, verwandelt
sich in einen cri pour, einen Schrei nach jemandem.» Mladen Dolar, His
Master's Voice, S. 41f. (vgl. Anm. 1). Eine Verwandtschaft zwischen jenem
Schrei und der daran gebundenen Dynamik einerseits und dem richtungs-
losen Summen des Marthaler-Stiickes andererseits festzustellen, scheint
mir hier nicht ganz abwegig.

7 Jean-Luc Nancy, Zum Gehér, Zurich/Berlin: Diaphanes 2010, S. 31.

8 Ebd.




	Stimmen : einige verschwiegene Momente im Musiktheater

