
Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2014)

Heft: 127

Artikel: Stimmen : einige verschwiegene Momente im Musiktheater

Autor: Bebber, Benjamin van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927370

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927370
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stimmen
Einige verschwiegene Momente im Musiktheater

Benjamin van Bebber

Das Theater als Ort derfeinen Übergänge zwischen Stille, Stimme und Sprache. Das Singen

als Risiko, aber auch als Möglichkeit, dem Fremden in sich selbst und im Anderen zu begegnen.

Der Autor legt dar, wie sich das Musiktheater von der reinen Repräsentation hin zu einer

lebendigen Auseinandersetzung mit dem Publikum im Hier und Jetzt entwickeln kann.

Gemeinsam allein in Christoph Marthalers «±0 Ein subpolares Basislager». Foto: Bo Kleffel/Volksbühne Berlin

40



Schon seit Beginn meiner Ausbildung zum Musiktheater-Regisseur

begegnet mir immer wieder ein Klischee im Diskurs über

die Oper: Sowohl im Feuilleton als auch von den Kunstschaffenden

im Bereich der Oper wird beklagt, dass Regisseure in

ihren Inszenierungen die Musik missachten und so das Werk,

das sie doch eigentlich [retpräsentieren sollen, zerstören. Und

das, obwohl doch die Partitur alle Information schon in sich

trägt - wenn man sie nur richtig zu interpretieren weiss! Wogegen

man sich hingegen zu sträuben scheint, ist die Einsicht,
dass das Problem ein strukturelles ist und dass zunächst

einige fragwürdige Selbstverständlichkeiten und blinde Flecken

im Diskurs ums Musiktheater zu befragen wären. Denn: Mit

einer Inszenierungspraxis, die sich ungebrochen auf eine

Ästhetik beruft, die das Prinzip von Repräsentation zu ihrem

Höchsten erklärt, ist Musiktheater als zukunftsoffene ästhetische

Praxis heute nicht mehr zu machen. Solange Musik

ausschliesslich der Darstellung und/oder der Narration zu Diensten

steht, kann sich ihr theatraler und performativer Eigenwert
kaum entwickeln. Stattdessen zeitigt die solcherart ignorierte
strukturelle Differenz, die zwischen Repräsentation einerseits
und musikalischer Performanz und Struktur andererseits

herrscht, häufig genug lächerliche und ermüdende Effekte.

Denn: Statt die Form der Oper durch Konfrontation mit all
den Bedingungen, die für eine Aufführung konstitutiv sind,
produktiv werden zu lassen, scheint gerade das Gegenteil gängige
Praxis. Zu Gunsten eines idealisierten Klanges und einer nar-
rativ geschlossenen, transzendenten Illusion wird die Rück-

bindung der Musik ans Konkrete, an die Materialität und die

Produktion der Musik aus Körpern, Bewegung, Klängen zu

verleugnen versucht.1 Auch hier ist wohl ein Grund für die oft
lächerliche Wirkung schauspielernder Sänger zu suchen:

Während sie ihre Münder aufreissen, die Stirn runzeln und ihre

ganze Physiognomie sich aufs Singen einstellt, versuchen sie

zugleich eben diesen ganzen unübersehbaren Aufwand ständig

zu verstecken, als sei das Singen selbst unanständig oder

lästig. Andererseits scheinen viele sogenannte Opernliebhaber
diese Diskrepanz zwischen Behauptung und konkret sichtbaren

Vorgängen nicht mehr wahrzunehmen, im Gegenteil: Erst
indem die Stimmen und Körper dem Konkreten entrückt werden,

wird jenes fetischistische Verhältnis ermöglicht, das viele

Opernliebhaber ihrem Objekt des Begehrens gegenüber zu pflegen

scheinen.
Um dieser Verdrängung etwas entgegenzusetzen, sind weniger

bisherige Deutungen in Frage zu stellen und durch neue zu

ersetzen. Es scheint beispielsweise fraglich, ob als künstlerische

Neuerung gelten sollte, wenn Mozarts Cos1 fan tutte - nachdem

man es schon vor einigen Jahrzehnten in eine grelle
Strand-Kneipe verlegt hatte - heute in ein hyperrealistisches
Sex-and-the-City-Ambiente gepflanzt und Despina zur frechen
Putzfrau degradiert wird. Das Prinzip der Deutung selbst, im

Sinne einer hermeneutischen, auf Darstellung gerichteten
Interpretation, und damit der Status und die Funktion des

«Werkes» wären vielmehr auf den Prüfstein zu stellen, um

einer anderen Probenpraxis einen diskursiven Boden zu schaffen.
Es geht mir im Folgenden also um das Musiktheater als

poetische Praxis, um die Stimme, die singende Stimme und um

die Stimme als Möglichkeit, dem Fremden in und ausser mir zu

begegnen. Die Stimme, die wir im Alltag als Medium unseres

Sprechens, als Trägerin der Signifikanten meist vergessen und

die im Musiktheater über ihr Verhältnis zum Text hinaus selbst

signifikant wird.

STILLE

Die meisten Theaterabende beginnen mit einer Exponierung

von Stille. Das Licht im Zuschauerraum geht aus, man hört auf

zu sprechen2: Stille

Diese Stille wird sich dabei nicht durch Geräuschlosigkeit
auszeichnen - sie zeigt sich vielmehr in einer Gespanntheit.
Alles spannt sich hin auf eine Äusserung, die mit ihrem

Auftauchen im schweigenden Raum des Theaters eine eigene Welt

inaugurieren wird, deren Sinn noch in der Schwebe bleibt.3

Es ist die Stille, die stärker als alle Äusserungen, die auf der

Bühne getan werden, die Trennungen zwischen Bühne und

Zuschauerraum und zwischen dem Theater und der Welt drau-

ssen verschwimmen lässt: Die Geräusche im Publikum machen

mich darauf aufmerksam, dass ich nicht alleine bin, sondern

mit Anderen und ihnen ausgesetzt. Die Schritte auf der Hinterbühne

verweisen auf ein sich ankündigendes Geschehen und

auf die konkrete Realität der Bühne, während hereindringende
Geräusche der Strasse mich an mein «wirkliches Leben», die

Zeit jenseits des Theaters erinnern. All das - die gemeinsame

physische Anwesenheit, der Raum des Theaters und die ihn

umgebende Welt - klingt in der Stille des Theaters zusammen

und wird in ihr bedeutsam.

Der Raum der Stille [ebenso der Raum des Erklingens, aber

dazu später] ist keiner der Darstellung, sondern einer der

gemeinsamen Anwesenheit und der Teilhabe an einem offenen

Sinn. Die Stille erscheint als Zwischenzone, und erst durch eine

kl



Woher kommt und wohin richtet sich die Stimme? Aufführungsfoto aus Henry Purcell, «Dido & Aeneas» (Regie: Benjamin van
Bebber, Hamburg 2012), und eine graphische Visualisierung des Stimmgebrauchs. Graphik: Wild Fury

Äusserung - ein Wort, ein Ton, ein Satz oder eine Geste - wird
die Bühnenkante festgelegt, beginnen wir langsam, uns

zurecht zu finden. Aus der Stille heraus gedacht, trägt auch

alles Erklingende ein Verklingen in sich, ist jede Äusserung ein

Verweis auf jene Stille, jene Gespanntheit zum Sinn. Und so

wäre die Stille auch im Folgenden mitzudenken, damit hier

nicht das passiert, was mir oft genug in der Oper begegnet:
Dass der alle Sinne beschäftigende Lärm des gebotenen
Spektakels, der Mangel an Stille meine Fähigkeit wahrzunehmen

einfriert. Nur die geschlossenen Augen helfen, um wenigstens
optisch ein wenig Stille einkehren zu lassen und so vielleicht
wieder einzelne Stimmen zu hören, als die singulären Ereignisse,

die sie sind.

SUMMEN

Um nun den feinen Übergängen zwischen Stille, Stimme und

Sprache im Theater ein wenig auf die Spur zu kommen, möchte
ich das Musiktheater-Stück ±0 Ein subpolares Basislager des

Schweizer Regisseurs Christoph Marthaler6 als Beispiel
heranziehen. Im Verlauf der Aufführung, die ich besuchte, erschienen

mir die Menschen auf der Bühne zunächst als vor allem

einsame, in sich gefangene Körper. Dieser Eindruck entstand nicht
zuletzt durch die Art des Stimmgebrauchs der Spielenden, die

immer wieder in ein intimes Summen oder ein leises, für die

Zuschauenden unverständliches Vor-sich-hin-Sprechen
verfielen. Durch das alltäglich und gedankenverloren anmutende

Summen verwiesen die Spielenden zunächst einfach auf ihr
Da-Sein und machten eine Dimension des Stimmgebrauchs
wahrnehmbar, den Oper meist verdrängt. Während das spezifische

Körper- und Raum-Erleben, das mit dem Gebrauch der

Stimme einhergeht, in fast allen mir bekannten Operninszenierungen

unerhört bleibt, verwiesen die stimmlichen Äusserungen

bei Marthaler zunächst und vor allem auf die Anwesenheit

eines lebenden Körpers, wurde die Stimme «Ausweis des

Lebendigen».5 Mit der konkret sichtbaren Verortung der Stimmen

in den Körpern der Spielenden verband sich darüber

hinaus, dass die stimmlichen Äusserungen, die in den Raum

geschickt wurden, in den Körpern ein bewegliches, aber stets
präsentes räumliches Zentrum bekamen. Die Stimmen wurden

unsichtbare Extensionen der Spielenden, Stimm-Arme, die

in die immer wiederkehrende Stille hinein den als Turnhalle

gestalteten Bühnenraum auszuloten suchten und die verschiedenen

Orte der Bühne hörbar machten lindem z. B. eine Sängerin

zum Singen in eine Flundehütte aus Kunststoff kroch].
Jeder Gebrauch der Stimme sagte zunächst und vor aller
semantischer Komplexität: «Ich bin da».

Dieses «Ich bin da» ist dabei eine komplexe Erfahrung für
Singende wie Zuhörende: Indem das selbstproduzierte Summen

den Körper in Schwingung versetzt, lässt es die Grenzen, die

das Selbst von den anderen unterscheidet, vibrieren. In diesem

Sinne erscheint das Vor-sich-hin-Singen der Marthaler-Figuren
auf performativer Ebene als eine Art der Selbstversicherung,
welche die abgeschiedenen Selbste markierte, definierte und

davor schützte, zu zerfallen, während zugleich im flüchtigen
Charakter der Stimme immer auch der Verweis auf Vergehen

und Stille mitschwang: «ich als vergängliches, werdendes

Wesen bin euch ausgesetzt.»
Singend und summend Lessen die Spielenden Widerklang

und Rhythmus entstehen, bildeten Schallmauern und zeichneten

Klanglinien als nach den Anderen sich streckende oder

gegen diese sich abschliessende Extensionen ihrer Körper. Das

also, was hier, im scheinbar selbstvergessenen Gesumme und

Gemurmel hörbar wurde, lässt sich begreifen als eine

grundlegende Struktur der Individuation am Rande der Sprache,
durch den Anderen, im Medium der Stimme.6

Indem bei Marthaler trotz aller Abstraktion und erzählerischer

Überformung des konkreten Bühnengeschehens die

Anbindung der Kunst ans Konkrete wahrnehmbar belassen



wurde, konnten die Zuschauenden die auf der Bühne dargebotenen

Möglichkeiten alternativer Formen der Äusserung als

die je eigenen Möglichkeiten in Betracht ziehen. Evident wurde

zugleich, dass lebende Menschen Teil des «Werks» sind, ohne

letztendlich in ihm aufgehen zu können. Das «Werk» der

Aufführung bewegte sich in diesem Sinne beständig an seinen

Grenzen - zum Zufälligen, zum Leben. Hierin liegt nicht zuletzt
ein Spezifikum des Theaters als Kunstform und vielleicht ein

guter Teil seiner Schönheit.
Es wäre seit langem an der Zeit, jene basalen Momente

stimmlicher Selbst- und Raumerfahrung auch für die praktische

Arbeit an der Oper stärker geltend zu machen, anstatt
weiterhin stur die lückenlose Beschallung eines Zuschauerraums

anzustreben, der hinter der Abstraktion der vierten
Wand verschwindet. Den Zufall und ein wenig Realität in die

Oper einzuladen, bedeutet dabei keineswegs eine Ignoranz

gegenüber den Werkvorlagen - vielmehr ermöglicht es den

Werken überhaupt erst, in einen realen, sinnlich-bedeutsamen

Bezug zur Welt zu treten.

BLICKEN

Für meine Inszenierung von Henry Purcells Dido & Aeneas

[Theaterakademie Hamburg, 2012] hatten wir im zweiten Akt

folgenden Vorgang festgelegt: Eine Sängerin ging langsam,
singend, von der hinteren Wand bis nach vorne zur Bühnenkante.

Während sie ging, richtete sie den Blick zunächst in die

eigens besungenen mythisch-metaphysischen Weiten. Als die

Sängerin vorne an der Bühnenkante ankam, richtete sie den

Blick unvermittelt auf einzelne Zuschauer im Publikum und

sang diesen mit offenem Blick direkt ins Gesicht. Ihr Text

«Here, here Actaeon met his fate» beschrieb die mythische
Aufgeladenheit des realen Ortes und thematisierte so das
Verhältnis von Narration und Wirklichkeit, von Transzendenz und

Konkretion [bemerkenswert vor allem der insistierende Verweis

auf das «Here, here», das Hier und Jetzt). Die Sängerin selbst
hatte sich für diese Szene nicht mit einer figürlichen Psychologie

ausgestattet, sondern trat auf als singende Person, als

Körper - der aber unvermeidlich für die Zuschauenden in Relation

zum gesungenen und an die hintere Bühnenwand projizierten

Text trat.
Bei dem oben beschriebenen Vorgang spielte der Blick eine

grosse Rolle in Bezug auf den Versuch, die Ereignishaftigkeit
des Singens und den Appellcharakter der Stimme zu exponieren.

Mir ist in meiner bisherigen Probenarbeit und bei vielen

Opernbesuchen als typisches Verhalten der Singenden ein

leicht abwesender, nach innen gewendeter Blick begegnet,
der mich als Zuschauer auf ein iltusioniertes, metaphysisches
Jenseits verweist. Der unklare Blick wird zum Schleier, der von

Singenden und Hörenden, vom Hier und Jetzt, gleichermassen
ablenkt und den Gesang häufig im Leeren oder in einem imaginären

Jenseits verpuffen lässt, wenn eigentlich direkte Adressaten

gemeint wären.

Im konkreten Ausrichten der Stimme durch den Blick findet
hingegen nicht nur eine regelrecht schockhaft-intime Begegnung

mit der Sängerin statt - das Konkrete der Stimme selbst
erscheint plötzlich und unvermittelt in seiner ganzen Unfass-

barkeit. Die Stimme bekommt eine Richtung, erreicht die

Zuschauenden als Pfeil, der sie nicht nur plötzlich und körperlich

trifft, sondern der zugleich, vermittels des Blicks als Ausweis

der Subjektivität, auf die unergründliche Singularität der

Sängerin verweist. Der offene Blick und der konkret gerichtete
Gesang haben die Folge, dass weder eine «vierte Wand» noch

eine bruchlose Figuren-Darstellung mehr möglich sind: Indem

sich der Blick, der Körper und die Stimme der Singenden an die

konkrete Realität halten, verortet sich die Sängerin ebendort

und kann so in ihrer realen Verletzlichkeit vor einem Publikum

stehen, das als konkretes Gegenüber, als Zeugen mit in die

Verantwortung für die Geschehnisse genommen wird.

Dass gerade die Begegnung über die Stimme die Frage nach

den möglichen Beziehungen zum Anderen so deutlich in sich

trägt, lässt sich zum einen damit erklären, dass sich in der

Stimme selbst ein hohes Mass an Individualität ausspricht
- vom Geschlecht bis zur akuten Gestimmtheit lässt sich vieles

im Klang einer Stimme lesen; darüber hinaus zeichnet sich

der Vorgang des Hörens und Erklingens gerade dadurch aus,
dass hier die Grenzen nicht nur der Bühne, sondern auch

diejenigen, die unsere Körper sichtbar voneinander trennen,

unscharf werden. Die Stimme des Anderen dringt, indem sie

meinen Körper resonieren macht, allerorten durch mich

hindurch und in mich hinein, während der Ort selbst, von dem die

Stimme ausgeht, ein in gewissem Masse undeutlicher ist [auch

hierin findet sich die enge Verwandtschaft der Stimme zum

Status von Subjektivität): Irgendwo, an verschiedenen Orten

des Körpers produziert sich ein Klang, der über Schwingungen

der Luft in den Raum und zum Gegenüber dringt. In dieser

grenzüberschreitenden Phänomenalität der Stimme begründet

sich wohl auch der Eindruck, man könne über die Stimme mit

dem Anderen verschmelzen. Paart sich die Stimme allerdings

mit dem direkten Blick, werden die Verschmelzungsphantasien

k3



unterbrochen und zu einer direkten Konfrontation mit dem

Anderen, «auf Augenhöhe». Der andere ist nicht mehr nur
Stimme, in die ich eingehen kann, sondern singendes Körperwesen,

in sichtbarer Distanz zu mir.

So wechseln sich Übernähe und Fremdheit in dieser stimmlichen

Konfrontation mit dem Anderen ebenso ab wie die damit

verbundenen Machtverhältnisse zwischen Zuhörenden und

Singenden. Was im «wirklichen Leben» bisweilen ein konfliktreiches

Feld ist - die Konfrontation mit dem Anderen über

die Stimme -, kann im Musiktheater spielend Cund damit doch

nicht weniger ernsthaft!) zur Disposition gestellt werden.

Dafür gilt es aber, Begegnungen zuzulassen - Begegnungen

über Blicke und Stimmen, die das Risiko eingehen, sich über

den Orchestergraben an ein konkretes Gegenüber zu richten.

Denn indem ich mich der Stimme des Anderen öffne und dem

Anderen mich über meine Stimme öffne, trete ich ein in die

unabschliessbare Verhandlung von Nähe und Distanz, die eine

ethische Dimension des Ästhetischen im Musiktheater begründet.

HÖREN!

«Es gilt zu verstehen, was aus einer Menschenkehle tönt,
ohne Sprache zu sein, was aus einem Tierschlund kommt

oder aus irgendeinem Instrument, ja aus dem Wind in den

Zweigen: das Rauschen, dem wir lauschen, dem wir unser
Ohr leihen.»7

Fast verzweifelt scheint man sich in der Oper oft um eine Wie-

der-Eingrenzung der entgrenzenden und deterritorialisierenden

Wirkung der Musik und der Stimme zu bemühen: Die auf das

Prinzip [psychologisch-realistischer) Darstellung fixierte

Inszenierungspraxis überträgt auch auf den Gesang die

Behauptung, dass dieser als musikalische Mimesis oder

psychologisch begründbarer Gefühls-Ausdruck erschöpfend zu

begreifen sei. Nicht selten bleibt unter diesen Voraussetzungen

sowohl das Werk als letztendlich unerschöpfliches, weil

fremdes Gegenüber als auch die Musik als deterritorialisie-
rende Kraft und als konkretes Klangereignis unhörbar.

indem die Werke aber einer Reibung am Konkreten ausgesetzt

würden, indem die Rückbindung der Musik an ihre Materialität

und Produktion aus Körpern, Bewegung, Klängen erfahrbar

belassen würde, könnten die Kräfte, die in ihr wirken,

hörbar bleiben, kann die Körperlichkeit des Singens einen Ort

auf der Bühne haben, kann ein Musik-Werden beginnen. Ein

Musik-Werden, das durchzogen ist von all den nicht-musikalischen

Inhalten, die die Musik in sich trägt. Ein Musik-Werden,

das die beschränkte und sich selbst beschränkende
Repräsentationsästhetik zu verabschieden helfen kann.

So wäre auch Oper als Form der Überschreitung und des

Werdens zu denken und die Stimme als Medium dieser

Überschreitungen und Entsetzungen zu beschreiben. Die Stimme,

die wir im Alltag als Trägerin der Signifikanten meist vergessen
und die im Musiktheater über ihr Verhältnis zum Text hinaus

selbst signifikant wird - als Appell, Anrufung, Schrei oder

Bewegung. Verstehen und Wahrnehmen wäre als

Resonanzphänomen zu denken und Singen im Musiktheater als

Risiko, ein Sich-Öffnen auf den Anderen hin, auf ein «Subjekt
des Hörens» hin - ein Subjekt, das vielleicht schon keines

mehr ist, «es sei denn, es ist der Ort der Resonanz, ihrer

unendlichen Spannung und ihres unendlichen Rückhalls».8

1 Mladen Dolar fasst in Rückbezug auf Freud zusammen: «Freuds Erklärung
des Fetischismus: Man hält bei der vorletzten Etappe inne, unmittelbar
bevor die Leere offenkundig wird, und verwandelt diese vorletzte Etappe
in einen Fetisch, den man als Bollwerk gegen die Kastration errichtet, als

Einfriedung der Leere. In diesem Lichte betrachtet, erschließt sich die

ganze Problematik des Fetischismus der Stimme, der das Objekt auf der

vorletzten Stufe fixiert, unmittelbar vor der Entdeckung des unmöglichen
Spalts, aus dem es hervorgehen soll, des Schlitzes, dem es angeblich
entspringt, bevor es von diesem verschlungen wird. Die Stimme erstarrt
zum Fetischobjekt am Rande der Leere.» Mladen Dolar, His Master's Voice.

Eine Theorie der Stimme, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2007, S. 9k.
2 In der Oper ist der Beginn freilich meist ein anderer: Hier ist es der

Dirigent, der jenen kurzen Moment der Stille durch seine Gestik einfordert.
Darüber hinaus wäre über eine Verwandtschaft zwischen dem Moment

der Stille des Theaters und jenem, da man im Orchester die Instrumente
stimmt, nachzudenken: Hier und dort sind es Körper die sich einstimmen
oder gestimmt werden, um auf das Kommende zu resonieren.

3 Natürlich muss diese Stille nicht am Anfang des Abends stehen, sie kann

auch sehr wirksam mittendrin, während der Vorstellung aufbrechen. Zu

unterscheiden wäre hier allerdings zwischen einem bedeutsamen und

also deutlich interpretierbaren Schweigen, wie wir es auch mehr oder

weniger alltäglich in unser Sprechen einbauen, und jener Stille, die eine

Lücke im Ablauf aufbrechen lässt und die Selbstverständlichkeit der

getanen Äusserungen momentweise aufhebt.
k Ich beziehe mich auf die Aufführung am 9.12. 2011 in Hamburg, auf

Kampnagel.
5 Vgl. Hans-Thies Lehmann, Prädramatische und Postdramatische

Theater-Stimmen. Zur Erfahrung der Stimme in der Live-Performance, in:

Doris Kolesch und Jenny Schrödel (Hrsg.], Kunst-Stimmen, Berlin: Theater
der Zeit 200A, S. AO.

6 Lacan (hier zusammengefasst von Mladen Dolar] beschreibt diese

Dynamik als grundlegend beim Entstehen von Sprache und Begehren:
«Lacans Darstellung zufolge gerät der Schrei, kaum ausgestoßen in den

Bann des Anderen. Mag der erste Schrei auch durch Schmerz, Hunger,

Frustration und Angst ausgelöst werden, in dem Moment, da der Andere

ihn hört, in dem Moment, da er den Platz seines Adressaten einnimmt, in

dem Moment, da der Andere sich durch den Schrei gefordert und gemeint
fühlt, in dem Moment, da er auf ihn antwortet, verwandelt sich der Schrei

rückwirkend in einen Appell, der interpretiert wird, der bedeutungshaltig
ist, verwandelt er sich in eine Rede [...]. Im Französischen gibt es ein

Wortspiel, das Lacan liebte: ein cri pur, ein reiner Schrei, verwandelt
sich in einen cri pour, einen Schrei nach jemandem.» Mladen Dolar, His

Master's Voice, S. Alf. [vgl. Anm. 1). Eine Verwandtschaft zwischen jenem
Schrei und der daran gebundenen Dynamik einerseits und dem richtungslosen

Summen des Marthaler-Stückes andererseits festzustellen, scheint
mir hier nicht ganz abwegig.

7 Jean-Luc Nancy, Zum Gehör, Zürich/Berlin: Diaphanes 2010, S. 31.

8 Ebd.

AA


	Stimmen : einige verschwiegene Momente im Musiktheater

