
Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2014)

Heft: 126

Artikel: Musikästhetik, was ist das? : Drei neue Versuche

Autor: Rebhahn, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927359

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Musikästhetik,
was ist das?
Drei neue Versuche

Michael Rebhahn



Gross ist das Bedürfnis nach ästhetischen Leitplanken in der Neuen Musik. Drei Autoren
wollen es stillen: Gunnar Hindrichs («Die Autonomie des Klangs. Eine Philosophie der
Musik»), Ernst Helmuth Flammer («Fortschritt, was ist das... ?») und Wolfgang-Andreas
Schultz («Avantgarde, Trauma, Spiritualität. Vorstudien zu einer neuen Musikästhetik»).
Die Lektüre ihrerjüngst erschienenen Publikationen offenbart ganz verschiedene

Techniken, Methoden und Motivationen zur ästhetischen oder philosophischen
Durchdringung musikalischer Phänomene.

Gestreift werden. Das schien nicht selten das Schicksal der

Musik in puncto Philosophie. Bis ins 20. Jahrhundert war sie

mehr oder minder beiläufiger Gegenstand, die «mitgeschleppte»
Kunst, die man dann doch nicht vollends unter den Tisch fallen
lassen mochte. Der Ertrag nimmt sich dementsprechend diffus
aus: Musik gilt etwa als «gefährlich» CPlaton), «kosmisch»

[geozentrisch, BoethiusD, «kosmisch» [heliozentrisch, Kepler],
«zweckfrei» [Kant], «innerlich» [Hegel], «noch innerlicher»

(Schopenhauer], «geistfähig» [Hanslick], «dionysisch»
(Nietzsche, der frühe], «liebenswürdig» (Nietzsche, der späte],
«utopisch» [Bloch], «nicht sagbar» [Wittgenstein], «wesentlich»

(Heidegger], «ereignishaft» [Lyotard] oder «deterrito-
rialisiert» CDeleuzeL Am Ende bleiben elastische Begriffe, die

- spätestens nachdem sie aus dem ursprünglichen
Sinnzusammenhang gelöst werden - noch die ärgsten Trivialitäten

aufzuhübschen vermögen: ein Tuning-Kit aus philosophischen
Termini.

Die Entfremdung zwischen Musik und Philosophie scheint
der Historie beider Disziplinen eingeschrieben. Wäre da nicht

jenes singuläre Phänomen einer Theorie, die einen beispiellosen

Konnex zwischen philosophischer Reflexion und künstlerischer

Produktion zeitigte: die Musikästhetik von Theodor W.

Adorno, die nicht bloss streifte, sondern in die Vollen ging und

zum ästhetischen Brevier einer ganzen Generation von Komponisten,

Theoretikern und Kritikern geriet - dabei gleichermas-
sen verehrt wie geschmäht. Eben diese Omnipräsenz seiner

Philosophie im Diskurs der Nachkriegsavantgarde hat letztlich
auch ihre systematische Verdrängung veranlasst: Den angeblich

obligatorischen Rekurs auf Adorno zum Symptom eines

verquasten Akademismus herabzuwürdigen, wurde zur rhetorischen

Figur eines - zumal in der Sphäre des Musikalischen -

weithin renommierten Antiintellektualismus. Musikalien lassen

sich schliesslich auch ohne philosophischen Überbau herstellen,

und unbehelligt von ästhetischen Korrektiven komponiert
es sich gleich viel sorgloser.

Nach der «Überwindung» Adornos, dessen genuin kritische
Musikästhetik dann doch zu viel Unruhe in die Komfortzone der

tönenden Nabelschau brachte, manövrierte man sich nolens

volens in eine Pattsituation. Die Hermetik einer selbstreferen-
ziellen Musik-Musik bot dem philosophischen Zugriff ein wenig
attraktives Terrain, und umgekehrt wurde den spärlichen
Versuchen ästhetischer Näherungen mit diskursfeindlichen Beiss-

reflexen begegnet: Sie ist einfach zu theoretisch, zu philosophisch,

diese Musikphilosophie, die den fein ausgehörten
Klängen partout eine tiefere Bedeutung abzuringen versucht.
Und sollten es einige Unerschrockene dennoch wagen, bekommen

sie - nicht zuletzt von den Kathedern einer partiturpositi-
vistischen Musikologie herab - rasch beigebogen, dass mit
schnöden Worten und Begriffen die edle Musica wohl kaum zu

ergründen ist: Lern' erst mal Noten lesen, Philosoph!

Der Effekt ist ein nahezu vollständiger Ausschluss
philosophischer Zugänge aus dem musikalischen Diskurs. So wurden

etwa die von Alexander Becker und Matthias Vogel angeregten
Studien zum Musikalischen Sinn1 ebenso randständig

wahrgenommen wie Albrecht Wellmers Versuch über Musik und

Sprachez: während beide Schriften in der philosophischen
Debatte weithin diskutiert wurden, erfuhren sie seitens der

Musik keine merkliche Resonanz. Umgekehrt verhält es sich

indessen mit der berühmt-berüchtigten Musikphilosophie von

Harry Lehmann3: Im philosophischen Diskurs blieb diese Arbeit

weitgehend marginal, im musikalischen dagegen setzte sie

eine eigentümliche Diskussion in Gang, in der nicht selten die

5



grantige Verteidigung ästhetischer Deutungshoheiten eine

seriöse Auseinandersetzung mit Lehmanns streitbaren Thesen

verdrängte. Immerhin: Man befasst sich wieder mit
Musikästhetik - ihre Stellung als Desiderat in der aktuellen Reflexion

der Gegenwartsmusik wird erkannt. Vor diesem Hintergrund
ist es sicher kein Zufall, dass nun innerhalb von zwei Monaten

gleich drei einschlägige Publikationen erschienen sind:

Schriften von Gunnar Hindrichs [geb. 1971)\ Ernst Helmuth

Flammer [geb. 19A9)5 und Wolfgang-Andreas Schultz [geb.
19A8]6.

FRÖHLICHE DIFFERENZIERUNG

Hatte Lehmann seine Ausführungen mit dem Untertitel «Eine

Musikphilosophie» versehen, so lautet er bei Hindrichs genitivisch

«Eine Philosophie der Musik», womit er dezent den Tenor

seiner Arbeit unterstreicht: Seine Ontologie der Musik erfolge
«weder aus theoretischer noch aus praktischer Vernunft. Sie

erfolgt aus ästhetischer Vernunft»7. Konkret bedeutet diese

Prämisse, dass hier weder Hermeneutik noch Ideologie betrieben

wird, stattdessen will Hindrichs, der in Basel Philosophie

lehrt, sich dem «eigensinnigen Ort der Musik»0 annähern.

Sein Weg dorthin ist begrifflich in der Philosophietradition seit
Piaton verankert und mit Wittgenstein'scher Sorgfalt strukturiert:

Eine deduktive Folge von 252 Paragraphen zieht sich

durch sechs Kapitel, in denen die musikalischen Kategorien

Material, Klang, Zeit, Raum, Sinn und Gedanke exploriert werden.

Dementsprechend komplex sind die Gedankengänge, die

durchschritten werden - sie konzis referieren zu wollen,
widerspräche der Faktur dieser Schrift. Am ehesten lässt sich eruieren,

was Hindrichs' Musikphilosophie nicht ist: Weder ist sie ein

Praxisratgeber für ästhetisch unschlüssige Musikschaffende,
noch eine feuilletonistische Fundgrube, aus der vieldeutige
Versatzstückchen nach Gusto gefischt werden können.

Was sie - leider - auch nicht ist: eine ästhetische Theorie,

die den gegenwärtigen Wandel, die evidenten Umbrüche im

Musikdenken miteinbezieht. «[Nlur die Idee des autonomen
Werkes bildet den Idealtypus der europäischen Musik»9, erklärt
Hindrichs und lässt damit keinen Zweifel an den Limitierungen
seines Gedankenmodells: Sein Gegenstand ist die disjunkt ver-

schriftlichte, okzidentale Kunstmusik, frei von jeglicher Ambi-

guität ihrer Materialien und losgelöst von aussermusikalischen

Implikationen. Dass eine solche Musik in eklatantem
Widerspruch zu einem nicht unbeträchtlichen Teil aktueller
kompositorischer Entwürfe steht, dürfte Hindrichs bewusst sein.

Seine Entgegnung auf diesen Umstand nimmt sich - zumal
im Vergleich mit der Akribie seiner übrigen Ausführungen -
allerdings recht dürftig aus. Er identifiziert die jüngsten Entwicklungen

der Neuen Musik summarisch mit dem Schlagwort des

«Neuen Konzeptualismus» und lässt wissen, dass dieser nichts

weiter beabsichtige, als «den Abschied vom Material mit dem

Abschied vom Werk»10 zusammenzubinden und «eine fröhliche

Entdifferenzierung von Musikalischem und Außermusikalischem»

zu erzwingen. Im gleichen Aufwasch versteigt sich

der Autor dann noch in die Konstruktion einer abenteuerlichen

Genealogie: «Sein Schicksal [das des Neuen Konzeptualismus]
ist jedoch das gleiche, das bereits John Gage erlitt: Was ihm

gelingt, gelingt ihm einzig als Kontrast zum Werk.»11 - Hat da

jemand «ignorant» gesagt?

MEHRHEITENHATZ

Apropos ignorant: Wenn eine 500 Seiten umfassende

Aufsatzsammlung auf knapp 300 Seiten beim Leser eine vage Mixtur

aus Unverständnis, Ratlosigkeit, Langeweile, Fremdscham und

Mitleid evoziert, ist die Wahrscheinlichkeit hoch, es mit dem

Band Fortschritt, was ist das herausgegeben von dem

Komponisten und Musikwissenschaftler Ernst Helmuth Flammer, zu

tun zu haben. 28 Essays sind darin enthalten, 12 davon hat der

Herausgeber selbst beigesteuert - eben jene 300 Seiten, die

das Buch zu einem veritablen Unikum machen.12 Allein der

einleitende, titelgebende Essay, in dem er über das Phänomen

Fortschritt räsoniert, stellt in Aussicht, dass eine weitere Lektüre

der Flammer'schen Herzensergiessungen nur Gemütern

mit einer gewissen Lust am Bizarren zu empfehlen ist:

«Oer Fortschritt ist ein Vagabund, der nicht greifbar ist,
der sich nicht festlegen lässt und lassen will, der,

versuchte man ihn zu packen, durch die Mauerritzen

verschwindet, ein Nomade, der ruhelos oszilliert und durch

den Raum irrlichtert, der sich die Freiheit vom Definitori-
schen nimmt und sich so verbindlichen Festlegungen
entzieht, ohne im Ungefähren zu verharren.»13

Dergleichen Formulierungskünste markieren die Höhe des

Ausschlags auf der nach oben offenen Schwurbel-Skala; der

Eindruck, dass hier Unleserlichkeit mit Inhaltsschwere
verwechselt wird, ist kaum von der Hand zu weisen. Dennoch:

Geschenkt!

Regelrecht unheimlich wird es dagegen, wenn Flammer seine

ureigene Definition des Fortschritts ruchbar werden lässt bzw.

die Übeltäter benennt, die ihn aus seiner Sicht mit stupider
Freude am Vernichten bereits im Keim ersticken: Schuld habe

die «Minderheitenhatz» als «systemischer Bestandteil des

gegenwärtig etablierten Musikbetriebs», forciert von den

«petits bourgeois» in Gestalt der «gemeinen Kulturfunktionäre»,

jener «seelenlosen Verwalter geistiger Ödnis», die bar

jeder Sachkenntnis die «Ausgrenzung wirklich neuer Musik»

betreiben. 16 Spätestens an diesem Punkt wird klar, auf
welchen Unterbauten Flammers «Fortschrittstheorie» gründet:

Hybris und Larmoyanz.

Kursorisch ein Ausblick aufs Folgende: 1] Der Kollegen-
Check: Brian Ferneyhough und Mark Andre sind ganz okay,

Irina Emeliantseva, Klaus K. Hübler, HoraQu Rädulescu und

Michael Quell haben's so richtig drauf15, Pierre Boulez ist ein

Blender, Helmut Lachenmann letztlich auch - und Isabel

Mundry geht gar nicht. 2] Die Menetekel des Untergangs:
Computer, Digitalisierung16, Globalisierung - und eben die grenzenlose

Dummheit der plebejischen Kulturphilister. 3) Die Vision:

«der Bezug der Moderne zu einer durch Tradition definierten

6



kulturellen Identität»17, «Polymorphie als notwendige
Voraussetzung für diskursives und kritisches Komponieren»18,

«Empfindung und Geschmack in Korrelation mit Geist»19 - und was
der Vieldeutigkeiten mehr sind.

Mit Musikästhetik hat das alles herzlich wenig zu tun. Dass

Flammers Buch «als der erste Teil einer auf vier Bände geplanten

Reihe, die den Versuch unternimmt, sich thematisch mit
dem Entwurf einer Philosophie der Musik des 21. Jahrhunderts

zu befassen»20 erschienen ist, passt zur Hybris als Grundfigur
dieser Publikation - und darf durchaus als Drohung verstanden
werden.

VIELFALT DER STILE

Dass eine kritische Hinterfragung des Fortschrittsbegriffs aus
einer sehr subjektiven Perspektive auch ohne den Furor gegen
«die Anderen» stattfinden kann, beweist dagegen der Komponist

und Musiktheoretiker Wolfgang-Andreas Schultz. In seinen

Vorstudien zu einer neuen Musikästhetik entwirft er eine Lesart

der Musik des 20. Jahrhunderts, die von einer linearen Sicht

Abstand nimmt und stattdessen von einer Vielzahl paralleler
und sich durchkreuzender Stränge ausgeht; er möchte «der

Polyphonie der Entwicklungen Rechnung tragen und Raum

geben für evolutionäre Prozesse nach dem Modell <Das Neue

ergänzt das Alte> mit den damit einhergehenden Diskontinuitäten».21

Im Wesentlichen sind Schultz' Ausführungen ein

Plädoyer für eine Vielfalt der Stile und mithin eine Apologie
der Postmoderne, deren Wirkungen und Potenziale er einseitig
in die Sphäre des Regressiven und Rückwärtsgewandten
abgeschoben sieht. In seiner alternativen Sicht wendet er sich

gegen die Definition des Fortschritts als permanente Subli-

mierung eines selektiv Vorgegebenen und ist damit - ohne sie

explizit zu benennen - den gegenwärtigen Entwicklungen in

der Neuen Musik sehr nah.

Zugegeben, ohne ein gewisses Quantum an Kauzigkeit kommt

auch Schultz' Schrift nicht aus, wobei er aber - im Gegensatz

zu Flammer - die entsprechenden Thesen von jeglichem Dünkel

und Dogmatismus freihält. So muss man seinen allzu psycho-

logistisch grundierten Reflexionen über den unmittelbaren

Konnex zwischen Kriegstraumata und musikalischen Phänomenen

[«Nach dem Ersten Weltkrieg kam die Zwölftonmusik,

nach dem Zweiten die serielle Musik.»22] nicht folgen; glei-
chermassen bleiben die Exkurse in mystische und spirituelle

Sphären, in denen die «Erfahrung des Heiligen»23 als wesent¬

lichste Bestimmung der Musik definiert wird, Geschmackssache.

Auch das düstere Fazit [«Alles scheint gesagt zu sein,

es fehlen Visionen für eine Zukunft, für Weiterentwicklun-
gen»21t] macht am Ende etwas ratlos, insoweit als Schultz
damit seiner These einer «evolutionären» Entwicklung der Musik

im Kern widerspricht.

Mit den Büchern von Hindrichs, Flammer und Schultz sind drei

Publikationen denkbar differenten Zuschnitts erschienen. Ob

bzw. inwieweit sie sich auf die künftige künstlerische Produktion

auswirken werden, sei dahingestellt. Zur richtigen Zeit

kommen sie indessen auf jeden Fall. Das Interesse an

musikphilosophischen Einlassungen scheint gegenwärtig hoch: Die

Sehnsucht nach ästhetischen Korrektiven einzugestehen, ist
keine Schande mehr.

1 Alexander Becker, Matthias Vogel (Hrsg.], Musikalischer Sinn. Beiträge zu

einer Philosophie der Musik, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007.
2 Albrecht Wellmer, Versuch über Musik und Sprache, München: Hanser

2009.
3 Harry Lehmann, Die digitale Revolution der Musik. Eine Musikphilosophie,

Mainz: Schott 2012.
A Gunnar Hindrichs, Die Autonomie des Klangs. Eine Philosophie der Musik,

Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2013.
5 Ernst Helmuth Flammer [Hrsg.), Fortschritt, was ist das Hofheim:

Wolke 201A.

6 Wolfgang-Andreas Schultz, Avantgarde, Trauma, Spiritualität. Vorstudien zu
einer neuen Musikästhetik, Mainz: Schott 201A.

7 Gunnar Hindrichs, Die Autonomie des Klangs, S. 7 [vgl. Anm. A).

8 Ebd., S. 25.

9 Ebd., S. 228.

10 Ebd., S. 71f.
11 Ebd., S. 72.

12 Bedauerlich ist, dass angesichts dieser Diskrepanz die Beiträge der 1A CD

übrigen Autoren wie blosse Staffage wirken.
13 Ernst Helmuth Flammer, Fortschritt, was ist das in: ders. (Hrsg.),

Fortschritt, was ist das S. 20 [vgl. Anm. 5).

1A Vgl. ebd. S. 29f.
15 Die derart Vereinnahmten vor der Sympathie ihres Umarmers in Schutz

nehmen zu wollen, ist ein Reflex, dem sich der Verfasser an dieser Stelle
kaum erwehren kann.

16 Dank derer sich am Ende «jeder Dilettant, der nicht Noten lesen kann,

jeder Idiot [...] als Komponist bezeichnen könnte». Ernst Helmuth

Flammer, Fortschritt, was ist das S. 13 [vgl. Anm. 13].
17 Ebd., S. 10.

18 Ebd.

19 Ebd., S. 1A.

20 Ebd., S. 9.

21 Wolfgang-Andreas Schultz, Avantgarde, Trauma, Spiritualität, S. 71 [vgl.
Anm. 6).

22 Ebd., S. 29.

23 Ebd., S. 120.

2A Ebd., S. 126.

7


	Musikästhetik, was ist das? : Drei neue Versuche

