Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (2014)

Heft: 126

Artikel: Musikéasthetik, was ist das? : Drei neue Versuche
Autor: Rebhahn, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927359

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

usikasthetik,
was ist das?

Drei neue Versuche

Michael Rebhahn

Leitplanken, oder was anderes. Foto: Wanja Aloe



Gross ist das Bediirfnis nach dsthetischen Leitplanken in der Neuen Musik. Drei Autoren
wollen es stillen: Gunnar Hindrichs («Die Autonomie des Klangs. Eine Philosophie der
Musik»), Ernst Helmuth Flammer («Fortschritt, was ist das ... ) und Wolfgang-Andreas
Schultz («Avantgarde, Trauma, Spiritualitiit. Vorstudien zu einer neuen Musikisthetik»).
Die Lektiire ihrer jiingst erschienenen Publikationen offenbart ganz verschiedene
Techniken, Methoden und Motivationen zur dsthetischen oder philosophischen
Durchdringung musikalischer Phiinomene.

Gestreift werden. Das schien nicht selten das Schicksal der
Musik in puncto Philosophie. Bis ins 20. Jahrhundert war sie
mehr oder minder beildufiger Gegenstand, die «mitgeschleppte»
Kunst, die man dann doch nicht vollends unter den Tisch fallen
lassen mochte. Der Ertrag nimmt sich dementsprechend diffus
aus: Musik gilt etwa als «gefahrlich» (Platon), «kosmisch»
(geozentrisch, Boethius), «kosmisch» (heliozentrisch, Kepler),
«zweckfrei» (Kant), «innerlich» (Hegel), «noch innerlichers
(Schopenhauer), «geistfahig» (Hanslick), «dionysisch»

(Nietzsche, der friihel, «liebenswiirdig» (Nietzsche, der spate),

«utopisch» (Bloch), «nicht sagbar» (Wittgenstein), «wesent-
lich» (Heidegger), «ereignishaft» (Lyotard) oder «deterrito-
rialisiert» (Deleuze). Am Ende bleiben elastische Begriffe, die
- spatestens nachdem sie aus dem urspriinglichen Sinn-
zusammenhang gelost werden - noch die argsten Trivialitaten
aufzuhtbschen vermagen: ein Tuning-Kit aus philosophischen
Termini.

Die Entfremdung zwischen Musik und Philosophie scheint
der Historie beider Disziplinen eingeschrieben. Ware da nicht
jenes singuldre Phanomen einer Theorie, die einen beispiel-
losen Konnex zwischen philosophischer Reflexion und kinstle-
rischer Produktion zeitigte: die Musikasthetik von Theodor W.
Adorno, die nicht bloss streifte, sondern in die Vollen ging und
zum asthetischen Brevier einer ganzen Generation von Kompo-
nisten, Theoretikern und Kritikern geriet - dabei gleichermas-
sen verehrt wie geschmaht. Eben diese Omniprasenz seiner
Philosophie im Diskurs der Nachkriegsavantgarde hat letztlich
auch ihre systematische Verdrangung veranlasst: Den angeb-
lich obligatorischen Rekurs auf Adorno zum Symptom eines
verquasten Akademismus herabzuwdrdigen, wurde zur rhetori-
schen Figur eines - zumal in der Sphére des Musikalischen -

weithin renommierten Antiintellektualismus. Musikalien lassen
sich schliesslich auch ohne philosophischen Uberbau herstel-
len, und unbehelligt von asthetischen Korrektiven kompaoniert
es sich gleich viel sorgloser.

Nach der «Uberwindung» Adornos, dessen genuin kritische
Musikasthetik dann doch zu viel Unruhe in die Komfortzone der
tonenden Nabelschau brachte, manovrierte man sich nolens
volens in eine Pattsituation. Die Hermetik einer selbstreferen-
ziellen Musik-Musik bot dem philosophischen Zugriff ein wenig
attraktives Terrain, und umgekehrt wurde den sparlichen Ver-
suchen asthetischer Naherungen mit diskursfeindlichen Beiss-
reflexen begegnet: Sie ist einfach zu theoretisch, zu philoso-
phisch, diese Musikphilosophie, die den fein ausgehdrten
Klangen partout eine tiefere Bedeutung abzuringen versucht.
Und sollten es einige Unerschrockene dennoch wagen, bekom-
men sie - nicht zuletzt von den Kathedern einer partiturpositi-
vistischen Musikologie herab - rasch beigebogen, dass mit
schnoden Worten und Begriffen die edle Musica wohl kaum zu
ergrinden ist: Lern’ erst mal Noten lesen, Philosoph!

Der Effekt ist ein nahezu vollstandiger Ausschluss philoso-
phischer Zugange aus dem musikalischen Diskurs. So wurden
etwa die von Alexander Becker und Matthias Vogel angeregten
Studien zum Musikalischen Sinn* ebenso randstandig wahr-
genommen wie Albrecht Wellmers Versuch uber Musik und
Sprache?; wahrend beide Schriften in der philosophischen
Debatte weithin diskutiert wurden, erfuhren sie seitens der
Musik keine merkliche Resonanz. Umgekehrt verhalt es sich
indessen mit der berlihmt-bertichtigten Musikphilosophie von
Harry Lehmann®: Im philosophischen Diskurs blieb diese Arbeit
weitgehend marginal, im musikalischen dagegen setzte sie
eine eigenttimliche Diskussion in Gang, in der nicht selten die



grantige Verteidigung asthetischer Deutungshoheiten eine
seridse Auseinandersetzung mit Lehmanns streitbaren Thesen
verdrangte. Immerhin: Man befasst sich wieder mit Musik-
asthetik - ihre Stellung als Desiderat in der aktuellen Reflexion
der Gegenwartsmusik wird erkannt. Vor diesem Hintergrund
ist es sicher kein Zufall, dass nun innerhalb von zwei Mona-
ten gleich drei einschlagige Publikationen erschienen sind:
Schriften von Gunnar Hindrichs (geb. 1971)*, Ernst Helmuth
Flammer (geb. 1949)° und Wolfgang-Andreas Schultz (geb.
1948)¢.

FROHLICHE DIFFERENZIERUNG

Hatte Lehmann seine Ausfiihrungen mit dem Untertitel «Eine
Musikphilosophie» versehen, so lautet er bei Hindrichs geniti-
visch «Eine Philosophie der Musik», womit er dezent den Tenor
seiner Arbeit unterstreicht: Seine Ontologie der Musik erfolge
«weder aus thearetischer noch aus praktischer Vernunft. Sie
erfolgt aus asthetischer Vernunft»’. Konkret bedeutet diese
Pramisse, dass hier weder Hermeneutik noch Ideologie betrie-
ben wird, stattdessen will Hindrichs, der in Basel Philosophie
lehrt, sich dem «eigensinnigen Ort der Musik»® annahern.
Sein Weg dorthin ist begrifflich in der Philosophietradition seit
Platon verankert und mit Wittgenstein'scher Sorgfalt struktu-
riert: Eine deduktive Folge von 252 Paragraphen zieht sich
durch sechs Kapitel, in denen die musikalischen Kategorien
Material, Klang, Zeit, Raum, Sinn und Gedanke exploriert wer-
den. Dementsprechend komplex sind die Gedankengange, die
durchschritten werden - sie konzis referieren zu wollen, wider-
sprache der Faktur dieser Schrift. Am ehesten l&sst sich eruie-
ren, was Hindrichs' Musikphilosophie nicht ist: Weder ist sie ein
Praxisratgeber fur asthetisch unschlissige Musikschaffende,
noch eine feuilletonistische Fundgrube, aus der vieldeutige
Versatzstickchen nach Gusto gefischt werden kénnen.

Was sie - leider - auch nicht ist: eine asthetische Theorie,
die den gegenwartigen Wandel, die evidenten Umbriche im
Musikdenken miteinbezieht. «[N]ur die |dee des autonomen
Werkes bildet den Idealtypus der europaischen Musik»’, erklart
Hindrichs und lasst damit keinen Zweifel an den Limitierungen
seines Gedankenmodells: Sein Gegenstand ist die disjunkt ver-
schriftlichte, okzidentale Kunstmusik, frei von jeglicher Ambi-
guitat ihrer Materialien und losgeldst von aussermusikalischen
Implikationen. Dass eine solche Musik in eklatantem Wider-
spruch zu einem nicht unbetrachtlichen Teil aktueller kompo-
sitorischer Entwirfe steht, dirfte Hindrichs bewusst sein.
Seine Entgegnung auf diesen Umstand nimmt sich - zumal
im Vergleich mit der Akribie seiner Ubrigen Ausflhrungen - aller-
dings recht durftig aus. Er identifiziert die jingsten Entwick-
lungen der Neuen Musik summarisch mit dem Schlagwort des
«Neuen Konzeptualismus» und l&sst wissen, dass dieser nichts
weiter beabsichtige, als «den Abschied vom Material mit dem
Abschied vom Werk»'? zusammenzubinden und «eine frohliche
Entdifferenzierung von Musikalischem und AuBermusikali-
schem» zu erzwingen. Im gleichen Aufwasch versteigt sich
der Autor dann noch in die Konstruktion einer abenteuerlichen

Genealogie: «Sein Schicksal [das des Neuen Konzeptualismus]
ist jedoch das gleiche, das bereits John Cage erlitt: Was ihm
gelingt, gelingt ihm einzig als Kontrast zum Werk.»* - Hat da
jemand «ignorant» gesagt?

MEHRHEITENHATZ

Apropos ignorant: Wenn eine 500 Seiten umfassende Aufsatz-
sammlung auf knapp 300 Seiten beim Leser eine vage Mixtur
aus Unverstandnis, Ratlosigkeit, Langeweile, Fremdscham und
Mitleid evoziert, ist die Wahrscheinlichkeit hoch, es mit dem
Band Fortschritt, was ist das ...7, herausgegeben von dem Kom-
ponisten und Musikwissenschaftler Ernst Helmuth Flammer, zu
tun zu haben. 28 Essays sind darin enthalten, 12 davon hat der
Herausgeber selbst beigesteuert - eben jene 300 Seiten, die
das Buch zu einem veritablen Unikum machen. *? Allein der ein-
leitende, titelgebende Essay, in dem er tber das Phanomen
Fortschritt rasoniert, stellt in Aussicht, dass eine weitere Lek-
tire der Flammer’'schen Herzensergiessungen nur Gemutern
mit einer gewissen Lust am Bizarren zu empfehlen ist:

«Der Fortschritt ist ein Vagabund, der nicht greifbar ist,
der sich nicht festlegen lasst und lassen will, der, ver-
suchte man ihn zu packen, durch die Mauerritzen ver-
schwindet, ein Nomade, der ruhelos oszilliert und durch
den Raum irrlichtert, der sich die Freiheit vom Definitori-
schen nimmt und sich so verbindlichen Festlegungen ent-
zieht, ohne im Ungefahren zu verharren.»*?

Dergleichen Formulierungskinste markieren die Hohe des
Ausschlags auf der nach oben offenen Schwurbel-Skala; der
Eindruck, dass hier Unleserlichkeit mit Inhaltsschwere ver-
wechselt wird, ist kaum von der Hand zu weisen. Dennoch:
Geschenkt!

Regelrecht unheimlich wird es dagegen, wenn Flammer seine
ureigene Definition des Fortschritts ruchbar werden lasst bzw.
die Ubeltater benennt, die ihn aus seiner Sicht mit stupider
Freude am Vernichten bereits im Keim ersticken: Schuld habe
die «Minderheitenhatz» als «systemischer Bestandteil des
gegenwartig etablierten Musikbetriebs», forciert von den
«petits bourgeois» in Gestalt der «gemeinen Kulturfunktio-
nare», jener «seelenlosen Verwalter geistiger Odnis», die bar
jeder Sachkenntnis die «Ausgrenzung wirklich neuer Musik»
betreiben. ' Spatestens an diesem Punkt wird klar, auf wel-
chen Unterbauten Flammers «Fortschrittstheorie» grindet:
Hybris und Larmoyanz.

Kursorisch ein Ausblick aufs Folgende: 1) Der Kollegen-
Check: Brian Ferneyhough und Mark Andre sind ganz okay,
Irina Emeliantseva, Klaus K. Hibler, Horatiu Radulescu und
Michael Quell haben’s so richtig drauf'®, Pierre Boulez ist ein
Blender, Helmut Lachenmann letztlich auch - und Isabel
Mundry geht gar nicht. 2) Die Menetekel des Untergangs: Com-
puter, Digitalisierung®, Globalisierung - und eben die grenzen-
lose Dummbheit der plebejischen Kulturphilister. 3) Die Vision:
«der Bezug der Moderne zu einer durch Tradition definierten



kulturellen Identitat»'’, «Polymorphie als notwendige Voraus-
setzung fur diskursives und kritisches Komponieren»®, «Emp-
findung und Geschmack in Korrelation mit Geist»'? - und was
der Vieldeutigkeiten mehr sind.

Mit Musikasthetik hat das alles herzlich wenig zu tun. Dass
Flammers Buch «als der erste Teil einer auf vier Bande geplan-
ten Reihe, die den Versuch unternimmt, sich thematisch mit
dem Entwurf einer Philosophie der Musik des 21. Jahrhunderts
zu befassen»® erschienen ist, passt zur Hybris als Grundfigur
dieser Publikation - und darf durchaus als Drohung verstanden
werden.

VIELFALT DER STILE

Dass eine kritische Hinterfragung des Fortschrittsbegriffs aus
einer sehr subjektiven Perspektive auch ohne den Furor gegen
«die Anderen» stattfinden kann, beweist dagegen der Kompo-
nist und Musiktheoretiker Wolfgang-Andreas Schultz. In seinen
Vorstudien zu einer neuen Musikasthetik entwirft er eine Lesart
der Musik des 20. Jahrhunderts, die von einer linearen Sicht
Abstand nimmt und stattdessen von einer Vielzahl paralleler
und sich durchkreuzender Strange ausgeht; er méchte «der
Polyphonie der Entwicklungen Rechnung tragen und Raum
geben flr evolutionare Prozesse nach dem Modell <Das Neue
erganzt das Alte> mit den damit einhergehenden Diskontinui-
taten».?* Im Wesentlichen sind Schultz’ Ausfiihrungen ein
Pladoyer fur eine Vielfalt der Stile und mithin eine Apologie
der Postmoderne, deren Wirkungen und Potenziale er einseitig
in die Sphare des Regressiven und Rickwartsgewandten abge-
schoben sieht. In seiner alternativen Sicht wendet er sich
gegen die Definition des Fortschritts als permanente Subli-
mierung eines selektiv Vorgegebenen und ist damit - ohne sie
explizit zu benennen - den gegenwartigen Entwicklungen in
der Neuen Musik sehr nah.

Zugegeben, ohne ein gewisses Quantum an Kauzigkeit kommt
auch Schultz’ Schrift nicht aus, wobei er aber - im Gegensatz
zu Flammer - die entsprechenden Thesen von jeglichem Dinkel
und Dogmatismus freihalt. So muss man seinen allzu psycho-
logistisch grundierten Reflexionen tiber den unmittelbaren
Konnex zwischen Kriegstraumata und musikalischen Phano-
menen («Nach dem Ersten Weltkrieg kam die Zwdélftonmusik,
nach dem Zweiten die serielle Musik.» %) nicht folgen; glei-
chermassen bleiben die Exkurse in mystische und spirituelle
Sphéren, in denen die «Erfahrung des Heiligen»* als wesent-

lichste Bestimmung der Musik definiert wird, Geschmacks-
sache. Auch das dustere Fazit («Alles scheint gesagt zu sein,
es fehlen Visionen fir eine Zukunft, fir Weiterentwicklun-
gen»?) macht am Ende etwas ratlos, insoweit als Schultz da-
mit seiner These einer «evolutiondren» Entwicklung der Musik
im Kern widerspricht.

Mit den Buchern von Hindrichs, Flammer und Schultz sind drei
Publikationen denkbar differenten Zuschnitts erschienen. Ob
bzw. inwieweit sie sich auf die kiinftige kiinstlerische Produk-
tion auswirken werden, sei dahingestellt. Zur richtigen Zeit
kommen sie indessen auf jeden Fall. Das Interesse an musik-
philosophischen Einlassungen scheint gegenwartig hoch: Die
Sehnsucht nach asthetischen Korrektiven einzugestehen, ist
keine Schande mehr.

1 Alexander Becker, Matthias Vogel (Hrsg.), Musikalischer Sinn. Beitrdge zu
einer Philosophie der Musik, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007.

2 Albrecht Wellmer, Versuch tber Musik und Sprache, Minchen: Hanser
2009.

3 Harry Lehmann, Die digitale Revolution der Musik. Eine Musikphilosophie,
Mainz: Schott 2012.

4 Gunnar Hindrichs, Die Autonomie des Klangs. Eine Philosophie der Musik,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2013.

5 Ernst Helmuth Flammer (Hrsg.), Fortschritt, was ist das ...7, Hofheim:
Wolke 2014.

6 Wolfgang-Andreas Schultz, Avantgarde, Trauma, Spiritualitat. Vorstudien zu

einer neuen Musikdsthetik, Mainz: Schott 2014.

Gunnar Hindrichs, Die Autonomie des Klangs, S. 7 (vgl. Anm. 4).

Ebd:, S.25:

Ebd., S. 228.

10 ‘Ebd., S: 711.

11 Ebd., S: 72.

12 Bedauerlich ist, dass angesichts dieser Diskrepanz die Beitrage der 14 ()
ubrigen Autoren wie blosse Staffage wirken.

13 Ernst Helmuth Flammer, Fortschritt, was ist das ...?, in: ders. (Hrsg.),
Fortschritt, was ist das ...7, S. 20 (vgl. Anm. 5).

14 Vgl. ebd. S. 29f.

15 Die derart Vereinnahmten vor der Sympathie ihres Umarmers in Schutz
nehmen zu wollen, ist ein Reflex, dem sich der Verfasser an dieser Stelle
kaum erwehren kann.

16 Dank derer sich am Ende «jeder Dilettant, der nicht Noten lesen kann,
jeder Idiot [...] als Komponist bezeichnen kénnte». Ernst Helmuth
Flammer, Fortschritt, was ist das ...7, S. 13 (vgl. Anm. 13).

17 Ebd., S. 10.

18 Ebd.

19 Ebd., S. 14.

20 Ebd., S. 9.

21 Wolfgang-Andreas Schultz, Avantgarde, Trauma, Spiritualitat, S. 71 (vgl.
Anm. 6).

22 Ebd.; S. 29.

23 Ebd., S. 120.

24 Ebd., S. 126.

O @ N




	Musikästhetik, was ist das? : Drei neue Versuche

