Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (2013)

Heft: 122

Artikel: Ce que musiquer veut dire : I'Occident musical et la quéte d'un
paradigme ethnophilosophique

Autor: Siciliano, Giancarlo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927485

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

14

Ce que musiquer
veut dire

L'Occident musical et 1a quéte d’'un paradigme ethnophilosophique

Giancarlo Siciliano

Thelonious Monk « musiquant» en bonne compagnie, en préparation a un concert au Town Hall de New York (1959). Photo: W. Eugene Smith

En évoquant son intérét pour U'Afrique « noire » lors d'une Coltrane et bien d'autres jusqu’a aborder les rivages du free
enquéte sur les postcolonialismes, 'anthropologue Jean- jazz »' - expérience qui n'a évidemment pas été sans incidence
Loup Amselle souligne l'importance de son initiation a « Duke sur l'élaboration d’'une « ethnophilosophie » ot UAfrique, UAsie,
Ellington, Charlie Parker, Thelonious Monk, Miles Davis, John ’Ameérigue du centre au sud se rassembleraient autour d'un



paradigme tricontinental dont les musiques afro-américaines
seraient une instance spécifique et méme, au dire de Christopher
Small, « la musique majeure de 'Occident au vingtieme
siecle »¢, dotée d'une « plus grande signification que celle de
ces restes de la grande tradition classique que U'on peut écou-
ter aujourd’hui dans les salles de concert et d'opéra du monde
industriel en Orient autant qu'en Occident »°.

Or, si les éloges de l'auteur de Music of the Common Tongue
appellent quelque nuance, ils ont néanmoins le mérite d’avoir
attiré Uattention sur un phénomene situé a (a fois en Occident
et en dehors de celui-ci, c'est-a-dire la ou le jazz investit
« l'autre coté de nulle part », pour reprendre U'expression de
Daniel Fischlin et Ajay Heble", a titre de Grand Autre de la
musique occidentale — pour reprendre, cette fois-ci, la for-
mule d’inspiration psychanalytique chere a Giorgio Rimondi®.
De telles affirmations mobilisent, en effet, la vieille question
du dehors/dedans ici posée en suivant des voies jusqu’a pré-
sent peu explorées — sauf par les plus indisciplinés des
champs de recherche, placés sous Uégide des African-American
Studies, Pop Music Studies, Post-Colonial Studies, Cultural
Studies parmi d’autres Counter-Disciplinary Studies en émer-
gence et dont U'attention portée aux musiques afro-américaines
figure incontestablement parmi leurs priorités.

MUSIQUER: MUSICKING, MUSICING, PLAYING

Penser ce qu'a lintérieur de ces musiques porte le nom de
jazz n'est possible qu’a condition de s’interroger, plus généra-
lement, sur les pratiques participatives qu'englobe le terme de
musiquer, c'est-a-dire U'activité valorisée par les afro-améri-
cains chez qui « le milieu familial [...] et la vie quotidienne sont
les principaux émetteurs de musique »¢. Quel est donc le sens
de musiguer et en quoi cette invention lexicale peut-elle se dé-
marquer des expressions aussi courantes que faire de la mu-
sique et jouer du jazz ? Malgré sa visibilité réduite dans la plu-
part des publications musicologiques occidentales’, ce terme
a déja laissé sédimenter autant d’antécédents historiques que
de variantes linguistigues — comme ['atteste le travail de
nombreux auteurs d’orientation ethnomusicologique : Gilbert
Rouget emploie systématiquement les termes de « musiquer »
et de « musiquant »®. En paralléle, et en traduction anglaise,
Christopher Small — que nous venons de citer — emploie le
terme de « musicking »? ; David Elliott opére le méme choix
lexical avec une variante orthographique — « musicing », sans
la lettre « k »'% et U'intégre, avant la publication du livre de
Christopher Small, parmi les concepts les plus déterminants
au cceur d'une philosophie pragmatique de 'éducation ot la
musique est concue comme une pensée-en-acte (thinking-
in-action). Un autre exemple qui mérite d'étre releveé est

celui de Bruno Nettl qui adopte cette notion dans la nouvelle
édition de son manuel d’ethnomusicologie*. Mais peu
nombreux sont les termes qui, a notre connaissance, nous
paraissent aptes a valoriser cette dimension essentielle qui
fait du jazz non seulement une musique distincte des autres
mais une modalité spécifiqgue du comment en faire eny parti-

cipant dans un ici-et-maintenant, a savoir cet ensemble d'ac-
tions et de conduites qu’on ne peut situer qu’en-deca et au-
dela d'une instance scripturale prescriptive. Cette activité

— que nous venons d'appeler plus précisément musiquer —
n'est possible qu'a condition de surmonter les divisions de tra-
vail qui se sont imposées dans d'autres musiques a certaines
conjonctures historiques particulieres. Dans la mesure ou le
jazz rassemble les taches supposées distinctes de linterpré-
tation, de la composition et de l'improvisation, il incarne un
idiome musical par le déploiement et l'étirement d’'un moment
de tres haute intensité cognitive émotive, collaborative et par-
ticipative qui, d’apres l'expérience de Keith Jarrett, mobilise
tout le systeme nerveux dans une temporalité hors-calcul *2.
Un tel moment peut aussi étre a la hauteur de ce que, dans un
autre contexte, Jean-Francois Lyotard a pu mémorablement
décrire comme « enfance de la rencontre »*? ou encore comme
« respect pour U'événement »' ; 3 la hauteur aussi de cette
dimension collective soulignée par de nombreux musiciens.
Ainsi, le batteur Max Roach a-t-il pu expliquer, lors d'un entre-
tien accordé a l'ethnomusicologue Paul Berliner :

Lorsque l'on joue un morceau, tout le monde a l'occasion
d’'en parler, de porter un commentaire a travers ['exécu-
tion. C’est un processus démocratique par opposition a la
plupart des musiques classiques européennes ol les deux
personnes les plus importantes sont le compositeur et le
chef d'orchestre. Ils sont comme le roi et la reine. En un
sens, le chef d'orchestre est aussi Uofficiel militaire qui
veille a ce que U'on s’en tienne a la volonté des maitres —
c’est-3-dire les compositeurs. En tant que musicien inter-
prete, votre travail pourrait dépendre de la facon dont
vous étes en conformité avec linterprétation de la part du
chef d’'orchestre et de l'intention du compositeur alors
que dans le jazz, tout le monde a 'occasion de créer col-
lectivement quelque chose de beau en fonction de la per-
sonnalité musicale de chacun®.

Une théarie du musiquer s’avere ainsi étre d’autant plus néces-
saire qu’elle n'est pas, d’aprés Christopher Small, « qu'une
affaire d'intellectuels et de gens soi-disant de “culture”, mais
une composante significative de notre compréhension de
nous-mémes et de nos rapports avec autrui [...] C’est un enjeu
politique au sens le plus ample du terme »'¢. Cette conception
de U'enjeu politigue dont U'activité musicale est porteuse se
trouve renforcée par les perspectives ouvertes par une cer-
taine sociologie de la musique telle gu’elle recueille un héri-
tage philosophique qui remonte a U'Antiquité grecque. En effet,
et comme le rappelle Tia DeNora a propos des diverses formes
d'inscription de la musique dans les structures du quotidien,
les recherches actuelles soulignent ce que

Adorno et les philosophes grecques considéraient comme
étant un enjeu fondamental par rapport a la polis, au ci-
toyen et a la configuration de la conscience ; c'est-a-dire
que la musigue est beaucoup plus qu’un art décoratif ;
que c'est une forme puissante de médiation de U'ordre

15



16

social. Concue en ces termes, et attestée par la re-
cherche empirique, la présence de la musique est mani-
festement politique dans tous les sens que 'on peut
concevoir?,

Autant Platon (dans le livre Ill de La République) qu'Aristote
(dans Les Politiques) avaient, en effet, déployé beaucoup d'ef-
fort afin d'inscrire la fonction disciplinaire de la musigue dans
la cité en conjonction avec d’autres activités tout aussi regula-
trices. Mais il ne s'agit pas ici de faire 'archéologie du concept
de musiquer, puisque U'enjeu qui demande plus d’attention ici,
et par lequel nous préférons formuler nos propos, est bien ce-
lui de la pratique des musiciens. Car avant toute considération
des impulsions theoriques et critiques qui nous sollicitent ici,
nous devons rappeler un exemple d’'une importance, a notre
sens, paradigmatique : sous le nom de Old and New Dreams, le
contrebassiste Charlie Haden, le batteur Billy Higgins, le trom-
pettiste/pianiste Don Cherry et le saxophoniste Dewey Redman
donnaient au concept de musiquer une singuliere traduction
sonore par le titre apparemment simple et enfantin comme cer-
tains themes composés par Ornette Coleman®® semblent
'étre — de U'une de leurs compositions : Playing ; c'est-a-dire,
jouer, jouer du jazz avec la continuité gu’indique la forme pro-
gressive de ce verbe anglais substantivé. Un seul mot, donc,
ou se dit, traduit et condense U'acte de musiguer.

La réalité du champ jazzistique reléve, en effet, d'un mode
d’action qui appelle des analyses axées sur les structures
sonares telles qu'elles se déploient en coextension avec les
conduites humaines sans quoi la musique n'aurait pas d'exis-
tence étant donné que « sans les processus biologigues de
la perception auditive et sans l'accord — au moins chez un
nombre aussi restreint soit-il d’étres humains — quant a 'ob-
jet de perception, il ne peut y avair ni musique ni communica-
tion musicale »*.

« LA MUSIQUE DANS LA CULTURE
EN TANT QUE CULTURE »

Il s’agit la d’'une conception que 'ethnomusicologue américain
Alan Merriam avait déja forgé en explicitant trois niveaux
d’analyse, a savoir celui de la « conceptualisation de la
musigue, le comportement dans son rapport avec celle-ci et

le son de la musique en lui-méme»?’. C’est sous cet angle qu'il
cherchait a appréhender le fait musical — perspective par laguelle
appréhender les structures d'autres faits musicaux y compris le
jazz. C'est pour cette raison que, sans jamais perdre de vue
toute considération linguistique relative a la performativite,
nous allons poursuivre cette problématique par un détour.

En 1964, dans l'ouvrage qui posait les jalons d’'une anthro-
pologie de la musique, Alan Merriam définissait, en U'élargis-
sant, U'objet d’étude de 'ethnomusicologie : « la musique dans
la culture en tant que culture?’. » En moins d’une phrase, U'ex-
pression accordait a la musique un double statut : contre lidée
de son extériorité supposée a la culture, la musigue se posait,
au contraire, comme étant imbriquée dans le tissu méme de

la culture. Mais dans la mesure ou l'ouvrage de Merriam ne
portait d'attention particuliere qu’'a des enjeux classiques de
'ethnomusicologie, tels l'usage et la fonction, ou n’abordait la
musique gu’en-deca de la tradition orale et extra-européenne
— en U'occurrence celle des Amérindiens —, Uincidence qu'une
telle définition pouvait avoir sur le jazz dépassait a la fois le
propos de l'auteur et de ses attentes.

Aujourd’hui, plus de quarante-cing ans apres et dans un
tout autre contexte de réception, que peut-on faire dire a une
expression telle que musique dans la culture en tant que
culture et comment ne pas la laisser résonner lorsqu’on pose,
comme nous nous apprétons a le faire ici dans cette these, la
question du jazz en termes de culture®* — et non seulement au
sens rigoureusement anthropologique dont le terme est por-
teur?® ?

APPEL A UNE ANALYSE HOLISTIQUE

Car au-dela d'une réalité sonore — certes, visualisable, dis-
crétisable, rationalisable, quantifiable, formalisable et modéli-
sable® — d’aprés tant d’énoncés analytiques sédimentés tout
le long du discours musicologigue Occidental, le jazz appelle
un mode d’analyse résolument holistique® apte a aborder la
musigue « non seulement comme un objet, (un produit) mais
aussi comme un processus (médiation) et un enjeu (social,
économique, politique, identitaire) ®. » De plus, la pratique

du jazz mobilise — outre le matériau sonore a partir duquel il
se constitue comme et autrement que ne le font d’autres
musiques — d'autres structures qui nécessitent que U'on cir-
conscrive plus clairement — en suivant toujours les proposi-
tions avancées par Alan Merriam — le sens de structure sonore :

Le son a une structure et il pourrait former un systeme
mais il ne peut pas exister indépendamment des étres
humains ; le son de la musique doit étre considéré comme
le produit d'une conduite qui le rend possible. La conduite
s’avere étre le niveau dont il ressort. Il y en a trois types
principaux. Le premier est la conduite physique que l'on
peut subdiviser ultérieurement en conduite physique
impliquée dans la production méme du son, dans la ten-
sion physigue et dans la posture du corps lorsqu'il pro-
duit du son ainsi que la réaction physique de l'organisme
individuel au son. Le deuxieéme c’est la conduite sociale
gue l'on peut aussi subdiviser en conduite exigée d’un
individu en tant que musicien et celle exigée d’un non-
musicien lors d’'un événement musical donné. Le troi-
sieme c’est la conduite verbale laguelle concerne les
constructions verbales énoncées au sujet du systeme
musical lui-méme. C'est donc par la conduite que tout

le son de la musique est produit ; sans quoi, il ne peut y
avoir de son?’.

De ces autres structures, reste a dégager 'importance de
celles qui relevent de diverses formes d'appartenance identi-
taire : certains auteurs ont pu, effectivement, souligner la fait



gue si « l'on s'en tient au cas francais, la lecture identitaire
n'occupe guere une place significative dans les préoccupa-
tions de la communauté savante que depuis quelques années,
souvent par importation de problématiques venues de ['étude
des “aires culturelles”, des cultural studies anglo-saxonnes »%,
Toujours est-il que cette « importation », pour autant qu'elle
puisse effectivement avair lieu, ne s'effectue qu’avec trop de
précautions vu les nombreux contrdles lors des passages

aux frontieres. En faisant écho aux deux auteurs fondateurs
du projet musico-anthropologique — A. P. Merriam et John
Blacking —, Henry Kingsbury a pu s'opposer de maniere uni-
voque a lidée d’'étudier la musique « par des termes qui lui
sont propres, expression qui veut dire en général que certains
concepts abstraits — tels ceux de « méladie », « d’harmonie »
et de « rythme » — doivent étre analysés par d'autres termes
tout aussi abstraits que ceux de « structure », « forme » et

« développement ». Il s’en dégage ainsi l'idée que la musique
n'est pas a comprendre en fonction de son contexte sociocul-
turel mais plutct en fonction de son organisation et cohérence
internes »%’.

Pareillement, lorsque certains auteurs se réclament ou font
appel a la possibilité d’analyser des phénomenes musicaux a
travers le champ pluridisciplinaire des Cultural Studies™, ils
sont confrontés inévitablement a une extréme méfiance. Cela
signifie-t-il que cette résistance serait symptomatique d'une
incommensurabilité imposée par linflation discursive de ce
phénomene si confusément appelé « globalisation » ? Face a
cette guestion, de nombreux auteurs ont tenté d'apposer leur
sceau disciplinaire par des problématisations qui déplacent, en
les élargissant, les termes de ce débat : ainsi le musicologue
Jean-Marc Chouvel est-il amené a chercher ce « que ['Occident
doit encore apprendre de U'Orient » et a quelles conditions pou-
voir « lever les présupposés de l'analyse musicale occiden-
tale™ ». D’autres auteurs ont insisté sur la thématique identi-
taire dans une optigue plus explicitement anthropologigue :
c'est la cas de Nicole Lapierre® et de Martin Stokes™® qui ont
mis en évidence la notion d'« identité a trait d’'union » attestee
par la prolifération de tels marqueurs que « germano-turc » ou
« anglo-asiatique » — au-dela de ceux, bien connus, d'« afro-
américain » ou d’« afro-cubain » par lesquels peuvent étre
marqués l'appartenance ethnigue et territoriale. Comme le
rappellent Monique Desroches et Brigitte DesRaosiers, si a «une
certaine époque 'ethnomusicologie s'intéressait a un objet
restreint, par trop circonscrit, le regard et U'écoute s'élargis-
sent, s'épaississent, pour inclure dans le champ disciplinaire
la forme et le sens de ces nouvelles musiques, de ces nou-
velles rencontres, de ces nouvelles territorialités musicales »*.
De cette constellation d’enjeux — rassemblés aujourd’hui,
peut-étre trop hativement, par le terme de transnationalisa-
tion* — se dégagent désormais des dimensions fondamenta-
lement anthropologiques qui demandent d'étre mises en évidence
— faute de quoi la pertinence heuristique de l'ethnomusicolo-
gie pour le jazz risquerait de s’affaiblir considerablement. C'est
justement par le biais de U'alternative proposée par l'anthropo-
logie musicale telle gu'envisagée par John Blacking qu'appa-
raissent les limites de ce concept d'immanence musicale.

Il serait enfin moins réducteur d’aborder le jazz sous l'angle
de sa discursivité ou, plus précisément, de 'appréhender en
tant gue « construction sociale » — pour activer 'heureuse
suggestion de Peter Berger et Thomas Luckmann®. Car la
question doit étre posée : que fait d'autre le jazz si ce n'est
construire, (s'Jenraciner, (se) déraciner, se déterritorialiser et
se reterritorialiser’ a son tour et en permanence vers les
ailleurs dont il s’approprie pour aussitét les exproprier™® ?

A ce propos, il n’est pas fortuit que Paul Gilroy, penseur de
UAtlantique noir, ait privilégié l'image des navires pour repré-
senter la culture afro-américaine : en tant que « systeme
microculturel, micropolitique vivant [..] Les navires focalisent
'attention sur le passage par le milieu, sur les divers projets
de rédemption du retour a une demeure africaine, sur la circu-
lation d'idées et de militants ainsi que sur le mouvement d’arte-
facts culturels et politiques : des tractes, des livres, des
disques et des cheeurs¥. »

Pourguoi alors se pencher sur le jazz a une conjoncture his-
torique ou il semble bénéficier d'une assise institutionnelle
désormais établie — comme l'atteste ('abondance de publica-
tions qui lui sont consacrées tant sur le plan journalistique
que pédagogique et critiqgue*® ? Quels enjeux le jazz peut-il
encore mobiliser au-dela d'une production renouvelée d’énon-
cés et de savoirs plus approfondis de ses structures internes,
proprement musicales — a supposer que celles-ci puissent
exister en elles-mémes, indépendamment de toute hétéro-
nomie ? Nous choisissons a dessein ce mot car toute analyse
est-elle autre chose — elle aussi, comme les « objets » sur
lesquels elle est censée apporter un éclairage — qu'une
construction sociale issue de multiples négociations entre
acteurs sociaux placés a Uintérieur de dispositifs historique-
ment délimités** ? Comme les arts philosophiques, la pratique
du jazz — elle aussi, en tant que logique d’'une inéluctable et
inquantifiable différence-répétition — ne vise qu’a construire
ce que Gilles Deleuze appelle une « pensée sans image* »,
c’'est-a-dire sans préjugés.

Autrement dit, et en allant au cceur de la pratique, musiquer
dans le contexte de la tradition jazzistique et de toutes ses
extensions audiotactiles ne se réduit pas a la restitution d'une
et seule unité préalablement composée que l'on ne mettrait en
acte, qu'aprés-coup. C'est, au contraire, au moment méme ou
se déploie le jeu que l'on agence a nouveau l'ensemble de ses
composantes. Cette supposée unité a fait Uobjet d’'une critique
assez insistante parmi des musicologues dont Ralph Locke*
et Fred Everett Maus“* qui, dans la foulée des travaux de Kevin
Korsyn, ont poursuivi des problématisations de type foucal-
dien, c’est-a-dire axées sur la description de phénomenes de
dispersion.

Malgré les possibilités de sa reproductibilité mécanique*, la
spécificité d’'un morceau de jazz ne peut résider, au contraire,
que dans U'acte de musiquer ; c’est-a-dire dans sa reinvention
4 un moment singulier susceptible de dégager, de la contin-
gence et de la fragilité d'un ici-et-maintenant, le sens de
'événement“®. Un tel moment, qui échappe, par définition, a
tout calcul — ou plutét, qui ne s’y réduit pas —, est absolu-
ment anéconomique : c’est la performance. Christopher Small

17



18

John Coltrane, Cannonball Adderly, Miles Davis et Bill Evans enregistrant «Kind of Blue». @ Pro Litteris

en a souligné l'importance afin de dégager la dimension de
participation laguelle est étroitement liée a celle, dite d’inter-
locution, relevée par Bernard Stiegler*” ainsi que par Christian
Béthune*®. Car en amont de toute spectacularisation, le terme
de performance renvoie simplement a toute action socialisée
qui implique une participation au sein de la vie quotidienne —
comme lindique le verbe anglais « to perform »**. C'est pour-
quoi les musiciens de jazz disent de ces moments privilégiés
gue la musique fait événement, moments qui amenent Paul
Berliner a discerner deux temps ou deux états de cette
musique ou elle répond — ou pas — a cette exigence®’.

Ainsi le discours gue nous tentons d’élaborer ici cherche-
ra-t-il une assise dans une vérité ethnographique®* telle que
Paul Berliner a pu la construire dans son ouvrage, déja cité,
consacre a l'improvisation. Mais la pertinence de cette vérité
ethnographique ne peut étre démontrée qu’a condition d'y
annexer une extension critique des propositions d'Alexandre
Pierrepont autour de ce champ jazzistique sans pour autant
liquider hativement les ressources de U'ethnomusicologie
générale comme s’empresse de le faire Roger Renaud dans
sa préface élogieuse a U'ouvrage de Pierrepont™. En effet, et
au-dela des figures privilégiées de U'immense archive jazzis-
tique, nous posons ici la nécessité d’évaluer l'apport de ces
pratiques d’apres d’autres « cardinalités et calendarités® ».
C’est ce que montrent de nombreuses pratiques depuis au moins
le début des années quatre-vingt lesquelles nous obligent a
nous rendre a une double évidence — politique et culturelle
— des extensions du nord et du sud des Etats-Unis — 1 oU le
jazz est né et d’ou il a créé ses nombreuses ramifications :
pensons a tous ces musiciens®™ qui incarnent des métissages
euro-afro-brésiliens mais aussi aux rencontres issues de

Uimpressionnante diversité ethnique qui fait du Canada un
entre-deux qui ne se réduit ni a un pays ni a une nation® —
d'ou son exclusion, en partie imputable a sa paradoxale proxi-
mité aux Etats-Unis, d’'une certaine « histoire » du jazz.

VERS UNE POSTDISCIPLINARITE

Comme l'a souligné pertinemment Kofi Agawu®, il s’agit de
faire entendre des voix encore insuffisamment intégrées au
dialogue transnational au cours duguel U'ethnomusicologie
s’efforcerait d’apporter un nouvel éclairage sur les pratiques
musicales afro-américaines. D'ou U'exigence, de la part de cet
auteur, de poser les termes aptes a définir la notion de « dis-
cours » que nous tentons de déployer tout le long de la pré-
sente recherche : je fais référence non seulement a des
énonces spécifiqgues mais aussi a un cadre implicite pour la
production, la dissémination et la eonsommation du savoir. On
est confronté a un tel discours dans les livres, les monogra-
phies et les revues académiques en guise d’annotations a des
enregistrements sonores et visuels ainsi que des textes oraux
sous la forme de communications pour des collogues, des
cours, des répétitions ou dans la pédagogie. Comme la philo-
sophie, la critique littéraire ou les études postcoloniales, la
musicologie africaine assigne divers degrés de rigueur dans
la maniére de constituer ou d'imprimer un sens a des objets
musicaux et des pratiques qui leur sont apparentées®’.

Un tel rappel nous ramene devant la nécessité de déplacer
U'attention non seulement vers une anthropologie du jazz*®
mais vers un champ discursif concu en termes d’une peut-étre
utopique pluridisciplinarité, voire méme une postdisciplinarité



telle que certains musicologues américains®” ont pu U'envisa-
ger en se penchant sur la question d'une politique des savoirs
musicologigues. Car la tendance a glisser vers une négation de
toute disciplinarité est d’autant plus forte que certains ethno-
musicologues®’ s’en inquietent au point d'écrire qu'un ensemble
d’énonceés que l'on appelle « théorie » puisse en arriver aujour-
d’hui a une visibilité comparable a une sorte de performance
art relayée par les mass média a un niveau global — comme
'attestent, par exemple, des phénomenes tels certaines

« garage bands qui lisent Hebdige, les Kaluli qui méditent
Sound and Sentiment et des artistes visuels qui integrent des
citations de Foucault dans leurs ceuvres plastiques et des ins-
tallations ».

Procéder en vue de tels objectifs demande le soutien des
analyses de ceux qui, dans la foulée des travaux de Paul
Berliner, Scott DeVeaux et Eric Porter, ont valorisé les propos
des acteurs directement impliqués, jour et nuit, dans la pra-
tique jazzistique — c'est-a-dire, avec Cole Porter, Night and
Day. C'est ainsi que fait surface la question ethnomusicolo-
gique classique de la perspective émique, a savoir le discours
tenu de Uintérieur et, a la fois, une autre facon de poser le pro-
bleme de la participation. Cette méme tache que nous nous
assignons ici demande un apport ultérieur a un dialogue, certes
déja amorcé, mais qui — a limage de ses objets et, plus perti-
nemment, de ses sujets et de leurs interactions® — appelle
des extensions avec d'autant plus d’urgence que toute écho
au sein des institutions francophones demeure a peine audible
au jour d’aujourd’hui — hormis, bien entendu, certaines excep-
tions dont nous regrettons gu’elles soient trop dispersees
pour avoir une incidence suffisamment importante®.

Le projet ici amorcé — et dont U'ampleur peut sans doute
paraitre considérable — cherche a tracer le mouvement de
l'expérience et U'implication vers une position de relative dis-
tance critique®® par laguelle objectiver le jazz @ un moment ou
celui-ci est devenu

trop mouvant, presque imprévisible (depuis la tourmente
du free jazz), son expression et son instrumentation trop
protéiformes, ses conditions de production trop dépen-
dantes des lois du marché phonographique, pour que sa
constitution en objet de savoir anthropologique, en l'oc-
currence ethnomusicologique, ne soit sinon douteuse du
moins exténuante quant a la tension — sorte de passage
aux limites — qui ne peut manquer de s'exercer sur les
méthodes d’appréhension et d’analyse de ce phénomene
musical lequel, par ailleurs et par nature [..] se dérobe au
moment méme ou il se dévoile, c’est-a-dire au moment ou
il se laisse entendre®.

A Uencontre d'une certaine scientificité qui hante, détermine
et surdétermine le discours musicologigue, 'ethnomusicolo-
gue est confronté a 'impossibilité d’objectiver sa pensée car,
comme l'a mémorablement rappelé John Blacking, « le son
est peut-étre ['objet, mais 'homme est le sujet ; et on ne peut
trouver la clé de la compréhension de la musique que dans les
relations qui existent entre le sujet et l'objet® ».

Ce champ relationnel est précisément ce vers quoi nous
devons tendre notre oreille analytique. C'est aussi la raison
pour laquelle, par une mise a distance des conceptions res-
treintes du travail de terrain pensé exclusivement en deca
d’une anthropologie dite de « 'ailleurs », d’apres l'expression
de Marc Augé®®, il faudrait, en revanche, valoriser celles élar-
gies par de nombreux auteurs concernés par des questions
d’ordre ethnographique. En puisant abondamment aux
sciences sociales et a la philosophie, des auteurs dont Kofi
Agawu®’, Gregory Barz et Timothy Cooley®®, Sara Cohen®,
Barbara Kriiger’, Bruno Nettl”*, Ramon Pelinski’?, Timothy
Rice’® et Kay Kaufman Shelemay’ ont contribué a la consti-
tution d'un champ discursif qui favorise le déplacement du
canon — catégorie aussi peu adéquate pour les musiques d'art
européennes écrites que pour celles de tradition orale et audio-
tactile — a cet ensemble d’énoncés que l'on appelle désormais
une archive. Par le déploiement de cette derniere nation, il
s'agit d'activer les propositions que Michel Foucault exposait
dans son « archéologie’® » dont certains musicologues ont pu
aussi s'inspirer”.

Mettre en lumiere U'archive jazzistique implique de nouvelles
alliances et reconfigurations disciplinaires — notamment
entre (ethno)musicologie, sociologie et esthétique. C'est la
raison pour laguelle il est nécessaire de valoriser les possibi-
lités d’articulation entre ces trois péles disciplinaires qui
appellent de nouvelles évaluations critiques depuis les travaux
de Kevin Korsyn’” ou la notion de disciplinarité est interrogée a
nouveaux frais. Mais il s’agit surtout de mettre a distance tout
idéal qui reposerait exclusivement sur le privilege accordé a
la scientificité, au positivisme et a U'empirisme : trois écueils
contre lesquels certains ethnomusicologues dont Roberto
Leydi’® nous avaient déja mis en garde et que des partisans
des Cultural Studies’ problématisent au fur et a mesure que
de nouveaux objets musicaux s’imposent en tant qu’enjeux
societaux auxquels aucun artiste, philosophe ou musicologue
a U'ceuvre dans les sciences humaines ne peut se soustraire.

1 Cf.L'Occident décroché. Enquéte sur les postcolonialismes, Paris, Stock,
2008, p. 54-5.

2 Il est difficile de ne pas souscrire inconditionnellement a cette
affirmation placée en ouverture de Music of the Common Tongue. Survival
and Celebration in African American Music, Hanover, Wesleyan University
Press, 1987, p. 4. Nous soulignons. Sauf indication contraire, toutes les
traductions sont de l'auteur.

3 Ibid.

4 Cf. The Other Side of Nowhere. Jazz, Improvisation, and Communities,
Middleton, Wesleyan University Press, 2004.

5 Cf. «Iljazz come il Grande Altro della musica occidentale » in Lo
straniero che é in noi. Sulle tracce dell'Unheimlich, Rimondi, G. (dir.),
Cagliari, CUEC, 2006, p. 156.

6 Cf. Alexandre Pierrepont, « Let My Children Hear Music. Ethnographie de
la transmission dans le champ jazzistique », L’'Homme, no. 177 - 178,
Paris, E.H.E.S.S., 2006, p. 84.

7 Notons, parmi ses antécédents historiques, le verbe allemand musizieren
lequel se laisse traduire littéralement par ‘musiquer’.

8 Cf.La musique et la transe, Paris, Gallimard, 1990, p. 203, 207, 215, 260.

9 Cf. Musicking. The Meanings of Performing and Listening, Hanover,
Wesleyan University Press, 1998.

10 Cf. David Elliott, Music Matters. A New Philosophy of Music Education,
Oxford, Oxford University Press, 1995, p. 49-70.

19



20

il
12
13
14
15
16
17

18
19

20

21

22

23

24

25

26

27
28

29

30

<)

32
33

=

Cf. The Study of Ethnomusicology, Thirty-one Issues and Concepts,
Urbana, Illinois University Press, 2005, p. 405-6.

Cf. Mike Dibb, Keith Jarrett. The Art of Improvisation, Channel 4 Television.
Cf. Le postmoderne expliqué aux enfants, Paris, Galilée, 1988, p. 143.
Ibid.

Max Roach cité par Paul Berliner, op. cit., p. 417.

Cf. Christopher Small, op. cit., p. 13. Nous soulignons.

Cf. Tia DeNora, Music in Everyday Life. Cambridge, Cambridge University
Press, 2000, p. 163.

Nous pensons notamment a Happy House.

Cf. John Blacking, How Musical Is Man ?, Seattle, University of Washing-
ton Press, 1973, p. 9.

Cf. The Anthropology of Music, Evanston, Northwestern University Press,
1964, p. 32.

Cf. A. P. Merriam, op. cit., p. 6, « la musique dans la culture en tant que
culture ». Bruno Nettl, op. cit., p. 215-231, souleve néanmoins quelques
objections a cette conception de la musique.

D'apres la définition qu'Alan P. Merriam, op. cit., donnait de « [..] U'étude
de la musique dans la culture ».

On rappellera gu'Elliott, op. cit., p. 197-198, utilise 'expression pour
fonder sa philosophie pragmatique de l'éducation musicale.

Comme Uexplique Philip Tagg dans son article « Introductory Notes to
the Semiotics of Music » in www.philiptagg.org, 1999, p. 19, « si [..] la
musique releve de la communication et si les nombreuses valeurs
numeriques qui constituent un échantillon sonore sur un CO n'ont pas de
sens du point de vue phénoménologique puisque vous ne pouvez rien
entendre qui dure un milliéme de seconde et parce que la plupart des
gens sont incapables d'accorder du sens a des courbes de sonagrammes
ou d'oscilloscopes, alors en tant que représentations objectives, elles ne
peuvent pas étre considérées comme des unités structurales de sens.
Autrement dit, toutes ces représentations sonores quantitatives peuvent
étre précises et fiables a 99.99% mais leur encodage n'est déterminé
gu'en termes d'acoustique physique, et non pas en termes de communi-
cation musicale. Elles sont concues en vue d'événements sonores sans
que U'on considére les intentions ou les effets dont on investit - ou pas

- les sons ».

Ce terme - qui renvoie, d'aprés Merriam, a la conception du fait musical
en tant que « complex whole », - est évidemment une inflexion de 'adjec-
tif anglais « holistic ». Cf. Monique Desroches et Brigitte DesRosiers,

« Notes « sur » le terrain », Cahiers des Musiques Traditionnelles, no. 8,
Geneve, AIMP, 1995, p. 6. Vincenzo Caporaletti puise également a cette
notion en parlant de « continuita olistica » dans son ouvrage / processi
improvvisativi nella musica. Un approccio globale, Lucca, LIM, 2005, p.
276. Mais son intérét dépasse de loin les problématiques ethnomusicolo-
giques puisque d'autres musicologues ont pu Uutiliser a ou les musigues
d'art du XXeme siécle se placent au centre de la réflexion : ainsi,
Gianmario Borio met en avant une « concezione olistica » dans son essai
« Il pensiero musicale della modernita nel triangolo di estetica, poetica e
tecnica compositiva » in Gianmario Borio (dir.), L'orizzonte filosofico del
comporre nel ventesimo secolo, Bologna, Il Mulino, 2003, p. 1.

Cf. Monique Desroches et Brigitte DesRosiers, art. cit., p. 10. Par ailleurs,
Jeff Todd Titon et Mark Slobin ont proposé un modele qui puise, lui aussi,
a celui de A. P. Merriam. Cf. Jeff Todd Titon (dir.), Worlds of Music: an
Introduction to the Music of the World’s Peoples, New York, Schirmer,
2002, p. 15 - 33.

Merriam, op. cit., p. 32-33.

Cf. Eric Neveu, « Sciences sociales et sociabilités musicales : vers un
déplacement des problématiques ? » in Darré, A. (dir.), Musique et
politique. Les répertoires de l'identité, Rennes, Presses Universitaires de
Rennes, 1996, p. 34.

Cf. Henry Kingsbury, Music, Talent, and Performance. A Conservatory
Cultural System, Philadelphia, Temple University Press, 1988, p. 16.

Cf. & cet égard Armand Mattelart et Eric Neveu, « Cultural Studies’
Stories. La domestication d'une pensée sauvage ? », Réseaux, no. 80,
CENT, 1996.

in Ayari, M. (dir.), op. cit., Delatour France, 2005.

op. cit.

Cf. « Musique, identité et ‘ville-monde’. Perspectives critiques »,

L’Homme, no. 171-2, tr. fr. de Giancarlo Siciliano revue par la rédaction,
Paris, E.H.E.S.S., 2004.

Cf. Monique Desroches et Brigitte DesRosiers, art. cit., p. 10.

Pour une critique des abus du préfixe trans- on se reportera aux
observations de Jonathan Friedmann, méfiant devant ce qu'il considére
comme une « vulgate transnationale ». Cf. « Des racines et (dé)routes.
Tropes pour trekkers », L'Homme, Paris, E.H.E.S.S., no. 156, 2000, p. 187-
206. Mais encore faudrait-il nuancer les propos comme le fait Nicole
Lapierre qui, tout en reconnaissant Uinsuffisance de ce préfixe, estime
qu'une telle critique est quelque peu « sévere [... voire méme] outranciére,
ILest vrai que ces théories soulévent des questions, par exemple sur
l'objet de l'ethnologie quand son terrain se dilate ou se dissout et qu'elle
risque de devenir discours sur le discours de la culture. Il est non moins
certain qu'elles suscitent aussi des effets de mode et des engouements
irraisonnés débouchant sur un radicalisme purement rhétorique, ignorant
les médiations politiques et fort éloignés des luttes sociales. On peut
ainsi voir se développer [..] une conception ‘théoriqguement sublime’ de la
diaspora, sans grand rapport avec des dispersions existantes. En outre, si
le theme du déplacement et celui de la marginalité deviennent centraux,
ils perdent automatiquement la force subversive qu'on leur préte.
Cependant, les auteurs les plus marquants des études subalternes et
des theéories postcoloniales ne tombent pas dans ces exces. Ils ne
sous-estiment pas les aspects hégémoniques et les nouvelles formes
d'inégalités et d’exploitation générées par la globalisation économique.
Mais ils s'attachent a déchiffrer les signes de résistance micropolitique
qui émergent dans cette configuration globale du monde. Et les plus
engagés d'entre eux, rompus a U'analyse critique, s'interrogent sans
concession [..] sur les conditions d'énonciation et les implications
politiques de leur propre discours », op. cit., p. 228-9.

Cf. The Social Construction of Reality. A Treatise in the Sociology of
Knowledge, Penguin, Harmondsworth, Penguin, 1966. L'expression de

« construction sociale » est systématiquement employée par les
sociologues comme par les anthropologues ; mais peu nombreux sont les
musicologues qui l'ont accueillie. Relevons, cependant, cing occurrences
exceptionnelles de ce syntagme : Peter Martin, Sounds and society.
Themes in the saciology of music, Manchester, Manchester University
Press, 1995, p. 25-74, Christopher Small, Musicking. The Meanings of
Performing and Listening, Hanover, Wesleyan University Press, 1998, p.
130-43; U'article de Carolina Robertson « Genres et représentation des
genres dans une perspective interculturelle » in Nattiez, J.-J. (dir.), vol. 3,
Musiques et cultures, Paris, Actes Sud/Cité de la Musique, 2005, p. 881-
883 et le livre d'Alastair Williams, op. cit., p. 76. Ce dernier rappelle, en
effet, gu'une « musicologie informée par la théorie comprend a la fois
'art et les musiques populaires en tant que constructions sociales ».
Enfin, en exposant la posture de réserve des sociologues a | 'égard du
musical, Michael Morse invoque, lui aussi, la notion de construction
sociale, en citant, justement, Berger et Luckmann, op. cit., p. 28.

Nous nous inspirons ici d'un lexique qui est au ceeur de la pensée géo-
philosophique de Gilles Deleuze et Félix Guattari et que trés peu
d’ethnomusicologues ont adopté malgré son intérét anthropologique.
Notons, cependant, deux exceptions : Jéréme Cler, « Le terrain et son
interprétation. Quelques aspects de l'herméneutique en ethnomusicolo-
gie » in Jacques Viret (dir.), Approches herméneutiques de la musique,
Strasbourg, Presses Universitaires de Strasbourg, 2001, et Jean During,
Musiques d’Asie Centrale. L'esprit d’'une tradition, Paris/Arles, Cité de la
Musique/Actes Sud, 1998. Soulignons également que dans un travail de
synthése ou sont recensés certains usages du concept de déterritoriali-
sation en musicologie, Emmanuel Gorge croise ainsi notre perspective
dans son ouvrage Les pratiques du modele musical. Rétrospective
contemporaine, Paris, L'Harmattan, 2004, p. 7-20.

Voir, a ce propos, la facon dont Jacques Derrida et Bernard Stiegler
pensent cette logique de U'expropriation a partir du concept de héritage.
Cf. « Des héritages - et du rythme » in Echographies de la télévision.
Entretiens filmés, Paris, Galilée/I.N.A., 1996, p. 79.

Paul Gilroy, op. cit., p. 8.

Nous nous abstenons ici d'en dresser une liste dont la longueur et le
faible intérét risquerait de nous détourner de notre propos. Toujours est-il
que, malgré une telle abondance, il n'existe pas, a notre connaissance,



41

42

43

Ll

45

L

o~

L7

48
49

50

5

—

52

5

w

54

55

56

57

58

d'étude sur Uarticulation entre jazz et mondialisation telle qu'exemplifiée
par les pratiques des musiciens de jazz canadiens.

Nous songeons plus particulierement au sens que Jean-Francois Lyotard,
Michel Foucault et Giorgio Agamben impriment au terme de dispositif,
terme que Vincenzo Caporaletti déploie dans le cadre de ses analyses des
processus de l'improvisation.

Cf. Différence et répétition, Paris, Presses Universitaires de France, 1968,
p. 173,192, 354.

Cf. « Musicology and/as Social Concern: Imagining the Relevant
Musicologist » in Cook, N. et Everist, M. (dir.), Rethinking Music, Oxford,
Oxford University Press, 1999.

Cf. « Concepts of Musical Unity » in Cook , N. et Everist, M. (dir), op. cit.,
Oxford, Oxford University Press, 1999.

Auxguelles certains auteurs - a la suite de lectures quelque peu pressées
du célebre texte de Walter Benjamin - accordent une importance
peut-étre disproportionnée : c’est la cas, nous semble-t-il, de Timothy S.
Murphy, et Daniel W. Smith, 2001 : « What | Hear Is Thinking Too: Deleuze
and Guattari Go Pop », Echo vol. 3, no. 1, www.humnet.ucla.edu/echo, p. 2.
D'apres ces deux auteurs, U'enregistrement représente « la forme de
production, de distribution et de consommation sans équivoque privilégiée
de ce rhizome musical ».

Cf. Patrick Williams, « De la discographie et de son usage. L'ceuvre ou la

Cf. La télécratie contre la démacratie. Lettre ouverte aux représentants
politiques, Paris, Flammarion, 2006, p. 31.

Cf. Le Jazz et l'Occident, Paris, Klincksieck, 2008, p. 219-38.

ILn’y a pas a s'étonner que l'ethnomusicologue Laurent Aubert ait
proposé d'adopter le terme de performance « une fois pour toutes en
francais. Ceci se justifie d'autant plus que, selon le Petit Robert, *“ le mot
anglais vient de l'ancien francais parformance qui, au XVI° siécle,
signifiait ‘accomplissement’ ou ‘exécution’ », « La tradition en question.
Un probleme de limites » in La musique de ['Autre. Les nouveaux défis de
l'ethnomusicologie, Geneve, Georg, 2011, p. 38-9.

Cf. Paul Berliner, op. cit., notamment le chapitre intitulé « When the
Music's Happening and When It's Not », p. 387.

Notion interrogée, dans les domaines ici convoqués, par de nombreux
chercheurs dont Paul Berliner, Georgina Born, James Clifford, Sarah
Cohen, Veit Erlmann, Line Grenier et Jocelyne Guilbault, Ramon Pelinski
et Kay Kaufman Shelemay.

Cf. Roger Renaud écrit effectivement que « l'auteur [..1 n'a eu d'aucune
facon Uintention d'écrire ici une ethnomusicologie : elle ne serait
effectivement pas a sa place » in Pierrepont, Alexandre, Le champ
jazzistique, Marseille, 2002, p. 8.

Cf. Bernard Stiegler, Aimer, s'aimer, nous aimer. Du 11 septembre au 21
avril, Paris, Galilée, 2003, p. 25-7.

Dont Antonio Carlos Jobim, Hermeto Pascoal, Egberto Gismonti, Nana
Vasconcelos, Jacques Morelenbaum, Elis Regina, Nana et Dorival Caymmi,
Joao Bosco, Milton Nascimento et lvan Lins entre autres, tant d'autres...
Nous nous inspirans ici de la maniére dont certains auteurs posent la
question du national dans la musique, notamment Yara El-Ghadban, « La
musique d’une nation sans pays : le cas de la Palestine » in Nattiez, J.-J.
(dir.), vol. 3, Musiques et cultures, Paris/Arles, Actes Sud/Cité de la
Musique, 2005.

Cf. Representing African Music. Postcolonial Notes, Queries, Positions,
Londres, Routledge, 2003, p. xi - xxii.

Kofi Agawu, Music as discourse: Semiotic adventures in Romantic Music,
Oxford, Oxford University Press, 2008, p. xv.

Propos auguel un musicologue tel Jean Molino a pu faire écho en
affirmant qu'une « véritable science de la musique ne saurait étre
qu’une anthropologie de la musique ». Cf. « Le pur et Uimpur » in Nattiez,
Jean-Jacques (dir), vol. 1, Musiques du XX° siecle, Paris/Arles, Actes
Sud/Cité de la Musique, 2003, p. 672. Mais dans le cadre d'une analyse du
champ jazzistique telle qu'elle nous concerne ici, c'est a l'anthropologue
Jean Jamin que revient le mérite d'avoir explicitement invoqué une

« anthropologie du jazz » et d’avoir ainsi donné une forte impulsion a une
série de textes inauguraux dans le cadre de ce nouveau champ
trans-disciplinaire. Cf. « Fausse erreur », L’'Homme, no. 146, Paris,

59

6

=3

61

62

63

64
65
66

67
68

70

71

72

73

74

75

76

77
78

79

Cf. Kevin Korsyn, Decentering Music: A Critigue of Contemporary Musical
Research, Oxford, Oxford University Press, 2003 ; David Schwarz, Anahid
Kassabian and Lawrence Siegel (dir.), Keeping Score: Music, Disciplinarity,
Culture, Charlottesville, Virginia University Press, 1997 ainsi que Giles
Hooper, The Discourse of Musicology, Aldershot, Ashgate Publishing
Limited, 2006 et Henry Kingsbury, op cit.

Tels Martin Stokes, « Talk and text: popular music and ethnomusicology »
in Allan Moore (dir.), Analyzing Popular Music, Cambridge, Cambridge
University Press, 2003, p. 218.

Comme le rappellent si opportunément Bernard Lortat-Jacob dans « Les
faits musicaux ne sont pas des choses » in J.-M. Chouvel et F. Lévy (dir.),
Peut-on parler d’Art avec les outils de la Science ?, Paris, L'Harmattan,
Ircam/Centre Georges Pompidou, 2002 ainsi que Philip Tagg dans ses

« Introductory Notes to the Semiotics of Music », www.tagg.org., 1999,

p. 32-4.

Nous pensons notamment aux séminaires d'anthropologie historique du
jazz proposés par L'Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales de
Paris entre 2002 et 2005 et a d'autres initiatives telles la mise en place
d'une branche francophone de la I.A.S.P.M. (International Association for
the Study of Popular Music) en 2005 ou encore aux dossiers consacrés au
jazz dans des revues, telles L’'Homme, qui atteignent un certain degré de
spécialisation en ce gu'elles privilégient un discours anthropologique ;
soit trop marginales, telles Multitudes, en tant gu'instruments discursifs
transversaux et « militants ».

Comme la rappelle Tullia Magrini dans « La ricerca sul campo » in Tullia
Magrini (dir.), Universi sonori. Introduzione all'etnomusicologia, Torino,
Einaudi, 2002 , p. 27 - 48 .

Jean Jamin, art. cit., p. 259.

op. cit,, p. 26. Nous soulignons.

Cf. Non-lieux. Introduction a une anthropologie de la surmodernité, Paris,
Seuil, 1992, p. 25.

op. cit,, p. 46.

Cf. Shadows in the Field: New Perspectives for Fieldwork in Ethnomusico-
logy, Oxford, Oxford University Press, 1997.

Cf. « Ethnography and Popular Music Studies », Popular Music, vol. 12,
no. 2, Cambridge, Cambridge University Press, 1993.

Cf. Ethnography in the Performing Arts. A Student Guide, Liverpool,
Palatine, 2008.

Cf. Bruno Nettl, op. cit., p. 190. Par une résistance a ce qui peut paraitre
comme une certaine injonction musicologique, il serait souhaitable de
valoriser ici des voies déja frayées par des générations d'ethnomusicolo-
gues et rendre compte de certaines transformations a partir desquelles
produire d'autres énoncés. Ainsi, d'apres la synthése de Nettl, « nous ne
sommes plus obligés [..] d’effectuer des enregistrements ou d’apprendre
a jouer d'un instrument - bien que ceci soit souhaitable - mais nous
ajoutons aux données de terrain ["étude du travail effectué dans un studio
d’enregistrement africain, les procédés de répétition d’'un quatuor a
cordes, une réunion d'un conseil d'administration d'un orchestre de
musique folklorique bulgare ou encore la critique musicale d'un journal
Chennai ».

Cf. « L'ethnomusicologie a l'ere postmoderne » in Nattiez, J.-J. (dir.), vol.
2, Les savoirs musicaux, Paris/Arles, Cité de la Musique/Actes Sud, 2004.
Cf. « Time, Place and Metaphor in Musical Experience and Ethnography »,
Ethnomusicology, vol. 47, No. 2, Society for Ethnomusicology, 2003.

Cf. « Crossing Boundaries in Music and Musical Scholarship: A Perspec-
tive from Ethnomusicology », The Musical Quarterly, vol. 80, no. 1. Oxford,
Oxford University Press, 1996.

L'archéologie du savoir, Paris, Gallimard, 1969.

Dont Kevin Korsyn, Schwarz et al., Gianmario Borio, Giles Hooper, Raymond
Monelle et Eero Tarasti.

op. cit.

Cf. « Laricerca. Preliminari per una risposta al questionario », La Ricerca
Folklorica, no. 1. Cultura popolare, Grafo, 1980.

Cf. Angela McRobbie, In The Culture Society. Art, Fashion and Popular
Music, Londres, Routledge, 1999.

21



	Ce que musiquer veut dire : l'Occident musical et la quête d'un paradigme ethnophilosophique

