
Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2013)

Heft: 122

Artikel: Ce que musiquer veut dire : l'Occident musical et la quête d'un
paradigme ethnophilosophique

Autor: Siciliano, Giancarlo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927485

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ce que musiquer
veut dire
L'Occident musical et la quête d'un paradigme ethnophilosophique

Giancarlo Siciliano

Thelonious Monk «musiquant» en bonne compagnie, en préparation à un concert au Town Hall de New York (1959). Photo : w. Eugene Smith

En évoquant son intérêt pour l'Afrique « noire » lors d'une

enquête sur les postcolonialismes, l'anthropologue Jean-

Loup Amselle souligne l'importance de son initiation à « Ouke

Ellington, Charlie Parker, Thelonious Monk, Miles Davis, John

Coltrane et bien d'autres jusqu'à aborder les rivages du free

jazz »* - expérience qui n'a évidemment pas été sans incidence

sur l'élaboration d'une « ethnophilosophie » où l'Afrique, l'Asie,

l'Amérique du centre au sud se rassembleraient autour d'un

li»



paradigme tricontinental dont les musiques afro-américaines
seraient une instance spécifique et même, au dire de Christopher

Small, « la musique majeure de l'Occident au vingtième
siècle »2, dotée d'une « plus grande signification que celle de

ces restes de la grande tradition classique que l'on peut écouter

aujourd'hui dans les salles de concert et d'opéra du monde

industriel en Orient autant qu'en Occident »3.

Or, si les éloges de l'auteur de Music of the Common Tongue

appellent quelque nuance, ils ont néanmoins le mérite d'avoir

attiré l'attention sur un phénomène situé à la fois en Occident

et en dehors de celui-ci, c'est-à-dire là où le jazz investit
« l'autre côté de nulle part », pour reprendre l'expression de

Daniel Fischlin et Ajay Heble\ à titre de Grand Autre de la

musique occidentale — pour reprendre, cette fois-ci, la

formule d'inspiration psychanalytique chère à Giorgio Rimondi5.

e telles affirmations mobilisent, en effet, la vieille question
du dehors/dedans ici posée en suivant des voies jusqu'à
présent peu explorées — sauf par les plus indisciplinés des

champs de recherche, placés sous l'égide des African-American

Studies, Pop Music Studies, Post-Colonial Studies, Cultural
Studies parmi d'autres Counter-Disciplinary Studies en émergence

et dont l'attention portée aux musiques afro-américaines

figure incontestablement parmi leurs priorités.

MUSIQUER: MUSICKING, MUSICING, PLAYING

Penser ce qu'à l'intérieur de ces musiques porte le nom de

jazz n'est possible qu'à condition de s'interroger, plus généralement,

sur les pratiques participatives qu'englobe le terme de

musiquer, c'est-à-dire l'activité valorisée par les afro-américains

chez qui « le milieu familial [...] et la vie quotidienne sont
les principaux émetteurs de musique »6. Quel est donc le sens
de musiquer et en quoi cette invention lexicale peut-elle se

démarquer des expressions aussi courantes que faire de la

musique et jouer du jazz Malgré sa visibilité réduite dans la

plupart des publications musicologiques occidentales7, ce terme

a déjà laissé sédimenter autant d'antécédents historiques que
de variantes linguistiques — comme l'atteste le travail de

nombreux auteurs d'orientation ethnomusicologique : Gilbert

Rouget emploie systématiquement les termes de « musiquer »

et de « musiquant »e. En parallèle, et en traduction anglaise,

Christopher Small — que nous venons de citer — emploie le

terme de « musicking »' ; David Elliott opère le même choix

lexical avec une variante orthographique — « musicing », sans
la lettre « k »10 et l'intègre, avant la publication du livre de

Christopher Small, parmi les concepts les plus déterminants

au cœur d'une philosophie pragmatique de l'éducation où la

musique est conçue comme une pensée-en-acte (thinking-
in-action). Un autre exemple qui mérite d'être relevé est
celui de Bruno Nettl qui adopte cette notion dans la nouvelle

édition de son manuel d'ethnomusicologie11. Mais peu
nombreux sont les termes qui, à notre connaissance, nous

paraissent aptes à valoriser cette dimension essentielle qui

fait du jazz non seulement une musique distincte des autres
mais une modalité spécifique du comment en faire en y parti¬

cipant dans un ici-et-maintenant, à savoir cet ensemble
d'actions et de conduites qu'on ne peut situer qu'en-deçà et au-
delà d'une instance scripturale prescriptive. Cette activité
— que nous venons d'appeler plus précisément musiquer —

n'est possible qu'à condition de surmonter les divisions de travail

qui se sont imposées dans d'autres musiques à certaines

conjonctures historiques particulières. Dans la mesure où le

jazz rassemble les tâches supposées distinctes de l'interprétation,

de la composition et de l'improvisation, il incarne un

idiome musical par le déploiement et l'étirement d'un moment
de très haute intensité cognitive émotive, collaborative et
participative qui, d'après l'expérience de Keith Jarrett, mobilise

tout le système nerveux dans une temporalité hors-calcul12.

Un tel moment peut aussi être à la hauteur de ce que, dans un

autre contexte, Jean-François Lyotard a pu mémorablement
décrire comme « enfance de la rencontre »13 ou encore comme
« respect pour l'événement »ll1 ; à la hauteur aussi de cette
dimension collective soulignée par de nombreux musiciens.

Ainsi, le batteur Max Roach a-t-il pu expliquer, lors d'un entretien

accordé à l'ethnomusicologue Paul Berliner :

Lorsque l'on joue un morceau, tout le monde a l'occasion
d'en parler, de porter un commentaire à travers l'exécution.

C'est un processus démocratique par opposition à la

plupart des musiques classiques européennes où les deux

personnes les plus importantes sont le compositeur et le

chef d'orchestre. Ils sont comme le roi et la reine. En un

sens, le chef d'orchestre est aussi l'officiel militaire qui

veille à ce que l'on s'en tienne à la volonté des maîtres —

c'est-à-dire les compositeurs. En tant que musicien
interprète, votre travail pourrait dépendre de la façon dont

vous êtes en conformité avec l'interprétation de la part du

chef d'orchestre et de l'intention du compositeur alors

que dans le jazz, tout le monde a l'occasion de créer

collectivement quelque chose de beau en fonction de la

personnalité musicale de chacun15.

Une théorie du musiquer s'avère ainsi être d'autant plus nécessaire

qu'elle n'est pas, d'après Christopher Small, « qu'une

affaire d'intellectuels et de gens soi-disant de "culture", mais

une composante significative de notre compréhension de

nous-mêmes et de nos rapports avec autrui [...] C'est un enjeu

politique au sens le plus ample du terme »16. Cette conception
de l'enjeu politique dont l'activité musicale est porteuse se

trouve renforcée par les perspectives ouvertes par une
certaine sociologie de la musique telle qu'elle recueille un héritage

philosophique qui remonte à l'Antiquité grecque. En effet,

et comme le rappelle Tia OeNora à propos des diverses formes

d'inscription de la musique dans les structures du quotidien,

les recherches actuelles soulignent ce que

Adorno et les philosophes grecques considéraient comme

étant un enjeu fondamental par rapport à la polis, au

citoyen et à la configuration de la conscience ; c'est-à-dire

que la musique est beaucoup plus qu'un art décoratif ;

que c'est une forme puissante de médiation de l'ordre

15



social. Conçue en ces termes, et attestée par la

recherche empirique, la présence de la musique est
manifestement politique dans tous les sens que l'on peut
concevoir17.

Autant Platon [dans le livre III de La République] qu'Aristote
[dans Les Politiques] avaient, en effet, déployé beaucoup d'effort

afin d'inscrire la fonction disciplinaire de la musique dans

la cité en conjonction avec d'autres activités tout aussi régulatrices.

Mais il ne s'agit pas ici de faire l'archéologie du concept
de musiquer, puisque l'enjeu qui demande plus d'attention ici,

et par lequel nous préférons formuler nos propos, est bien celui

de la pratique des musiciens. Car avant toute considération

des impulsions théoriques et critiques qui nous sollicitent ici,

nous devons rappeler un exemple d'une importance, à notre

sens, paradigmatique : sous le nom de Old and New Dreams, le

contrebassiste Charlie Haden, le batteur Billy Higgins, le

trompettiste/pianiste Don Cherry et le saxophoniste Dewey Redman

donnaient au concept de musiquer une singulière traduction

sonore par le titre apparemment simple et enfantin comme
certains thèmes composés par Omette Coleman18 semblent
l'être — de l'une de leurs compositions : Playing ; c'est-à-dire,

jouer, jouer du jazz avec la continuité qu'indique la forme

progressive de ce verbe anglais substantivé. Un seul mot, donc,

où se dit, traduit et condense l'acte de musiquer.
La réalité du champ jazzistique relève, en effet, d'un mode

d'action qui appelle des analyses axées sur les structures

sonores telles qu'elles se déploient en coextension avec les

conduites humaines sans quoi la musique n'aurait pas d'existence

étant donné que « sans les processus biologiques de

la perception auditive et sans l'accord — au moins chez un

nombre aussi restreint soit-il d'êtres humains — quant à l'objet

de perception, il ne peut y avoir ni musique ni communication

musicale >>19.

« LA MUSIQUE DANS LA CULTURE

EN TANT QUE CULTURE»

Il s'agit là d'une conception que l'ethnomusicologue américain

Alan Merriam avait déjà forgé en explicitant trois niveaux

d'analyse, à savoir celui de la « conceptualisation de la

musique, le comportement dans son rapport avec celle-ci et

le son de la musique en lui-même»20. C'est sous cet angle qu'il
cherchait à appréhender le fait musical — perspective par laquelle

appréhender les structures d'autres faits musicaux y compris le

jazz. C'est pour cette raison que, sans jamais perdre de vue

toute considération linguistique relative à la performativité,
nous allons poursuivre cette problématique par un détour.

En 196A, dans l'ouvrage qui posait les jalons d'une anthropologie

de la musique, Alan Merriam définissait, en l'élargissant,

l'objet d'étude de l'ethnomusicologie : « la musique dans

la culture en tant que culture21. » En moins d'une phrase,
l'expression accordait à la musique un double statut : contre l'idée

de son extériorité supposée à la culture, la musique se posait,

au contraire, comme étant imbriquée dans le tissu même de

la culture. Mais dans la mesure où l'ouvrage de Merriam ne

portait d'attention particulière qu'à des enjeux classiques de

l'ethnomusicologie, tels l'usage et la fonction, ou n'abordait la

musique qu'en-deçà de la tradition orale et extra-européenne
— en l'occurrence celle des Amérindiens —, l'incidence qu'une

telle définition pouvait avoir sur le jazz dépassait à la fois le

propos de l'auteur et de ses attentes.

Aujourd'hui, plus de quarante-cinq ans après et dans un

tout autre contexte de réception, que peut-on faire dire à une

expression telle que musique dans la culture en tant que
culture et comment ne pas la laisser résonner lorsqu'on pose,

comme nous nous apprêtons à le faire ici dans cette thèse, la

question du jazz en termes de culture22 — et non seulement au

sens rigoureusement anthropologique dont le terme est
porteur23

APPEL À UNE ANALYSE HOLISTIQUE

Car au-delà d'une réalité sonore — certes, visualisable, dis-

crétisable, rationalisable, quantifiable, formalisable et modéli-
sable21* — d'après tant d'énoncés analytiques sédimentés tout
le long du discours musicologique Occidental, le jazz appelle
un mode d'analyse résolument holistique25 apte à aborder la

musique « non seulement comme un objet, [un produit] mais

aussi comme un processus (médiation] et un enjeu (social,

économique, politique, identitaire]26. » De plus, la pratique
du jazz mobilise — outre le matériau sonore à partir duquel il

se constitue comme et autrement que ne le font d'autres

musiques — d'autres structures qui nécessitent que l'on
circonscrive plus clairement — en suivant toujours les propositions

avancées par Alan Merriam — le sens de structure sonore :

Le son a une structure et il pourrait former un système
mais il ne peut pas exister indépendamment des êtres

humains ; le son de la musique doit être considéré comme
le produit d'une conduite qui le rend possible. La conduite
s'avère être le niveau dont il ressort. Il y en a trois types
principaux. Le premier est la conduite physique que l'on

peut subdiviser ultérieurement en conduite physique

impliquée dans la production même du son, dans la tension

physique et dans la posture du corps lorsqu'il produit

du son ainsi que la réaction physique de l'organisme
individuel au son. Le deuxième c'est la conduite sociale

que l'on peut aussi subdiviser en conduite exigée d'un

individu en tant que musicien et celle exigée d'un non-
musicien lors d'un événement musical donné. Le

troisième c'est la conduite verbale laquelle concerne les

constructions verbales énoncées au sujet du système
musical lui-même. C'est donc par la conduite que tout
le son de la musique est produit ; sans quoi, il ne peut y

avoir de son27.

De ces autres structures, reste à dégager l'importance de

celles qui relèvent de diverses formes d'appartenance identitaire

: certains auteurs ont pu, effectivement, souligner la fait

16



que si « l'on s'en tient au cas français, la lecture identitaire

n'occupe guère une place significative dans les préoccupations

de la communauté savante que depuis quelques années,

souvent par importation de problématiques venues de l'étude

des "aires culturelles", des cultural studies anglo-saxonnes »2S.

Toujours est-il que cette « importation », pour autant qu'elle

puisse effectivement avoir lieu, ne s'effectue qu'avec trop de

précautions vu les nombreux contrôles lors des passages
aux frontières. En faisant écho aux deux auteurs fondateurs
du projet musico-anthropologique — A. P. Merriam et John

Blacking —, Henry Kingsbury a pu s'opposer de manière uni-

voque à l'idée d'étudier ta musique « par des termes qui lui

sont propres, expression qui veut dire en général que certains

concepts abstraits — tels ceux de « mélodie », « d'harmonie »

et de « rythme » — doivent être analysés par d'autres termes

tout aussi abstraits que ceux de « structure », « forme » et

« développement ». Il s'en dégage ainsi l'idée que la musique

n'est pas à comprendre en fonction de son contexte socioculturel

mais plutôt en fonction de son organisation et cohérence

internes »29.

Pareillement, lorsque certains auteurs se réclament ou font

appel à la possibilité d'analyser des phénomènes musicaux à

travers le champ pluridisciplinaire des Cultural Studies30, ils

sont confrontés inévitablement à une extrême méfiance. Cela

signifie-t-il que cette résistance serait symptomatique d'une

incommensurabilité imposée par l'inflation discursive de ce

phénomène si confusément appelé « globalisation » Face à

cette question, de nombreux auteurs ont tenté d'apposer leur

sceau disciplinaire par des problématisations qui déplacent, en

les élargissant, les termes de ce débat : ainsi le musicologue
Jean-Marc Chouvel est-il amené à chercher ce « que l'Occident

doit encore apprendre de l'Orient » et à quelles conditions pouvoir

« lever les présupposés de l'analyse musicale occidentale31

». D'autres auteurs ont insisté sur la thématique identitaire

dans une optique plus explicitement anthropologique :

c'est la cas de Nicole Lapierre32 et de Martin Stokes33 qui ont

mis en évidence la notion d'« identité à trait d'union » attestée

par la prolifération de tels marqueurs que « germano-turc » ou

« anglo-asiatique » — au-delà de ceux, bien connus, d'« afro-

américain » ou d'« afro-cubain » par lesquels peuvent être

marqués l'appartenance ethnique et territoriale. Comme le

rappellent Monique Desroches et Brigitte DesRosiers, si à «une
certaine époque l'ethnomusicologie s'intéressait à un objet

restreint, par trop circonscrit, le regard et l'écoute s'élargissent,

s'épaississent, pour inclure dans le champ disciplinaire
la forme et le sens de ces nouvelles musiques, de ces
nouvelles rencontres, de ces nouvelles territorialités musicales »31*.

De cette constellation d'enjeux — rassemblés aujourd'hui,

peut-être trop hâtivement, par le terme de transnationalisation35

— se dégagent désormais des dimensions fondamentalement

anthropologiques qui demandent d'être mises en évidence

— faute de quoi la pertinence heuristique de l'ethnomusicologie

pour le jazz risquerait de s'affaiblir considérablement. C'est

justement par le biais de l'alternative proposée par l'anthropologie

musicale telle qu'envisagée par John Blacking qu'apparaissent

les limites de ce concept d'immanence musicale.

Il serait enfin moins réducteur d'aborder le jazz sous l'angle
de sa discursivité ou, plus précisément, de l'appréhender en

tant que « construction sociale » — pour activer l'heureuse

suggestion de Peter Berger et Thomas Luckmann36. Car la

question doit être posée : que fait d'autre le jazz si ce n'est
construire, Is'lenraciner, Cse] déraciner, se déterritorialiser et

se reterritorialiser37 à son tour et en permanence vers les

ailleurs dont il s'approprie pour aussitôt les exproprier38
À ce propos, il n'est pas fortuit que Paul Gilroy, penseur de

l'Atlantique noir, ait privilégié l'image des navires pour
représenter la culture afro-américaine : en tant que « système

microculturel, micropolitique vivant [...] Les navires focalisent
l'attention sur le passage par le milieu, sur les divers projets
de rédemption du retour à une demeure africaine, sur la circulation

d'idées et de militants ainsi que sur le mouvement d'artefacts

culturels et politiques : des tractes, des livres, des

disques et des chœurs39. »

Pourquoi alors se pencher sur le jazz à une conjoncture
historique où il semble bénéficier d'une assise institutionnelle
désormais établie — comme l'atteste l'abondance de publications

qui lui sont consacrées tant sur le plan journalistique

que pédagogique et critique'*0 Quels enjeux le jazz peut-il
encore mobiliser au-delà d'une production renouvelée d'énoncés

et de savoirs plus approfondis de ses structures internes,

proprement musicales — à supposer que celles-ci puissent
exister en elles-mêmes, indépendamment de toute hétéro-
nomie Nous choisissons à dessein ce mot car toute analyse

est-elle autre chose — elle aussi, comme les « objets » sur

lesquels elle est censée apporter un éclairage — qu'une
construction sociale issue de multiples négociations entre

acteurs sociaux placés à l'intérieur de dispositifs historiquement

délimités1*1 Comme les arts philosophiques, la pratique
du jazz — elle aussi, en tant que logique d'une inéluctable et

inquantifiable différence-répétition — ne vise qu'à construire

ce que Gilles Oeleuze appelle une « pensée sans image1*2 »,

c'est-à-dire sans préjugés.

Autrement dit, et en allant au cœur de la pratique, musiquer
dans le contexte de la tradition jazzistique et de toutes ses

extensions audiotactiles ne se réduit pas à la restitution d'une

et seule unité préalablement composée que Ton ne mettrait en

acte, qu'après-coup. C'est, au contraire, au moment même où

se déploie le jeu que Ton agence à nouveau l'ensemble de ses

composantes. Cette supposée unité a fait l'objet d'une critique

assez insistante parmi des musicologues dont Ralph Locke1*3

et Fred Everett Maus"*1* qui, dans la foulée des travaux de Kevin

Korsyn, ont poursuivi des problématisations de type foucal-

dien, c'est-à-dire axées sur la description de phénomènes de

dispersion.

Malgré les possibilités de sa reproductibilité mécanique1*5, la

spécificité d'un morceau de jazz ne peut résider, au contraire,

que dans l'acte de musiquer ; c'est-à-dire dans sa réinvention

à un moment singulier susceptible de dégager, de la contingence

et de la fragilité d'un ici-et-maintenant, le sens de

l'événement1*6. Un tel moment, qui échappe, par définition, à

tout calcul — ou plutôt, qui ne s'y réduit pas —, est absolument

anéconomique : c'est la performance. Christopher Small

17



John Coltrane, Cannonball Adderly, Miles Davis et Bill Evans enregistrant «Kind ofBlue». El Pro Litteris

en a souligné l'importance afin de dégager la dimension de

participation laquelle est étroitement liée à celle, dite

d'interlocution, relevée par Bernard Stiegler97 ainsi que par Christian
Béthune98. Car en amont de toute spectacularisation, le terme
de performance renvoie simplement à toute action socialisée

qui implique une participation au sein de la vie quotidienne —

comme l'indique le verbe anglais « to perform »". C'est pourquoi

les musiciens de jazz disent de ces moments privilégiés

que la musique fait événement, moments qui amènent Paul

Berliner à discerner deux temps ou deux états de cette
musique où elle répond — ou pas — à cette exigence50.

Ainsi le discours que nous tentons d'élaborer ici cherche-

ra-t-il une assise dans une vérité ethnographique51 telle que
Paul Berliner a pu la construire dans son ouvrage, déjà cité,
consacré à l'improvisation. Mais la pertinence de cette vérité

ethnographique ne peut être démontrée qu'à condition d'y

annexer une extension critique des propositions d'Alexandre

Pierrepont autour de ce champ jazzistique sans pour autant

liquider hâtivement les ressources de l'ethnomusicologie
générale comme s'empresse de le faire Roger Renaud dans

sa préface élogieuse à l'ouvrage de Pierrepont52. En effet, et
au-delà des figures privilégiées de l'immense archive jazzistique,

nous posons ici la nécessité d'évaluer l'apport de ces

pratiques d'après d'autres « cardinalités et calendarités53 ».

C'est ce que montrent de nombreuses pratiques depuis au moins

le début des années quatre-vingt lesquelles nous obligent à

nous rendre à une double évidence — politique et culturelle
— des extensions du nord et du sud des États-Unis — là où le

jazz est né et d'où il a créé ses nombreuses ramifications :

pensons à tous ces musiciens59 qui incarnent des métissages
euro-afro-brésiliens mais aussi aux rencontres issues de

l'impressionnante diversité ethnique qui fait du Canada un

entre-deux qui ne se réduit ni à un pays ni à une nation55 —

d'où son exclusion, en partie imputable à sa paradoxale proximité

aux États-Unis, d'une certaine « histoire » du jazz.

VERS UNE POSTDISCIPLINARITÉ

Comme l'a souligné pertinemment Kofi Agawu56, il s'agit de

faire entendre des voix encore insuffisamment intégrées au

dialogue transnational au cours duquel l'ethnomusicologie
s'efforcerait d'apporter un nouvel éclairage sur les pratiques
musicales afro-américaines. D'où l'exigence, de la part de cet
auteur, de poser les termes aptes à définir la notion de «

discours » que nous tentons de déployer tout le long de ta

présente recherche : je fais référence non seulement à des

énoncés spécifiques mais aussi à un cadre implicite pour la

production, la dissémination et la consommation du savoir. On

est confronté à un tel discours dans les livres, les monographies

et les revues académiques en guise d'annotations à des

enregistrements sonores et visuels ainsi que des textes oraux

sous la forme de communications pour des colloques, des

cours, des répétitions ou dans la pédagogie. Comme la

philosophie, la critique littéraire ou les études postcoloniales, la

musicologie africaine assigne divers degrés de rigueur dans

la manière de constituer ou d'imprimer un sens à des objets
musicaux et des pratiques qui leur sont apparentées57.

Un tel rappel nous ramène devant la nécessité de déplacer
l'attention non seulement vers une anthropologie du jazz5e

mais vers un champ discursif conçu en termes d'une peut-être

utopique pluridisciplinarité, voire même une postdisciplinarité

18



telle que certains musicologues américains59 ont pu l'envisager

en se penchant sur la question d'une politique des savoirs

musicologiques. Car la tendance à glisser vers une négation de

toute disciplinarité est d'autant plus forte que certains ethno-

musicologues60 s'en inquiètent au point d'écrire qu'un ensemble

d'énoncés que l'on appelle « théorie » puisse en arriver aujourd'hui

à une visibilité comparable à une sorte de performance
art relayée par les mass média à un niveau global — comme

l'attestent, par exemple, des phénomènes tels certaines

« garage bands qui lisent Hebdige, les Kaluli qui méditent
Sound and Sentiment et des artistes visuels qui intègrent des

citations de Foucault dans leurs œuvres plastiques et des

installations ».

Procéder en vue de tels objectifs demande le soutien des

analyses de ceux qui, dans la foulée des travaux de Paul

Berliner, Scott DeVeaux et Eric Porter, ont valorisé les propos
des acteurs directement impliqués, jour et nuit, dans la

pratique jazzistique — c'est-à-dire, avec Cole Porter, Night and

Day. C'est ainsi que fait surface la question ethnomusicolo-

gique classique de la perspective émique, à savoir le discours

tenu de l'intérieur et, à la fois, une autre façon de poser le

problème de la participation. Cette même tâche que nous nous

assignons ici demande un apport ultérieur à un dialogue, certes

déjà amorcé, mais qui — à l'image de ses objets et, plus
pertinemment, de ses sujets et de leurs interactions1'1 — appelle
des extensions avec d'autant plus d'urgence que toute écho

au sein des institutions francophones demeure à peine audible

au jour d'aujourd'hui — hormis, bien entendu, certaines exceptions

dont nous regrettons qu'elles soient trop dispersées

pour avoir une incidence suffisamment importante62.

Le projet ici amorcé — et dont l'ampleur peut sans doute

paraître considérable — cherche à tracer le mouvement de

l'expérience et l'implication vers une position de relative
distance critique63 par laquelle objectiver le jazz à un moment où

celui-ci est devenu

trop mouvant, presque imprévisible [depuis la tourmente

du free jazz], son expression et son instrumentation trop

protéiformes, ses conditions de production trop
dépendantes des lois du marché phonographique, pour que sa

constitution en objet de savoir anthropologique, en

l'occurrence ethnomusicologique, ne soit sinon douteuse du

moins exténuante quant à la tension — sorte de passage

aux limites — qui ne peut manquer de s'exercer sur les

méthodes d'appréhension et d'analyse de ce phénomène

musical lequel, par ailleurs et par nature [...] se dérobe au

moment même où il se dévoile, c'est-à-dire au moment où

il se laisse entendre61*.

À rencontre d'une certaine scientificité qui hante, détermine

et surdétermine le discours musicologique, l'ethnomusicolo-

gue est confronté à l'impossibilité d'objectiver sa pensée car,

comme l'a mémorablement rappelé John Blacking, « le son

est peut-être l'objet, mais l'homme est le sujet ; et on ne peut

trouver la clé de la compréhension de la musique que dans les

relations qui existent entre le sujet et l'objet65 ».

Ce champ relationnel est précisément ce vers quoi nous
devons tendre notre oreille analytique. C'est aussi la raison

pour laquelle, par une mise à distance des conceptions
restreintes du travail de terrain pensé exclusivement en deçà

d'une anthropologie dite de « bailleurs », d'après l'expression
de Marc Augé66, il faudrait, en revanche, valoriser celles élargies

par de nombreux auteurs concernés par des questions
d'ordre ethnographique. En puisant abondamment aux

sciences sociales et à la philosophie, des auteurs dont Kofi

Agawu67, Gregory Barz et Timothy Cooley68, Sara Cohen69,

Barbara Krüger70, Bruno Nettl71, Ramon Pelinski72, Timothy
Rice73 et Kay Kaufman Shelemay76 ont contribué à la constitution

d'un champ discursif qui favorise le déplacement du

canon — catégorie aussi peu adéquate pour les musiques d'art

européennes écrites que pour celles de tradition orale et
audiotactile — à cet ensemble d'énoncés que l'on appelle désormais

une archive. Par le déploiement de cette dernière notion, il

s'agit d'activer les propositions que Michel Foucault exposait
dans son « archéologie75 » dont certains musicologues ont pu

aussi s'inspirer76.

Mettre en lumière l'archive jazzistique implique de nouvelles

alliances et reconfigurations disciplinaires — notamment

entre [ethnotmusicologie, sociologie et esthétique. C'est la

raison pour laquelle il est nécessaire de valoriser les possibilités

d'articulation entre ces trois pôles disciplinaires qui

appellent de nouvelles évaluations critiques depuis les travaux

de Kevin Korsyn77 où la notion de disciplinarité est interrogée à

nouveaux frais. Mais il s'agit surtout de mettre à distance tout
idéal qui reposerait exclusivement sur le privilège accordé à

la scientificité, au positivisme et à l'empirisme : trois écueils

contre lesquels certains ethnomusicologues dont Roberto

Leydi78 nous avaient déjà mis en garde et que des partisans
des Cultural Stud/es79problématisent au fur et à mesure que

de nouveaux objets musicaux s'imposent en tant qu'enjeux

sociétaux auxquels aucun artiste, philosophe ou musicologue
à l'œuvre dans les sciences humaines ne peut se soustraire.

1 Cf. L'Occident décroché. Enquête sur les postcolonialismes, Paris, Stock,

2008, p. 54-5.
2 II est difficile de ne pas souscrire inconditionnellement à cette

affirmation placée en ouverture de Music of the Common Tongue. Survival

and Celebration in African American Music, Hanover, Wesleyan University
Press, 1987, p. 4. Nous soulignons. Sauf indication contraire, toutes les

traductions sont de l'auteur.
3 Ibid.

4 Cf. The Other Side of Nowhere. Jazz, Improvisation, and Communities,

Middleton, Wesleyan University Press, 2004.

5 Cf. « Il jazz come il Grande Altro délia musica occidentale » in Lo

straniero che é in noi. Sulle tracce dell'Unheimlich, Rimondi, G. (dir.),

Cagliari, CUEC, 2006, p. 156.

6 Cf. Alexandre Pierrepont, « Let My Children Hear Music. Ethnographie de

la transmission dans le champ jazzistique », L'Homme, no. 177 - 178,

Paris, E.H.E.S.S., 2006, p. 84.

7 Notons, parmi ses antécédents historiques, le verbe allemand musizieren

lequel se laisse traduire littéralement par 'musiquer'.
8 Cf. La musique et la transe, Paris, Gallimard, 1990, p. 203, 207, 215, 260.

9 Cf. Musicking. The Meanings of Performing and Listening, Hanover,

Wesleyan University Press, 1998.

10 Cf. David Elliott, Music Matters. A New Philosophy of Music Education,

Oxford, Oxford University Press, 1995, p. 49-70.

19



11 Cf. The Study of Ethnomusicology, Thirty-one Issues and Concepts,
Urbana, Illinois University Press, 2005, p. 405-6.

12 Cf. Mike Dibb, Keith Jarrett. The Art of Improvisation, Channel 4 Television.
13 Cf. Le postmoderne expliqué aux enfants, Paris, Galilée, 1988, p. 143.

14 Ibid.

15 Max Roach cité par Paul Berliner, op. cit., p. 417.
16 Cf. Christopher Small, op. cit., p. 13. Nous soulignons.
17 Cf. Tia DeNora, Music in Everyday Life. Cambridge, Cambridge University

Press, 2000, p. 163.

18 Nous pensons notamment à Happy House.
19 Cf. John Blacking, How Musical Is Man Seattle, University of Washing¬

ton Press, 1973, p. 9.

20 Cf. The Anthropology of Music, Evanston, Northwestern University Press,
1964, p. 32.

21 Cf. A. P. Merriam, op. cit., p. 6, « la musique dans la culture en tant que
culture ». Bruno Nettl, op. cit., p. 215-231, soulève néanmoins quelques
objections à cette conception de la musique.

22 D'après la définition qu'Alan P. Merriam, op. cit., donnait de « [...] l'étude
de la musique dans la culture ».

23 On rappellera qu'Elliott, op. cit., p. 197-198, utilise l'expression pour
fonder sa philosophie pragmatique de l'éducation musicale.

24 Comme l'explique Philip Tagg dans son article « Introductory Notes to
the Semiotics of Music » in www.philiptagg.org, 1999, p. 19, « si la

musique relève de la communication et si les nombreuses valeurs
numériques qui constituent un échantillon sonore sur un CD n'ont pas de

sens du point de vue phénoménologique puisque vous ne pouvez rien
entendre qui dure un millième de seconde et parce que la plupart des

gens sont incapables d'accorder du sens à des courbes de sonagrammes
ou d'oscilloscopes, alors en tant que représentations objectives, elles ne
peuvent pas être considérées comme des unités structurales de sens.
Autrement dit, toutes ces représentations sonores quantitatives peuvent
être précises et fiables à 99.99% mais leur encodage n'est déterminé

qu'en termes d'acoustique physique, et non pas en termes de communication

musicale. Elles sont conçues en vue d'événements sonores sans
que l'on considère les intentions ou les effets dont on investit - ou pas
- les sons ».

25 Ce terme - qui renvoie, d'après Merriam, à la conception du fait musical
en tant que « complex whole », - est évidemment une inflexion de l'adjectif

anglais « holistic ». Cf. Monique Desroches et Brigitte DesRosiers,
« Notes « sur » le terrain », Cahiers des Musiques Traditionnelles, no. 8,

Genève, AIMP, 1995, p. 6. Vincenzo Caporaletti puise également à cette
notion en parlant de « continuité olistica » dans son ouvrage / processi
improvvisativi nella musica. Un approccio globale, Lucca, LIM, 2005, p.
276. Mais son intérêt dépasse de loin les problématiques ethnomusicolo-
giques puisque d'autres musicologues ont pu l'utiliser là où les musiques
d'art du XXème siècle se placent au centre de la réflexion : ainsi,
Gianmario Borio met en avant une « concezione olistica » dans son essai
« Il pensiero musicale délia modernité nel triangolo di estetica, poetica e

tecnica compositiva » in Gianmario Borio Cdir.3, L'orizzonte filosofico del

comporre nel ventesimo secolo, Bologna, Il Mulino, 2003, p. 1.

26 Cf. Monique Desroches et Brigitte DesRosiers, art. cit., p. 10. Par ailleurs,
Jeff Todd Titon et Mark Slobin ont proposé un modèle qui puise, lui aussi,
à celui de A. P. Merriam. Cf. Jeff Todd Titon [dir.], Worlds of Music: an
Introduction to the Music of the World's Peoples, New York, Schirmer,
2002, p. 15 - 33.

27 Merriam, op. cit., p. 32-33.
28 Cf. Éric Neveu, « Sciences sociales et sociabilités musicales : vers un

déplacement des problématiques » in Darré, A. (dir.), Musique et
politique. Les répertoires de l'identité, Rennes, Presses Universitaires de

Rennes, 1996, p. 34.

29 Cf. Henry Kingsbury, Music, Talent, and Performance. A Conservatory
Cultural System, Philadelphia, Temple University Press, 1988, p. 16.

30 Cf. à cet égard Armand Mattelart et Éric Neveu, « Cultural Studies'
Stories. La domestication d'une pensée sauvage », Réseaux, no. 80,
CENT, 1996.

31 in Ayari, M. (dir.), op. cit., Delatour France, 2005.
32 op. cit.
33 Cf. « Musique, identité et 'ville-monde'. Perspectives critiques »,

L'Homme, no. 171-2, tr. fr. de Giancarlo Siciliano revue par la rédaction,
Paris, E.H.E.S.S., 2004.

34 Cf. Monique Desroches et Brigitte DesRosiers, art. cit., p. 10.

35 Pour une critique des abus du préfixe trans- on se reportera aux
observations de Jonathan Friedmann, méfiant devant ce qu'il considère
comme une « vulgate transnationale ». Cf. « Des racines et (dé)routes.
Tropes pour trekkers », L'Homme, Paris, E.H.E.S.S., no. 156, 2000, p. 187-
206. Mais encore faudrait-il nuancer les propos comme le fait Nicole

Lapierre qui, tout en reconnaissant l'insuffisance de ce préfixe, estime
qu'une telle critique est quelque peu « sévère [... voire même) outrancière.
Il est vrai que ces théories soulèvent des questions, par exemple sur
l'objet de l'ethnologie quand son terrain se dilate ou se dissout et qu'elle
risque de devenir discours sur le discours de la culture. Il est non moins
certain qu'elles suscitent aussi des effets de mode et des engouements
irraisonnés débouchant sur un radicalisme purement rhétorique, ignorant
les médiations politiques et fort éloignés des luttes sociales. On peut
ainsi voir se développer une conception 'théoriquement sublime' de la

diaspora, sans grand rapport avec des dispersions existantes. En outre, si
le thème du déplacement et celui de la marginalité deviennent centraux,
ils perdent automatiquement la force subversive qu'on leur prête.
Cependant, les auteurs les plus marquants des études subalternes et
des théories postcoloniales ne tombent pas dans ces excès. Ils ne

sous-estiment pas les aspects hégémoniques et les nouvelles formes
d'inégalités et d'exploitation générées par la globalisation économique.
Mais ils s'attachent à déchiffrer les signes de résistance micropolitique
qui émergent dans cette configuration globale du monde. Et les plus
engagés d'entre eux, rompus à l'analyse critique, s'interrogent sans
concession sur les conditions d'énonciation et les implications
politiques de leur propre discours », op. cit., p. 228-9.

36 Cf. The Social Construction of Reality. A Treatise in the Sociology of
Knowledge, Penguin, Harmondsworth, Penguin, 1966. L'expression de

« construction sociale » est systématiquement employée par les
sociologues comme par les anthropologues ; mais peu nombreux sont les

musicologues qui l'ont accueillie. Relevons, cependant, cinq occurrences
exceptionnelles de ce syntagme : Peter Martin, Sounds and society.
Themes in the sociology of music, Manchester, Manchester University
Press, 1995, p. 25-74, Christopher Small, Musicking. The Meanings of
Performing and Listening, Hanover, Wesleyan University Press, 1998, p.

130-43 ; l'article de Carolina Robertson « Genres et représentation des

genres dans une perspective interculturelle » in Nattiez, J.-J. (dir.), vol. 3,

Musiques et cultures, Paris, Actes Sud/Cité de la Musique, 2005, p. 881-
883 et le livre d'Alastair Williams, op. cit., p. 76. Ce dernier rappelle, en

effet, qu'une « musicologie informée par la théorie comprend à la fois
l'art et les musiques populaires en tant que constructions sociales ».

Enfin, en exposant la posture de réserve des sociologues à l'égard du

musical, Michael Morse invoque, lui aussi, la notion de construction
sociale, en citant, justement, Berger et Luckmann, op. cit., p. 28.

37 Nous nous inspirons ici d'un lexique qui est au cœur de la pensée géo¬

philosophique de Gilles Deleuze et Félix Guattari et que très peu
d'ethnomusicologues ont adopté malgré son intérêt anthropologique.
Notons, cependant, deux exceptions : Jérôme Cler, « Le terrain et son

interprétation. Quelques aspects de l'herméneutique en ethnomusicolo-
gie » in Jacques Viret (dir.), Approches herméneutiques de la musique,
Strasbourg, Presses Universitaires de Strasbourg, 2001, et Jean During,
Musiques d'Asie Centrale. L'esprit d'une tradition, Paris/Arles, Cité de la

Musique/Actes Sud, 1998. Soulignons également que dans un travail de

synthèse où sont recensés certains usages du concept de déterritoriali-
sation en musicologie, Emmanuel Gorge croise ainsi notre perspective
dans son ouvrage Les pratiques du modèle musical. Rétrospective
contemporaine, Paris, L'Harmattan, 2004, p. 7-20.

38 Voir, à ce propos, la façon dont Jacques Derrida et Bernard Stiegler
pensent cette logique de l'expropriation à partir du concept de héritage.
Cf. « Des héritages - et du rythme » in Echographies de la télévision.
Entretiens filmés, Paris, Galilée/1.N.A., 1996, p. 79.

39 Paul Gilroy, op. cit., p. 8.

40 Nous nous abstenons ici d'en dresser une liste dont la longueur et le

faible intérêt risquerait de nous détourner de notre propos. Toujours est-il
que, malgré une telle abondance, il n'existe pas, à notre connaissance,

20



d'étude sur l'articulation entre jazz et mondialisation telle qu'exemplifiée

par les pratiques des musiciens de jazz canadiens.

Al Nous songeons plus particulièrement au sens que Jean-François Lyotard,
Michel Foucault et Giorgio Agamben impriment au terme de dispositif,
terme que Vincenzo Caporaletti déploie dans le cadre de ses analyses des

processus de l'improvisation.
A2 Cf. Différence et répétition, Paris, Presses Universitaires de France, 1968,

p. 173, 192, 35A.

A3 Cf. « Musicology and/as Social Concern: Imagining the Relevant

Musicologist » in Cook, N. et Everist, M. [dir.], Rethinking Music, Oxford,
Oxford University Press, 1999.

AA Cf. « Concepts of Musical Unity » in Cook N. et Everist, M. [dir.], op. cit.,
Oxford, Oxford University Press, 1999.

A5 Auxquelles certains auteurs - à la suite de lectures quelque peu pressées
du célèbre texte de Walter Benjamin - accordent une importance
peut-être disproportionnée : c'est la cas, nous semble-t-il, de Timothy S.

Murphy, et Daniel W. Smith, 2001 : « What I Hear Is Thinking Too: Deleuze
and Guattari Go Pop », Echo vol. 3, no. 1, www.humnet.ucla.edu/echo, p. 2.

D'après ces deux auteurs, l'enregistrement représente « la forme de

production, de distribution et de consommation sans équivoque privilégiée
de ce rhizome musical ».

A6 Cf. Patrick Williams, « De la discographie et de son usage. L'œuvre ou la

vie », L'Homme, no. 158 - 159, Paris, E.H.E.S.S., 2001, p. 189-90.
A7 Cf. La télécratie contre la démocratie. Lettre ouverte aux représentants

politiques, Paris, Flammarion, 2006, p. 31.

A8 Cf. Le Jazz et l'Occident, Paris, Klincksieck, 2008, p. 219-38.
A9 II n'y a pas à s'étonner que l'ethnomusicologue Laurent Aubert ait

proposé d'adopter le terme de performance « une fois pour toutes en

français. Ceci se justifie d'autant plus que, selon le Petit Robert, " le mot

anglais vient de l'ancien français parformance qui, au XVIe siècle,

signifiait 'accomplissement' ou 'exécution' », « La tradition en question.
Un problème de limites » in La musique de l'Autre. Les nouveaux défis de

l'ethnomusicologie, Genève, Georg, 2011, p. 38-9.
50 Cf. Paul Berliner, op. cit., notamment le chapitre intitulé « When the

Music's Happening and When It's Not », p. 387.

51 Notion interrogée, dans les domaines ici convoqués, par de nombreux

chercheurs dont Paul Berliner, Georgina Born, James Clifford, Sarah

Cohen, Veit Erlmann, Line Grenier et Jocelyne Guilbault, Ramon Pelinski

et Kay Kaufman Shelemay.
52 Cf. Roger Renaud écrit effectivement que « l'auteur [...] n'a eu d'aucune

façon l'intention d'écrire ici une ethnomusicologie : elle ne serait
effectivement pas à sa place » in Pierrepont, Alexandre, Le champ
jazzistique, Marseille, 2002, p. 8.

53 Cf. Bernard Stiegler, Aimer, s'aimer, nous aimer. Du 11 septembre au 21

avril, Paris, Galilée, 2003, p. 25-7.
5A Dont Antonio Carlos Jobim, Hermeto Pascoal, Egberto Gismonti, Nana

Vasconcelos, Jacques Morelenbaum, Elis Regina, Nana et Dorival Caymmi,
Joao Bosco, Milton Nascimento et Ivan Lins entre autres, tant d'autres...

55 Nous nous inspirons ici de la manière dont certains auteurs posent la

question du national dans la musique, notamment Yara El-Ghadban, « La

musique d'une nation sans pays : le cas de la Palestine » in Nattiez, J.-J.

(dir.], vol. 3, Musiques et cultures, Paris/Arles, Actes Sud/Cité de la

Musique, 2005.
56 Cf. Representing African Music. Postcolonial Notes, Queries, Positions,

Londres, Routledge, 2003, p. xi - xxii.
57 Kofi Agawu, Music as discourse: Semiotic adventures in Romantic Music,

Oxford, Oxford University Press, 2008, p. xv.

58 Propos auquel un musicologue tel Jean Molino a pu faire écho en

affirmant qu'une « véritable science de la musique ne saurait être

qu'une anthropologie de la musique ». Cf. « Le pur et l'impur » in Nattiez,

Jean-Jacques (dir.], vol. 1, Musiques du XXe siècle, Paris/Arles, Actes
Sud/Cité de la Musique, 2003, p. 672. Mais dans le cadre d'une analyse du

champ jazzistique telle qu'elle nous concerne ici, c'est à l'anthropologue
Jean Jamin que revient le mérite d'avoir explicitement invoqué une

« anthropologie du jazz » et d'avoir ainsi donné une forte impulsion à une
série de textes inauguraux dans le cadre de ce nouveau champ

trans-disciplinaire. Cf. « Fausse erreur ».L'Homme, no. 1A6, Paris,

E.H.E.S.S., 1998, p. 2A9.

59 Cf. Kevin Korsyn, Decentering Music: A Critique of Contemporary Musical
Research, Oxford, Oxford University Press, 2003 ; David Schwarz, Anahid
Kassabian and Lawrence Siegel (dir.], Keeping Score: Music, Disciplinarity,
Culture, Charlottesville, Virginia University Press, 1997 ainsi que Giles

Hooper, The Discourse of Musicology, Aldershot, Ashgate Publishing
Limited, 2006 et Henry Kingsbury, op cit.

60 Tels Martin Stokes, « Talk and text: popular music and ethnomusicology »

in Allan Moore (dir.), Analyzing Popular Music, Cambridge, Cambridge

University Press, 2003, p. 218.

61 Comme le rappellent si opportunément Bernard Lortat-Jacob dans « Les

faits musicaux ne sont pas des choses » in J.-M. Chouvel et F. Lévy (dir.],
Peut-on parler d'Art avec les outils de la Science Paris, L'Harmattan,
Ircam/Centre Georges Pompidou, 2002 ainsi que Philip Tagg dans ses
« Introductory Notes to the Semiotics of Music », www.tagg.org., 1999,

p. 32-A.

62 Nous pensons notamment aux séminaires d'anthropologie historique du

jazz proposés par L'École des Hautes Études en Sciences Sociales de

Paris entre 2002 et 2005 et à d'autres initiatives telles la mise en place
d'une branche francophone de la I.A.S.P.M. (International Association for
the Study of Popular Music) en 2005 ou encore aux dossiers consacrés au

jazz dans des revues, telles L'Homme, qui atteignent un certain degré de

spécialisation en ce qu'elles privilégient un discours anthropologique ;

soit trop marginales, telles Multitudes, en tant qu'instruments discursifs
transversaux et « militants ».

63 Comme la rappelle Tullia Magrini dans « La ricerca sul campo » in Tullia

Magrini (dir.), Universi sonori. Introduzione all'etnomusicologia, Torino,

Einaudi, 2002 p. 27 - A8

6A Jean Jamin, art. cit., p. 259.
65 op. cit., p. 26. Nous soulignons.
66 Cf. Non-lieux. Introduction à une anthropologie de la surmodernité, Paris,

Seuil, 1992, p. 25.

67 op. cit., p. A6.

68 Cf. Shadows in the Field: New Perspectives for Fieldwork in Ethnomusico¬

logy, Oxford, Oxford University Press, 1997.
69 Cf. « Ethnography and Popular Music Studies », Popular Music, vol. 12,

no. 2, Cambridge, Cambridge University Press, 1993.

70 Cf. Ethnography in the Performing Arts. A Student Guide, Liverpool,
Palatine, 2008.

71 Cf. Bruno Nettl, op. cit., p. 190. Par une résistance à ce qui peut paraître
comme une certaine injonction musicologique, il serait souhaitable de

valoriser ici des voies déjà frayées par des générations d'ethnomusicolo-

gues et rendre compte de certaines transformations à partir desquelles
produire d'autres énoncés. Ainsi, d'après la synthèse de Nettl, « nous ne

sommes plus obligés (...] d'effectuer des enregistrements ou d'apprendre
à jouer d'un instrument - bien que ceci soit souhaitable - mais nous

ajoutons aux données de terrain l'étude du travail effectué dans un studio

d'enregistrement africain, les procédés de répétition d'un quatuor à

cordes, une réunion d'un conseil d'administration d'un orchestre de

musique folklorique bulgare ou encore la critique musicale d'un journal
Chennai ».

72 Cf. « L'ethnomusicologie à l'ère postmoderne » in Nattiez, J.-J. (dir.), vol.

2, Les savoirs musicaux, Paris/Arles, Cité de la Musique/Actes Sud, 200A.

73 Cf. « Time, Place and Metaphor in Musical Experience and Ethnography »,

Ethnomusicology, vol. A7, No. 2, Society for Ethnomusicology, 2003.

7A Cf. « Crossing Boundaries in Music and Musical Scholarship: A Perspec¬

tive from Ethnomusicology », The Musical Quarterly, vol. 80, no. 1. Oxford,

Oxford University Press, 1996.

75 L'archéologie du savoir, Paris, Gallimard, 1969.

76 Dont Kevin Korsyn, Schwarz et al., Gianmario Borio, Giles Hooper, Raymond

Monelle et Eero Tarasti.
77 op. cit.
78 Cf. « La ricerca. Preliminari per una risposta al questionario », La Ricerca

Folklorica, no. 1. Cultura popolare, Grafo, 1980.

79 Cf. Angela Me Robbie, In The Culture Society. Art, Fashion and Popular
Music, Londres, Routledge, 1999.


	Ce que musiquer veut dire : l'Occident musical et la quête d'un paradigme ethnophilosophique

