
Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2013)

Heft: 122

Artikel: Auf der Suche nach der verlorenen Gemeinschaft : zu einigen Utopien
des Musizierens

Autor: Zimmermann, Bastian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927484

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auf der Suche
nach der verlorenen
Gemeinschaft
Zu einigen Utopien des Musizierens

Bastian Zimmermann

Ein Bild ohne Entsprechung: Ein Rondell, ähnlich einer sich
drehenden Kuchenplatte, auf der sich einige nackte Menschen

einander hingeben. Neben der Scheibe steht auf einem Podest
eine Hammond-Orgel mit einem Organisten. Schnelle Pulse der

Musik, die in statische Klänge übergehen. Ein Zunehmen der

Intensitäten. Das Aufgehen der Musik im Leben und des Lebens

in der Musik, eine komplexe Interaktion der Musik mit den sich

Liebenden. Das ist die Musik der Zukunft, wusste ich im Traum.

Diese Szenerie einer musikalischen Orgie beinhaltet eine ganz

spezifische Vorstellung und Aufgabe von Musik als integralem
Bestandteil von Gemeinschaft: Der Musiker überblickt das Rondell,

beeinflusst mit seiner Musik die Aktionen der Anderen, die

vielen Bewegungen des Menschenknäuels hallen in der Struktur

der Musik wider. Ein Zirkel der Intensitäten im geschlossenen

Raum einer Gemeinschaft, die allesamt zu Musizierenden

werden.

Dieses Bild, einmal geträumt, färbt auf jede andere

Wahrnehmung von Musik ab. Fortan untersucht man Musiken nach

den Möglichkeiten, solch eine geschlossene Gemeinschaft in

der Musik, das heisst im Musizieren und Wahrnehmen, und

über die Musik, das heisst über die Bildung einer Gemeinschaft

aus der Praxis der Musik heraus, zu produzieren: die völlige

Integrität, ja sogar Sinn-Totalität eines musikalischen Raumes.

Eine zunächst hochindividuelle und phantasmatische
Herangehensweise an bzw. in die Musik, die im zweiten Schritt zur
Forschung und Theoriebildung über Musik führt; ein Verfahren, das

für das Medium Musik, deren Bedeutungen erst mit der persön¬

lichen Aneignung im alltäglichen Gebrauch entstehen,1 im

Besonderen gilt. Jeder musikalische Mensch besitzt
wahrscheinlich eine Utopie von Musik oder vom Musizieren, die ihn

leitet. Die Utopien, von denen ich sprechen möchte, haben mit
der Idee einer integralen Gemeinschaft zu tun, einem Ort, an

dem Musik keine Darbietung, sondern eine der Gemeinschaft

eigene Praxis wäre, ja eine Musik, die im besten Falle von
niemand anderem als der Gemeinschaft verstanden werden kann.

Die folgenden Versuche zum Mönchtum und zum Techno

gehen davon aus, dass Gemeinschaft in und über Musik in eben

diesem integralen Sinn möglich ist. Im zweiten Schritt wird

das Gegenteil behauptet: Musik ist ein Akt der Darbietung und

damit immer nur der Ort eines erhofften Zusammenkommens.

Die vermeintlich in der Realität des Mönchtums und des

Techno eingelösten Utopien werden mit der breiten Masse

an musikalischen Darbietungen konfrontiert.
Musik zunächst als Emergenz einer integralen, geschlossenen

Gemeinschaft und im zweiten Zug als Produkt der

Suche nach der verlorenen Gemeinschaft zu denken - und

damit die üblichen Dualismen von Musik und Gesellschaft,

Objekt und Tätigkeit zu umgehen -, vermag Schichten der

Musik freizulegen, die durch allzu objektversessenes Denken,

das den Prozess der Aneignung von Musik am liebsten

verleugnen würde, vergessen werden: Musik soll gedacht werden

als eine durch bestimmte Begehrensstrukturen, Konventionen

und Gewohnheiten geprägte und sich artikulierende Gemeinschaft.

9



Abbildung 1: Kartäuser Mönche beim morgendlichen Gesang in der Kapelle. Nur kurz ist es erlaubt, ein kleines Licht anzumachen,
um einen Blick in die Noten zu werfen. Filmstill aus Philip Grönings Dokumentarfilm «Die grosse Stille» (2005). § Pro Litteris

UTOPISCHE SZENERIEN: MUSIZIEREN IN GEMEINSCHAFT

Die eng mit dem Lebensvollzug verwobene Musizierpraxis der

Mönche wurde unlängst in Philip Grönings Film Die grosse
Stille dargestellt.2 Sechs Monate lang durfte Gröning mit einer

unauffälligen Kamera das Leben der Kartäusermönche im

abgelegenen Kloster La Grande Chartreuse begleiten. Der Alltag

ist geprägt von strikten und zumeist einsamen Abläufen:

Nur einmal die Woche wird zusammen gegessen. Zum Beten

und Singen versammeln sich die Mönche hingegen mehrmals

täglich. Das erste Mal sehr früh am Morgen im Dunkeln der

Kapelle. Ab und an wird ein kleines Licht kurz angeschaltet,
das einen erinnernden Blick in die Faksimiles mittelalterlicher
Choräle erlaubt. Ansonsten herrscht totale Finsternis, und es

rückt die Wahrnehmung des eigenen klangproduzierenden und

klangumwölbten Körpers in den Mittelpunkt. Danach trennt
man sich und geht wieder seiner Wege.

Nicht nur dass hier das gemeinsame Singen das Erzeugen

einer Gemeinschaft über einen Klangraum, eine Synchronisation

des eigenen Körpers mit dem Gesamtklangkörper der

Mönchkapelle bedeutet, das Gesungene spiegelt gleichsam
den Rhythmus des Lebens wider: Die mittelalterlichen Melodien

erklingen wie das Gebet im Rhythmus des Atems und des

Herzschlags.3 Die musikalische Textur entspricht dem Verhältnis

vom Einzelnen zur Gemeinschaft: Die anonymisierte Masse der

Mönche singt eine Vielzahl von Stimmen, von denen jede ihren

individuellen Verlauf nimmt. Auch ohne eine harmonische Sedi-

mentierung ist es in der mittelalterlichen Liturgie möglich,
anhand von internalisierten melodischen Floskeln gemeinsam
das Ende eines Stückes zu erreichen - begleitet von etlichen

Sekundreibungen und diffusen Klangreflektionen. Ein Rausch,

der dem Zusammenhalt der Musik nicht entgegenwirkt. Die

Einzelstimme ist nicht wie in vielerlei zeitgenössischen
Genres wie dem Pop oder dem Jazz Ausdruck eines Subjekts

mit bestimmten Interessen und Eigenheiten, sondern Ausdruck

einer individuierten, aber anonymen Person in der uniformen
Masse der Mönche; eine Gemeinschaft in der Musik und über
die Musik hinaus. Eine Musik, die den Gewohnheiten und Regeln

einer Gemeinschaft entspringt und dieses soziale Gefüge auch

strukturell widerspiegelt.
Das Mönchtum bietet die Gelegenheit, eine an sich utopische

Einheit von Musik und Leben, von klanglicher Oberfläche

und ihrer Produktion zu denken: Die Musik der Mönche wird

allein von ihren traditionsverbundenen Mitgliedern konstituiert,
realisiert und rezipiert, das heisst, sie brauchen nicht darauf zu

achten, wie ihre Musik nach aussen klingt und wahrgenommen
werden könnte. Roland Barthes bespricht dieses Verhältnis von

Utopie und Abgeschlossenheit: «Idyllische, utopische Gemeinschaft:

[Musikalischer] Raum ohne Verdrängung, das heißt

ohne Horchen; in dem man vernehmen, aber nicht lauschen

würde. Vollkommene klangliche Transparenz die eigentliche
Definition der Musik. [...] Ersatz dieser Aufhebung der Verdrängung:

Raum durchgängig codierter Geräusche: das Kloster.»'*

Und ich würde anfügen: Ein Raum durchgängig codierter
musikalischer Aktionen, eine Transparenz der klanglichen Erscheinungen,

die dadurch ermöglicht wird, dass jede Phrase, Melodie

und jeder Rhythmus seinen bzw. ihren Sinn aus der Praxis

der Gemeinschaft erhält und somit kein fremdes Element
enthält, nach dem «gehorcht» oder «gelauscht» werden müsste.
Hier imaginiert sich eine Musik, die absolut und autark ist, da

sie schon mit dem ganzen Leben Idas anderen Musiken eigentlich

äusserlich ist und somit zum Objekt der Aneignung wird]

angefüllt ist, ja sogar mit diesen Strukturen identisch ist.
Das moderne und hedonistische Pendant zur integralen Praxis

des Mönchtums wäre der Techno, nur mit einer viel loseren

Form der Teilhabe. Die Kontingenz der Musik im Rhythmus und

in den Klängen - alle Klanginhalte sind erlaubt - entspricht der

Kontingenz, die die temporäre bzw. flüchtige Gemeinschaft des

10



Abbildung 2: Auch im Techno ist der Raum erst einmal dunkel. Unzählige Lichteffekte setzen die temporäre Gemeinschaft in Szene.

Filmstill aus Maja Classens Dokumentarfilm «Feiern -Don'tforget to go home» (2006). gl Pro Litteris

Techno dem Einzelnen im Lebensvollzug zugesteht: Herkunft,

Alter, Aussehen und Verhaltensweisen sind egal, jeder darf

teilnehmen, in den Rhythmus einsteigen, mit den anderen feiern

- und im Anschluss aber auch nicht mehr von dieser
Teilhabe erhoffen. Nur für einen kurzen oder längeren Moment ist

man ein integraler Bestandteil der Gemeinschaft mit einem

hohen Mass an emotionaler Bindung.5 [Abb. 2)

Ähnlich wie im Mönchtum durchlebt der Einzelne mit dem

Eintritt in die Techno-Gemeinschaft eine Transformation: Er

agiert zwar weiterhin als eigenständige, nun aber anonyme
Person einer Gemeinschaft. Die Aussengrenzen der Gemeinschaft

setzt auch hier die Musik, nur mit anderen sozialen

Folgen. Wird im Mönchtum das Studium und die Ausbildung der

eigenen Fähigkeiten gefordert, um an der Gemeinschaft über

den Gesang teilzunehmen, so ist der Techno voraussetzungsfrei,

denn der Raum für musikalische Aktionen wie das Tanzen

ist schon im Vorhinein gestaltet. Es bedarf allein der werdenden

Gemeinschaft singulärer Existenzen, die im besten Falle

am Höhepunkt eines Tracks ihre klangliche, körperliche und

emotionale Krönung findet.
Man kann also zwischen zwei Formen utopischer Musizier-

Gemeinschaften unterscheiden. Zunächst bestehen die Szenerien

des Mönchtums und des Techno im Erleben eines gemeinsamen

Klangraumes, sei er selbst produziert oder nicht: Den

Mitgliedern geht es um die Anwesenheit im Raum und das

Verspüren der Musik in einem kollektiven Körper. Beide Szenerien

finden tendenziell im Dunkeln statt und benötigen nur ab und

zu Licht, um sich der leiblichen Gemeinschaft zu erinnern. Auf

einer zweiten Ebene vollzieht sich die Trennung. Beide Szenerien

behaupten zwar noch eine Musik, die aus der Praxis einer

Gemeinschaft entstanden ist und wichtige strukturelle Merkmale

dieser in sich trägt. Der Techno befindet sich aber an dieser

Stelle in einer paradoxen Situation: Die musikalische Struktur

des Techno ist aus einer Lebenspraxis heraus entstanden,

die gerade darin besteht, dass sie zu nichts Gemeinschaftlichem

ausser zur Musik und zum Feiern verpflichtet. Für die

Beständigkeit einer Gemeinschaft erweist sich daher eine

praktische Bedingung als notwendig: jene vom Bestimmen
und Bestimmenlassen.6 In dem alleinigen Modus des Sich-

Selbst-Bestimmens im Raum des Techno entfaltet sich jedoch
eine Tendenz zum Asozialen trotz Gemeinschaft; eine Tendenz,

die den Unterschied zum Mönchtum deutlich macht und ein

Symptom unserer Zeit nicht nur im Umgang mit Musik diagnostiziert.

VERLORENE MUSIZIERGEMEINSCHAFT

Das Mönchtum und der Techno scheinen in ihrer engen,
strukturellen Vergemeinschaftung das Phantasma einer Gemeinschaft

in und über Musik auf zwei unterschiedliche Weisen

einzulösen. Sie sind Extrempole einer utopischen Szenerie: Am

einen Pol wird in hohem Masse, am anderen Pol gar nicht über

die Lebenspraxis des Einzelnen bestimmt. Beide Szenerien

fussen in einem - hier doktrinär, dort libertär geregelten -
System, das dem Einzelnen einen Platz als Individuum im Kontext

einer Gemeinschaft gewährt. Als musikalische Praxis sind sie

integraler Bestandteil einer lang- oder kurzfristig geteilten
Lebenspraxis. Kann das auch für andere Musiken behauptet
werden? Existieren in der neuen Musik, im Schlager oder im

Rock Formen des Zusammenlebens, die ideell vergleichbar
wären?

Eine potenzielle Musiziergemeinschaft, die fast alle westlichen

Musikformen vereint, wäre die Zusammenkunft von Musikern

im Ensemble, der Combo oder Band. Man übt Stücke ein,

komponiert eigene Werke und führt sie auf. Das markiert den

Unterschied zum Mönchtum und zum Techno: Ein Ensemble,

eine Band bietet immer dar, sie macht Musik für Andere, spielt

il



Stücke, Tracks, Werke oder Lieder für eine mehr oder weniger
definierbare Peer-Group. In dem Anglizismus fusst auch gleich
der Gegenbegriff, der den Unterschied zur Gemeinschaft klar

macht: Das Ensemble ist eine Gruppe, das heisst eine lose

Ansammlung von Menschen, die bestimmte Interessen teilen,
die aber keine Gemeinschaft im Sinne einer integralen Praxis

bilden.7

Die Utopie einer Musiziergemeinschaft wird mit der Darbietung

der Musik von den realen Verhältnissen durchbrochen:

Die Mitglieder einer Musikgruppe können beste Freunde aus

Jugendtagen oder Kommilitonen sein, aber auch an einem Casting

zusammengewürfelt werden. Das Publikum besteht aus

Menschen mit vielleicht nicht einem gemeinsamen Interesse.

Mit der Gruppe fängt das soziale Dilemma an, die individuelle

Verfasstheit des Einzelnen wird relevant für das musikalische
Geschehen - sowohl die des Musikers, in seinem wie auch

immer gearteten identitären Verhältnis zu seinem Instrument,
als auch die der Zuhörer in ihrem je individuellen Interesse an

den Individualitäten einer Musik. Wenn an dieser Stelle der

Aspekt der Gemeinschaft für das Denken von Musik noch relevant

werden kann, dann indem jede dargebotene Musik und

die an ihr Teilnehmenden auf der Suche nach der verlorenen

Gemeinschaft sind; die utopische Einheit von einer Gemeinschaft

in und über Musik zerbricht, und es bleibt nur eins möglich:

Entweder in oder über Musik zumindest das Gefühl für
Gemeinschaft finden zu wollen.

GEMEINSCHAFT ÜBER DIE MUSIK

Die Frage nach Gemeinschaft wird in den jungen Generationen

aufgrund neuer Leitideen von Eigenverantwortung, Flexibilität

und Spontaneität immer weniger gestellt und durch ein

ökonomisiertes Sozialverhalten zur Musik und den Mitmenschen

ersetzt.8 Darunter leiden sowohl die Musik als auch die

Menschen. Viele aktuelle Musiken feiern nur noch das sich

entgrenzende, unbändige und hochindividuelle Ich, für dessen

Selbstentfaltung die Gemeinschaft ein Hindernis darstellt.9 Für

uns beginnt mit dem Verlust der Gemeinschaft aber trotzdem
die Suche.

Die Aufteilung der Musiziergemeinschaften in Bühne und

Publikum, in Darbietungs- und Rezeptionsverhalten verhärtet
sich im globalisierten und medialisierten Kontext und sucht

umso stärkere Kompensationsstrategien. Zum einen geschieht
dies mit dem Versuch der Überbrückung der Trennung
zwischen Bühne und Publikum, etwa mit der intensiveren Teilhabe

durch die reale oder mediale Einbindung des Publikums, man

denke an Casting-Shows, das Workshop-Angebot vieler
Ensembles, offene Konzertformen aus der neuen Musik und

Klangkunst, die Aufgabe des Repräsentationstheaters oder

Versuche, die Zuschauer per App über das Bühnenprogramm
abstimmen zu lassen. Zum anderen wird die Trennung mit der

Feier dieser Trennung zu kompensieren versucht, sowohl auf
der Bühne als Inszenierung von hypermedialen, aussergewöhn-
lichen Egos, Materialschlachten und Virtuositäten, aber auch

im Publikum über das Fan-Sein. Das schon zu einer neuen

Kulturtechnik gewachsene «I Like» auf Facebook stellt die

Verbindung zwischen den beiden Kompensationsstrategien der

Überbrückung und der Feier her; Ein User überbrückt als eine

mit allen Profilen bei Facebook gleichgestellte Person die

Differenzen und feiert sie gleichzeitig mit «I like» als Statement
einer individuellen Zugehörigkeit. Die digitale Lebenswelt
kompensiert somit einen Verlust von Gemeinschaft, bei dem es nicht
mehr möglich scheint, eine Gemeinschaft in und über Musik als
eine von vielen ästhetischen Dispositiven herzustellen.

Der IMusiker-tKörper ist aber da, auf der Bühne, im Raum, er

ist nicht zu leugnen und er kann auch von keiner Musik, die von

der Bühne herab klingt, geleugnet werden. Es gibt, fernab der

Strategien von Überbrückung und Feier, Produktionen, die das

Missverhältnis von musizierenden Körpern und Musik mit der

Frage nach der Möglichkeit von Gemeinschaft zu umgehen
versuchen. Auch sie handeln aus dem Verlust und der Trauer

heraus, ihre Suche fusst aber auf der existenziellen Annahme von

Körpern und sich austauschenden Intensitäten. Der Anstoss
hierzu kommt aus dem Bereich des Tanzes und des Theaters,
zweier Medien, denen es fast verwehrt ist, die Anwesenheit

von Körpern und ihre Vergemeinschaftung im Theaterraum zu

ignorieren.10 In letzter Zeit wird dieses Feld auch für die

Avantgardisten der Musik interessant. Bei den Darmstädter Ferienkursen

2012 unternahm das Gitarrenquartett Zwerm mit dem

Komponisten und Experimentalelektroniker Stefan Prins sowie

der Performance-Künstlerin Shila Anaraki den Versuch, über

die Prozessualisierung der Entstehung von Musik auf der

Bühne zumindest für sich als Musiker einen mit Musik und

Bewegungen einheitlichen Körper zu finden.11 Anfang 2013
kollaborierten Teile des Ensemble Nikel [der Pianist Reto Staub

und der auch bei Zwerm tätige Gitarrist Yaron Deutsch] mit der

Tanzgruppe Mamaza in der Performance songs Üpoems.u
Dabei entledigten sie sich fast vollständig ihrer Instrumente,

um den Handlungsraum für Fragen nach dem, was sie jenseits
ihres Musiker- und Tänzer-Daseins verbindet, zu öffnen. Es

ging darum, das ideologische System Musik abzustreifen, um

die wirkliche Relevanz des bewegten Körpers für die Produktion

von Klängen auf der Bühne zu erspüren.13

Die Performance Alles von Showcase Beat Le Mot löste

jedoch die Frage nach der Möglichkeit von Gemeinschaft als

eine Frage an den gesamten Raum mit Darstellern, Zuschauern

und Objekten ein.1,1 Eine Beschreibung: Der Bühnenraum ist
durch Holzkonstruktionen in viele kleine Räume gegliedert:
die Bar, die Musikecke, der Rauchertisch, die Küche, das mit

Overheadprojektoren und vielen Folien, Steinchen, Mustern etc.

ausgestattete Experimentierzimmer, und letztlich auch die

klassische Zuschauertribüne, von der man jedoch durch
Leinwände behindert nur wenig Einblick in das komplexe Geschehen

erhält. Die Zuschauer verlassen ihren Sitzplatz, um zu flanieren,

einen Drink zu nehmen, auf diversen Sofas Platz zu nehmen

oder sich wieder auf der Tribüne auszuruhen. Man wohnt
den Geschehnissen bei wie im sonstigen Leben auch. Und die

angenehme Entspanntheit der Mitglieder von Showcase Beat

Le Mot trägt dazu bei, dass man sich auch zurückziehen kann:

Gehen, aber auch gehen lassen - einer der wichtigsten Grundsätze

für ein geglücktes Leben, das sich eher dem Detail als

12



dem Allgemeinen widmet. Besonders schöne Momente gab es

während der Essensausgabe, bei der zwei Performer am Stehtisch

ihre Zigarette rauchten und zufrieden zusahen, wie sich

ihre einstige Theater-, jetzt: Lebensmaschine von alleine

fortsetzt. Nach der vierstündigen Performance blieben viele

Zuschauer vor Ort, kaum einer wollte, wie sonst üblich, nach

dem Applaus den Raum verlassen und sich auf den Nachhauseweg

machen.

springt man mit dem neuen Beginn des Stücks eine Viertelnote
und drei Beats pro Minute nach unten.14 Mit diesem ungewöhnlichen

und verstörenden Bruch realisiere ich das leicht erhöhte
Tableau vivant meiner musikalischen Imagination, einer
Imagination nach Art dieses Essays; eine der Wirklichkeit enthobene

Szenerie, die mir von der Musik als ein Ort utopischer Gemeinschaft

angeboten wurde.

GEMEINSCHAFT IN DER MUSIK

Für eine Gemeinschaft in der Musik als eine geteilte Praxis des

Musizierens und Hörens existiert mit dem Verlust der Gemeinschaft

nur noch das Ich, das sich Musiken auf vielzählige Weisen

aneignen kann. In diesem psychischen Dispositiv gründet
die Suche, nicht die nach der verlorenen Gemeinschaft,
sondern, in Reaktion auf diesen Verlust, die Suche nach dem

Selbst, nach Erfahrungen, die das einsame und daher ekstatische

Ich kurzerhand aus der Bahn bringen, etwas schlittern
und sich darin verspüren lassen und auf die hoffentlich eigene,

nun minimal verschobene und bereicherte Bahn zurückbringen.

Unsere Suche nach Gemeinschaft findet hiermit auch zu

ihrem Ausgangsort, dem Phantasma einer musikalischen

Orgie, und damit an den Beginn der Suche zurück; ein Zirkel,
der sich vielleicht nie abschliessen lässt.

Die scheinbar einzige Möglichkeit von Gemeinschaft besteht
im persönlichen Dialog mit Musik - der phantasmatischen,
hochindividuellen und, um mit Barthes zu sprechen, erotisierten

Aneignung, der Lust an der Musik.15 Hierfür kann man keine

Beispiele aus der Bühnenwelt nennen, es bleiben die eigenen

Erfahrungen und die Aussprache des Unaussprechlichen, das

Kommunizieren des Inkommensurablen, ein Schreiben am Rand

der Extreme, um den Weg vom Privaten ins Allgemeine zu

beschreiten:

Ich höre Set Adrift on Memory Bliss von P.M. Dawn, ein Hit

aus den 1980ern mit einem der angenehmsten Beat und

Rhyme, der je aufgenommen wurde. Der Beat verlockt, schon
im ersten Eingrooven imaginiert sich mir eine paradiesische
Gemeinschaft - mit Musikern, die sich nicht hervortun müssen
und selber in den Groove einsteigen. Der Klang ist direkt, der

Ort der Musik unbestimmt, wie eine weisse Fläche. Plötzlich
setzt eine Backgroundstimme ein - zu Synthieklängen, die

einen weiten Klangraum bilden. Eine Melodie, die der
Unbestimmtheit des Ortes eine Konkretion, einen wohlgesonnenen
Blick und damit einen Standpunkt verleiht. Ich singe direkt
mit und steige in den Raum der Musik. Die Brüder Attrell und

Jarrett Cordes beginnen zu rappen. Entspannt erzählen sie

vom vergeblichen Begehren: «That's the way it goes, I guess».
Oer Gegenpol zur musizierenden Gemeinschaft ist gestiftet.
Aber zum Glück gibt es die Musik, die die Stimmung der beiden

trägt und somit auch die Szenerie der Musik in Spannung hält.
Immer wieder und kaum spürbar werden das Tempo und damit
auch die Tonhöhe des Stückes minimal angezogen. Setzt man

es in eine Dauerschleife - es dauert nur fünf Minuten, und

immerhin möchte ich ja einiges an dem Stück erfahren -,

1 Der Film wird mit den Möglichkeiten des mobilen Äbspielens auf
Smartphones und iPads zunehmend ein ähnlich starkes Medium der

alltäglichen Interaktion von ästhetischen Inhalten mit der Lebenswelt.
2 Die grosse Stille, Dokumentarfilm von Philip Gröning. Frankreich, Schweiz,

Deutschland 2005.
3 Siehe Roland Barthes, Wie zusammen leben, Frankfurt am Main:

Suhrkamp 2007, S. 76.

4 Ebd., S. 142.
5 Dieses Paradoxon zieht sich bis in die einzelnen psychischen Dispositio¬

nen: Wo der Techno eigentlich ein sicheres Selbst als Gegenpol zum
Selbstverlust in der Musik und der Gemeinschaft erfordert, wird er zum

Treffpunkt psychisch labiler Kreaturen, die, weil sie nichts zu verlieren
haben und irgendeine Intensität spüren möchten, sich nur noch weiter
verlieren können. Siehe die Dokumentation Feiern - Don't forget to go
home, Regie: Maja Classen, Deutschland 2006.

6 Vgl. Martin Seel, Sich bestimmen lassen. Studien zur theoretischen und
praktischen Philosophie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2002.

7 Es wäre denkbar, dass eine Band so eng zusammenfindet, dass man von
einer Gemeinschaft sprechen könnte. Dies würde jedoch nichts an der
Tatsache ändern, dass sie weiterhin eine Musik produziert, die vor
Anderen dargeboten wird.

8 Siehe zur engen Verzahnung von Individualisierung und Rationalisierung:
Axel Honneth, Organisierte Selbstverwirklichung. Paradoxien der

Individualisierung, in: Juliane Rebentisch und Christoph Menke [Hrsg.),
Kreation und Depression. Freiheit im gegenwärtigen Kapitalismus, Berlin:
Kadmos 2010, S. 63-80.

9 Vgl. den Bericht über eine Studie, die im Pop der letzten Jahrzehnte eine
Tendenz zum Besingen des «Ich» und weniger des «Wir» festgestellt hat:
«Das Wir-Gefühl der achtziger Jahre sei einer selbstverliebten,
egomanischen und schimpfwütigen Ich-Kultur gewichen.» www.zeit.de/

kultur/musik/2011-ll/narzissmus-pop-ego (21.2.13).
10 Es seien hier die Arbeiten von Laurent Chétouane erwähnt, die immer das

besondere Verhältnis von Darstellern und Publikum thematisieren,
insbesondere das Tanzstück 4: Leben wollen [zusammen], das sich

auch auf Roland Barthes Text Wie zusammen leben? bezieht, und die

Choreographie zu Le sacre du printemps, bei der es um eine Gemeinschaft

geht, die das je Fremde akzeptiert und nicht platt macht. Ich danke

Benjamin van Bebber für die Hinweise.

11 Das Projekt hiess PARK und fand am 17.7.2012 im Rahmen der 46. Darm¬

städter Ferienkurse ausnahmsweise im Frankfurt LAB statt.
12 Vorstellung vom 16.2.2013 im Mouson-Turm Frankfurt.
13 Zu kritisieren wäre, dass die Transformation vom Experten- zum

Bühnenkörper nicht für das Publikum prozessualisiert wurde. Damit

verblieb die Gemeinschaft auf der Bühne. Siehe meine Kritik: www.nmz.de/

online/klangbewegungen-von-koerpern-im-raum-ein-treffen-zwischen-
taenzern-und-musikern-im-mousonturm (28.2.13).

14 Vorstellung vom 16.12.2012 im Mouson-Turm Frankfurt.
15 Den Titel eines bekannten Essays von Roland Barthes paraphrasierend, in

dem der Autor die lustvolle Auseinandersetzung mit Literatur im Akt des

Lesens betont: Roland Barthes, Die Lust am Text, Frankfurt am Main:

Suhrkamp 1974.
16 Es muss angemerkt werden, dass dies nicht bei jeder Version des Liedes

der Fall ist. Meine Version dauert 5 Minuten und 12 Sekunden und stammt
aus einem Sampler namens Top 250 Hits of the 90s.

13


	Auf der Suche nach der verlorenen Gemeinschaft : zu einigen Utopien des Musizierens

