
Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2012)

Heft: 120

Artikel: Ortlos und frei? : Über politische Ambivalenzen interkultureller Musik

Autor: Burkhalter, Thomas / Previši, Boris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927683

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ortlos und frei?
Über politische Ambivalenzen interkultureller Musik

Thomas Burkhalter im Gespräch mit Boris Previsic

Seit mehr als zwölfJahrenführt der Zürcher Flötist sowie promovierte Kultur- und

Literaturwissenschaftler Boris Previsic mit seiner Organisation pre-art Kompositionswettbewerbe in

Südosteuropa und im Kaukasus durch. Im Gespräch mit Thomas Burkhalter äussert er sich

zu Herausforderungen interkultureller Austauschprojekte, zu ideologisch-politischen und

musikhistorischen Verortungen von (Neuer) Musik in Südosteuropa und im Kaukasus. Zudem

dreht sich das Gespräch um die Frage, inwiefern Erfahrungen aus der arabischen Welt, wo

der Musikethnologe und Musikjournalist Thomas Burkhalter geforscht hat, aufSüdosteuropa

übertragbar sind.

Thomas Burkhalter: In kulturellen Austauschprojekten treffen
nicht nur Musikerinnen und Musiker verschiedener Länder
aufeinander, es werden auch musikalische Stile und ihre lokalen

Bedeutungen durcheinander gewirbelt und in neue musikalische

und kulturelle Kontexte übersetzt. In Ihrem Aufsatz
«Jenseits des Universellen. Politische Subcodes der Populärmusik

in und nach dem jugoslawischen Zerfall»' untersuchen

Sie, wie Orte, Zeit und Geschichte in ein Stück Musik oder eine

Komposition eingeschrieben sind. Wie gehen Sie als Künstler
mit solchen Fragen um? Was sind die prägendsten und
heikelsten Punkte, die in Ihren internationalen Projekten, etwa
in Sarajevo, aufgetaucht sind?
Boris Previsic: Ich glaube nicht an die Globalisierung. Globalisierung

suggeriert, Kunst entstehe sozusagen ortlos und frei

an einem beliebigen Ort in der Welt. Kunst wird aber immer an

einem ganz bestimmten Ort produziert, der die Kunst entscheidend

prägt. 2001 gründete ich zusammen mit einem Partner

vor Ort, mit dem Komponisten und Kompositionsprofessor
Aliser Sijaric, das Ensemble Sonemus in Sarajevo. Ein Jahr

zuvor organisierte ich die erste Tournee im Kaukasus; dabei

habe ich festgestellt, dass selbst ein vermeintlich unpolitisches

Projekt sehr schnell politisch werden kann. Wir wollten
mit Musikern vor Ort ein Ensemble für Neue Musik gründen und

wollten eigentlich ausschliesslich mit Komponisten und Instru-

mentalisten aus Sarajevo arbeiten. Da es vor Ort aber zu wenige

spezialisierte Musiker gab, begannen wir, mit Künstlern aus
dem gesamten ex-jugoslawischen Raum zu arbeiten. Das hatte
dann sehr schnell auch eine politische Komponente: Das durch

den kriegerischen Zerfall Jugoslawiens geschaffene
Kleingebilde Bosnien-Herzegowina reichte nicht, um etwas qualitativ
Befriedigendes zu produzieren; vielmehr waren wir auf

interregionale Kooperationen angewiesen.

Können Sie das ein wenig ausführen?

Zunächst stellt sich natürlich die Frage, warum sind wir primär
in Sarajevo, und nicht in Zagreb oder Belgrad? Belgrad hat eine

viel breitere Szene. Das Spektrum reicht von komponierter
Musik zu ganz freier Musik. In Zagreb ist es ähnlich. Das hat

ganz einfach damit zu tun, dass Belgrad historisch schon seit

dem Ende des Ersten Weltkriegs Zentrum Jugoslawiens war.

Zagreb wiederum war spätestens seit den 1960er Jahren das

zweite Zentrum in diesem geographischen Grossraum und

öffnete sich nach den Kriegsjahren 1991 bis 1995 in fast
kulturfaschistischer Ausschliesslichkeit für die Kultur in

Westeuropa, um sich vom vermeintlich Balkanisch-Byzantinischen

zu verabschieden. Hinzu kommt die 1961 gegründete Zagreber

Musikbiennale, bei der regelmässig hochkarätige Neue Musik

geboten wird. Sarajevo hat das im Prinzip alles nicht zu bieten.

25



Und doch habe ich meine Projekte bewusst in Sarajevo
angesiedelt, so etwa auch die Inszenierung einer ins
Bosnischkroatisch-serbisch übersetzten Version der Histoire du soldat
im Jahr 2002, die wir dann auch in Zadar, Zagreb, Belgrad,

Skopje und Podgorica aufführten und damit die erste Theatertournee

durch die post-jugoslawischen Staaten überhaupt
nach den Kriegsjahren bewerkstelligten.

Warum ein solches Projekt gerade in Sarajevo produzieren?
Sobald ich in Belgrad ein «gesamtjugoslawisches» Projekt
ansiedle, heisst es schnell, es handle sich um Jugo-Nostalgie.
Produziere ich etwas in Zagreb, so gilt es als separatistisch.
Mache ich etwas in Bosnien, dann ist es aus der Opferrolle
heraus gedacht. Solche Subcodes und Bedeutungszuschrei-
bungen sind nicht wegzudiskutieren - was immer man macht.

Bis heute ist es eine ungelöste Frage, wie sich das Trauma

des Jugoslawien-Krieges verarbeiten lässt. Viel gute Literatur
umkreist dieses Thema, ohne jedoch eine eindeutige Lösung

- beispielsweise in einfacher Schuldzuschreibung - gefunden

zu haben. Musik wiederum bleibt in ihrer Areferenzialität immer

bis zu einem gewissen Punkt offen. Ich kann sie auf verschiedene

Arten interpretieren - im Hinblick auf einen bestimmten

Diskurs oder gar auf einen bestimmten Nationalismus.

Sie sehen also einen grundsätzlichen Unterschied zwischen

Musik und Literatur?

Zugegebenermassen lässt sich gerade ein literarischer Text

wieder ambivalent lesen. Aber dazu ist auch ab und zu ein

bestimmter Interpretationsansatz nötig, um zu zeigen, inwiefern

ein Text nicht ideologisch reduziert werden kann. Die

Musik hingegen trägt die Ambivalenz von Anfang an in sich.

Ein einfaches Beispiel: Warum arbeitet ein serbischer Komponist

türkische Melodien in seine Musik ein, auch wenn er sich

vielleicht vom osmanischen Erbe lossagen mächte? Paradigmatisch

ist in diesem Kontext die «Vertürkung» der Populärmusik.

Das kann politisch gedeutet werden - meist will aber

der Musiker damit nur seine künstlerische Eigenständigkeit
zeigen. Es gibt viele solche Ambivalenzen. Der ideologisierte

Komponist will sich vielleicht auf seine musikalische

«Muttersprache» zurückziehen, weil er authentisch klingen will, und

verstrickt sich dann in die Historizität und Multikulturalität des

musikalischen Materials.

In Ihrem Artikel schreiben Sie von symbolischen Codes, in

denen Orte und vielleicht gar Ideologien in einer Musik präsent
werden. Wie gehen Sie in Ihren Projekten mit solchen Codes

um?
Es gibt grundsätzlich zwei Haltungen: erstens eine Anti-Haltung,

die besagt, dass man diesen Codes vorerst einmal
ausweicht. Wir ignorieren sie, wir wollen nichts mit ihnen zu tun
haben. Wir haben uns zu Beginn bei Sonemus zum Beispiel
dafür entschieden, auf jegliche Musik zu verzichten, die

irgendwelche «pseudobalkanische» oder «orientalische» Elemente

nutzt. Wir setzen voll und ganz auf die Vielfalt der Neuen

Musik. Das ist unser Paradigma. Natürlich stellten wir dann

sehr schnell fest, dass die vermeintlich universalen Paradigmata

der Neuen Musik letztlich ein Produkt der europäischen

Hochkultur sind. Das scheinbare Ausweichen bringt uns auf

den ersten Blick nicht viel weiter. Es entledigt uns aber des

Problems, politisch für die Einen oder Anderen Stellung zu

beziehen. Das führt uns dann einfach in anders gelagerte
Problemzonen. Eine zweite Haltung bestünde darin, von

Anfang an auf die Pseudobalkanismen und -orientalismen

einzusteigen. Erfahrungsgemäss handelt man sich aber

damit noch die grösseren Probleme ein, weil historisch und

interkulturell gewachsene Muster zu den ureigensten erklärt
werden und die Frage nach der Dualität nicht einmal gestellt
werden darf.

Atonale Musik ist demnach nur scheinbar ein offenes Gefäss,

weil sie eben europäisch oder auch euro-amerikanisch konnotiert

ist. Wird dieser potenzielle Kritik- oder Diskussionspunkt
denn bei Musikern, aber auch bei Zuschauern oder in den Medien

vor Ort aufgegriffen? Gibt es so etwas wie einen kulturellen
Widerstand oder Ressentiments gegen diese «euro-amerikani-
sche» Musik? Und wenn ja, von wem?

«Widerstand» ist übertrieben. Aber es gibt Kritik. Wir wollten
mit Sonemus explizit mit jungen Komponisten arbeiten. Es ging
in erster Linie darum, gute Komponisten zu finden - und nicht

darum, einen regionalen Sound zu schaffen. Ich konstatiere
immer wieder, dass der Balkan sehr europäisch ist. Wenn man

die Kulturentwicklung nach dem Zweiten Weltkrieg betrachtet,
dann ist da eigentlich kein Unterschied zu unseren westeuropäischen

Entwicklungen auszumachen. Gerade in der Neuen

Musik ist in Südosteuropa in den letzten Jahren sehr viel
passiert. Im Kaukasus und in Mittelasien richtet man sich aber

immer noch an Moskau aus. Insbesondere in Armenien und

Usbekistan gibt es weiterhin die Moskauer Schule, die mehr

an Schostakowitsch und Schnittke erinnert als an Boulez und

Stockhausen. Es handelt sich um eine weniger abstrakte, dafür
emotionalere Sprache. Diese überlagert sich mit einer regionalen

Spezifik, besonders ausgeprägt in Armenien, das seit dem

Trauma 1915/1916 eine eigenständige kulturelle Sprache und

Tradition entwickelt hat. In Bezug auf die Musik heisst dann

die Duelle oft auch Vardapet Komitas [Anm. der Red.: Vardapet
Komitas 11869-1935] war ein armenischer Priester, Komponist,

Musiker und Musikwissenschaftler; er gilt heute als Begründer
der modernen klassischen Musik Armeniens], Immer wenn ich

armenische Musik höre, dann übermannt mich bereits nach

ein paar Takten das sonderbare Gefühl, es handelt sich nun

um eine typische Ausprägung - im Unterschied zu anderen

Nationen in ganz Südosteuropa. Von den Preisträgern des

pre-art-Kompositionswettbewerbs, den wir seit 2005 jedes
Jahr ausschreiben, sind nahezu die Hälfte Armenier. Ihre

Kompositionen überzeugen uns immer wieder in ihrer

Eigenständigkeit und Komplexität: Harmonik und Melodik werden

in einer ganz eigenen Art und Weise ausgeschöpft. Selbst

Komponisten der Neuen Musik, wie beispielsweise das

Jurymitglied Roland Moser, sagen, dass sie da immer wieder
Neues kennenlernen. Damit lässt sich der Avantgarde-Begriff
unterminieren: Es lässt sich nirgendwo mehr eine Spitze

erkennen, die überall federführend ist, Avantgarde entsteht
heute pluralistischer denn je. Wir können heute sogar fest-

26



halten: Wir kommen in dieser Region mit einer spezifischen
Avantgarde in Kontakt, die man anderswo nicht findet.

Spielen in der armenischen Musik auch Skalen, Melodielinien

und Gestaltungsprinzipien eine Rolle, wie man sie zum
Beispiel aus der osmanischen oder arabischen Musik kennt?
Ein osmanischer Einfluss ist nicht zu leugnen, auch wenn

er von der offiziellen armenischen Kulturpolitik bestritten
wird. Osmanische Einflüsse stehen neben denjenigen einer

«autochthonen» Musik, die sich weitgehend auf den Einfluss

der eigenständigen armenischen Kirche, die es schon seit über

1700 Jahren gibt, zurückführen lässt. In Kombination mit
«sowjetischer» und «westlicher» Musik des 20. Jahrhunderts

entsteht eine faszinierende zeitgenössische Musik.

Lassen sich solche «musikalischen Schichten» auch bei

Interpretationen atonaler Musik oder bei improvisierter Musik
heraushören? Läuft man nicht Gefahr, diese nicht-westlichen
Einflüsse zu hören - oder hören zu wollen -, weil der Komponist
oder Interpret eben aus Armenien oder Südosteuropa kommt?
So ganz genau festhalten kann man das oft natürlich nicht.

Man kann aber sagen: «Oas erinnert mich jetzt an diese oder

jene Tradition.» Es handelt sich dabei mehr um eine Funktion

des Erinnerns an musikalische und kulturelle Referenzen; das

kulturelle Gedächtnis klingt an. Die Geschichtlichkeit eines

Ortes spiegelt sich in der Musik wider, daran glaube ich fest.
In der Musik sind verschiedene «Sprachen», verschiedene

«Kulturen» ineinander verschichtet. Aber natürlich zählt auch,

wo ein Komponist in seiner persönlichen Entwicklung steht

- das ist mir beispielsweise an der Tribina kompozitora, dem

jährlich stattfindenden Festival für zeitgenössische Musik in

Serbien, immer wieder aufgefallen. So trifft man in Belgrad im

Prinzip auf zwei musikalische «Sprachen»: die der alten
Generation, sagen wir mal der jugoslawischen Generation, die

durchwegs mit der serbisch-nationalistischen Generation

gemeinsame Traditionslinien aufweist; und die der jüngeren
Generation, die eben über den Zaun hinaus schaut und

Anschluss sucht - im Prinzip in viele Richtungen: sei es nach

Russland, sei es nach Westeuropa, sei es als nicht-nationalistische

Rückwendung auf ein bestimmtes Traditionsgut.
Absurd finde ich, dass sich die alte Generation gerne auf
eine postmoderne Beliebigkeit beruft und darum häufig
neobarocke oder neoklassizistische Werke schafft im

Zeichen einer angeblichen postmodernen Zitathaftigkeit.
Solche Komponisten waren aber ganz gut im Milosevic-

Regime aufgehoben, weil ihre Musik auch keine kritische

Sprengkraft hatte. Und dann gab und gibt es eine andere

musikalische «Sprache», die bis 2001 im öffentlichen
serbischen Diskurs nicht geduldet war und die diese musikalische

Beliebigkeit explizit verneint.2

Anzufügen im Bezug auf die musikalische «Sprache» ist
vielleicht noch folgende Notiz: Musikalisches Zitat oder
Verweise sind nicht per se gut oder schlecht, sie sind polyvalent,
sie können vieles bedeuten. Es kommt eben darauf an, wie

sie verhängt sind, in welchem Kontext sie stehen und

entstanden sind. Genau dasselbe Zitat kann das Eine aber auch

dessen Gegenteil behaupten, das habe ich ja gerade in

meinem Artikel über die Populärmusik zeigen wollen
Cvgl. Anm. 1).

Was sind denn die musikalischen Ziele und Kriterien dieser

neuen Komponistengeneration in Südosteuropa? Will sie vor
allem eine eigenständige Musik schaffen oder hat sie auch
einen politischen Anspruch?
In Baku arbeiten wir mit dem Komponisten Firudin Allahverdi,
der in unserem Wettbewerb von 2008 den ersten Preis gewonnen
hat. Allahverdi ist politisch aktiv in der Menschenrechtsszene
und ist somit Teil der Generation, die sich bewusst und explizit

gegen die Politik des verkrusteten Regimes Aserbaidschans

wehrt. Ich bin überzeugt, dass der arabische Frühling auch

Auswirkungen auf Mittelasien, auf den Kaukasus und den

Balkan haben wird. Ich kenne in der ganzen Region zahlreiche

Komponisten, die sich politisch artikulieren; dank Facebook

kann ich deren Aktivitäten täglich verfolgen. Politik spielt
direkt in unsere Projekte mit usbekischen, türkischen und

armenischen Komponisten hinein. In Armenien wurde es uns

verboten, die Musik des jungen Türken Emre Sihan Kaleli oder

vom bereits genannten Firudin Allahverdi aus Aserbaidschan

aufzuführen. Dabei bekamen auch wir den starken Druck zu

spüren, den das Regime auf Musiker und Musikszene ausübt.
Die betreffenden Komponisten umgehen diese Barrieren, in

dem sie an Kleinstfestivals zusammen auftreten - abseits
des offiziellen Rahmens.

In der arabischen Welt habe ich oft mitbekommen, wie sich

Musiker und Komponisten darüber streiten, ob Kunst als Kunst

oder als Protest verstanden werden soll. Viele der jungen
Künstler haben sich abgewendet von der Protestmusik-Tradi-

tion der 1970er und 1980er Jahre. Sie verstehen bereits das

Fokussieren auf musikalische Oualität als Protest. In einem

von Kommerz und Propaganda geprägten Umfeld leuchtet ein

solcher Ansatz durchaus ein - auch wenn er für uns vielleicht

simpel erscheinen mag. Und tatsächlich wurden und werden

diese Künstler von lokalen Politikern immer wieder auch

politisch verortet - manchmal einfach nur, weil sie von europäischen

Institutionen unterstützt werden (wenn auch oft
minimal], Sie seien «Handlanger des Westens», heisst es dann

manchmal sehr schnell. Gibt es ähnliche Diskussionen auch

auf dem Balkan und im Kaukasus?

Ja, die gibt es, und zwar sowohl in der ernsten als auch in

der populären Musik. Bei unserer Organisation pre-art geht

es eigentlich primär um musikalische Dualität. In der Realität

ist dieses Kriterium aber manchmal schwierig hochzuhalten.

Oft müssen wir unsere Oualitätskriterien, die sich an einer

avancierten, vom verwendeten Material her betrachtet
abstrakten und neutralen Musik orientieren, revidieren. Einige

Künstler sind zwar seit Jahren in der europäischen Förderszene

integriert, sie haben uns aber nicht überzeugt. Gleichzeitig

durften wir - gerade über unseren Wettbewerb -
Künstler und Künstlerinnen ausfindig machen, die bislang

nicht beachtet worden sind. Von den Förderern - etwa der

Pro Helvetia, dem Goethe-Institut oder der Adenauer-Stiftung

27



fmàne?nunTBILISI 4

èùdm
BAKU
0fn03ù6n
YEREVAN

Foto: pre-art

- werden einem ja immer diese oder jene Künstler empfohlen,
die manchmal passen, manchmal auch nicht.

Ist das eine Kritik an der Kulturförderung? Ist die manchmal

zu hörende Kritik, es würden immer dieselben gefördert,
aus Ihrer Sicht berechtigt? In der arabischen Welt sagen
zynische Stimmen, es würden vor allem diejenigen Künstler

gefördert, die Gesuchseingaben auf Englisch schreiben
können.

Einige der von uns ausgezeichneten Komponistinnen und

Komponisten sprechen keine im Westen geläufige Sprache. So

hatten wir beispielsweise einen Armenier, der in Griechenland

aufgewachsen ist und weder Französisch noch Englisch oder

Russisch beherrschte. Einige waren durch uns auch zum ersten

28



Mal in der Schweiz. Sie sind von der Förderszene nicht
wahrgenommen worden, weil die Förderer nicht selten auf
äussere Projektmerkmale statt auf musikalische Qualitätsmerkmale

setzen. Der Vorteil von pre-art ist: Wir haben immer

einen direkten und engen Kontakt mit den Künstlern und

Künstlerinnen.

Das sind wahrscheinlich mit die Stärken eurer Projekte. Ihr

sucht den direkten Kontakt vor Ort und ihr orientiert euch

an musikalischen Merkmalen. Zudem arbeitet ihr langfristig
- denn so schnell findet man die spannenden Künstlerja
normalerweise nicht.

Einige der Preisträger, die wir vor acht, neun Jahren
ausgezeichnet haben, aber auch Instrumentalisten, die wir punktuell
längerfristig gefördert haben, sind heute bereits Professoren

in Sarajevo, Stockholm oder Jerewan. Die Komponistin Darija

Andovska ist heute zum Beispiel Professorin in Skopje. Sie ist

uns schon 2001 aufgefallen, und wir haben ihr dann geholfen,
in der Schweiz zu studieren. Ähnliches ist auch mit Instrumentalisten

aus Sarajevo und Kragujevac passiert. Dieser Rück-

fluss von Kompetenz und Wissen in die Herkunftsländer ist
vielleicht das wichtigste Kennzeichen unserer Projekte. So

sehr der Begriff der «Nachhaltigkeit» heute auf alles und jeden

angewendet wird und damit völlig verwässert wird, so sehr

sehe ich ihn in pre-art verwirklicht.

Stichwort «interkultureller Dialog»: Was sind für Sie da

die «To Do's» und «Not To Do's»? Was sind die «Lessons

Learnt»?
Ich glaube, die Langfristigkeit des Gesamtprojekts ist der

wichtigste Faktor. Daran krankt insbesondere die Event-Kultur -
schnell da, schnell dort ein Auftritt, und damit hat sich's
oftmals. Unser Anfang war eine Armenien-Tour mit Armeniern aus

Paris. Da hat der Kulturaustausch überhaupt nicht funktioniert.
Die Tour war von Exil-Armeniern organisiert worden, und diese

Auswanderer galten in der Heimat prinzipiell als Verräter. Wir

wiederum fühlten uns völlig fehl am Platz. Die Konzerte haben

an sich gut funktioniert, aber wir fühlten, dass wir keinen

Kontakt zu den Leuten vor Ort aufbauen konnten. Wir wussten

nicht, wie die lokale Szene funktioniert, wie man hier Komposition

lehrt, wie das Niveau der Komponisten ist, ob sie über gute

Instrumente verfügen etc. So gingen wir halt mal ins Konservatorium

und schauten nach: Wer unterrichtet da? Und wie? Man

hört sich Konzerte an und schaut, was dem Publikum warum

gefällt. Erst an diesem Punkt kann man zu überlegen beginnen,

was für eine Art von Austausch Sinn machen kann. Was brauchen

die Musiker? Partituren, Instrumente? Durch diese Arbeit

haben wir allmählich enge Kontakte aufbauen können. Auch als

Literaturwissenschaftler betreibe ich ja «interkulturelle»
Literaturwissenschaft. Doch was bedeutet eigentlich Interkultura-
lität? Ich zweifle am kulturellen Paradigma. Denn zu oft wird

alles auf Kultur reduziert - und das kann verheerende Folgen

haben, wie wir in Jugoslawien gesehen haben. Der dauernde

Fokus auf ethnische, religiöse, sprachliche Differenzen lässt
manchmal alle Gemeinsamkeiten vergessen. Das «interkultu¬

relle Verhältnis» zu meinem Schweizer Nachbar kann

angespannter ausfallen als dasjenige zu einem Komponisten in der

mittelasiatischen Steppe. Dieser interkulturetle Vermittlungswunsch

basiert oftmals auf völlig falschen Annahmen. Ich

gehe zunehmend davon aus, dass die systemische
Ausdifferenzierung der Moderne innerhalb scheinbar geschlossener
kultureller Einheiten wie beispielsweise den Nationen viel
grösser ist als die Huntington'schen Verwerfungen zwischen
den Kulturen. Für die Arbeit vor Ort ist es doch ganz einfach:
Man muss schauen, wo die Leute stehen, was sie in erster
Linie beschäftigt, an welchen Punkten man sich trifft, wo

man zusammen arbeiten kann. Natürlich kann man eine solche
Arbeit mit der Attribuierung «interkulturell» schönreden, aber

sie ist gleichzeitig mehr und weniger als das.

Über musikalische Fragen hat man sicher einen idealen ersten

Einstieg, ein gemeinsames Nischeninteresse. Die Unterschiede
werden erst dann spannend, wenn man allmählich feststellt,
hier und dort arbeitet dieser Musiker anders. In Beirut fühlte
ich mich musikalisch nahe mit den Musikern der Szene für
improvisierte Musik oder mit Medienkünstlern verbunden.

Je länger man sie kennt, desto mehr erkennt man aber auch

Unterschiede.

Man lernt in einem solchen langjährigen Prozess allmählich
das «andere» Denken dieses Künstlers oder dieser Künstlerin

kennen, die unterschiedlichen Ansätze im Gemeinsamen.

Nehmen wir zum Beispiel das Stück eines armenischen

Komponisten, das wir auf unserer zweiten Armenientournee 2001

gespielt haben: Taugh of Angels des Kompositionsprofessors

Stepan Rostomyan. Je exakter man seine Partitur interpretierte,

desto schlechter klang sie. Der Komponist betonte in

der Probenarbeit immer wieder, die Musik müsse «ganz
einfach» im Raum klingen. Schweizer Mitmusiker hatten
Kopfschmerzen gekriegt und mussten sich hinlegen. So wurde

interkulturelle Erfahrung körperlich erlebbar. Wir mussten

unsere Paradigmen von «Präzision» über Bord werfen, damit

diese Musik zu «funktionieren» begann.

Was haben Sie als Musiker von diesen interkulturellen Projekten

in den letzten Jahren gelernt?
Die Hauptsache erfährt man immer auf Nebenschauplätzen
und an informellen Treffen, man braucht eine grosse gedankliche

Flexibilität und darf bestimmte Dinge oder Vorfälle nicht

vorschnell kategorisieren. Man muss offen sein und erst mal

alles zulassen, dann aber schon auch wieder Grenzen setzen,

welche die eigene Position aufzeigen. Je mehr man auf andere

Musiker zugeht, desto mehr muss man auch wissen, was man

selber will. Das hat mir auch persönlich viel geholfen: Wie

positioniere ich mich? Welche Musik mache ich, welche mache ich

nicht? Und natürlich auch in Bezug auf die akademische Reflexion:

Wo sind meine theoretischen Interessen? Ich kann heute

auch sagen, warum mich was nicht interessiert.

Was sind denn Ihre offenen Fragen?

Das Thema Interkulturalität bleibt für mich eine Knacknuss in

29



Bezug auf das wirtschaftliche Gefälle und die Stereotypen.
Inwiefern werde ich in Südosteuropa nicht auch einfach identifiziert

mit diesem Staat Schweiz und diene dann als Projektionsfläche?

Für das westliche Paradies? Diese Fragen auch vor Ort

offen zu diskutieren und zu reflektieren, finde ich unheimlich

wichtig.

Wie lauten die Antworten?

Fragen, Zusammenhänge aufzeigen, den Geldstrom partiell
umleiten.

Als Schweizer Künstler bieten Sie - nüchtern betrachtet -
potenziellen Zugang zu einem internationalen Absatzmarkt.

Ja, klar.

Man kann sich natürlich fragen, was es überhaupt bringt, wenn

ein Schweizer mit einem Musiker aus dem Balkan ein Projekt
macht. Die zwei Musiker verstehen sich unter Umständen

komplett falsch. Der Schweizer meint, er mache interkulturelle
Musik und diene vielleicht sogar dem interkulturellen Dialog

-jedenfalls schreibt er das in sein Dossier für die Kulturförderer.

Sein Mitmusiker hingegen wird vor Ort vielleicht
rechtskonservativ verortet. Darf oder soll man da so spitzfindig sein?

Oder muss man sagen: Musik ist doch einfach ein Spiel. Nehmt

das nicht so ernst, bitte.
Ich glaube, es ist nicht egal. Musik ist zentral in Konflikten.

Darum ist es sehr wichtig, dass man, wenn man sich auf diese

Musik einlässt, auch weiss, wofür sie steht. Wenn man sich

beispielsweise für eine bestimmte Art von «World Music»

interessiert, dann finde ich es nicht in Ordnung, wenn man einfach

sagt: «Ich finde das coole Balkan-Musik, mir gefällt die Rhyth¬

mik, mir gefallen die Trompeten in den Filmen von Kusturica».
Mir gefällt diese Musik auch. Doch gleichzeitig muss ich Kritik

anbringen können, aufzeigen können, an welchen Punkten mit
einer solchen Musik eben auch Ideologie betrieben wird, die

sich gerade nicht mit einem linksliberalen Gedankengut
vereinbaren lässt. Wenn man sieht, wie sich Kusturica vom
weltoffenen zum national kleinkarierten Regisseur entwickelt und

sein ganzes Schaffen durch und durch kommerzialisiert hat,

dann überkommt einen schon Wehmut an eine gute alte Zeit.

So versuche ich auch in meiner jüngsten Monographie, die im

Rahmen meiner Habilitation entstanden ist, beispielsweise zu

zeigen, inwiefern gerade ein unkritischer bzw. ideologisierter
Linksintellektualismus in Österreich sehr viel dazu beigetragen

hat, dass man die Jugoslawien-Krise oder den Zerfall von

Jugoslawien immer noch nicht verstanden hat. Ein Krieg entwickelt

immer eine Eigendynamik, welche die vermeintlich klaren

Diskurslinien und Fronten sehr schnell verwischt. In einem

solchen Kontext einen klaren Kopf zu bewahren und historisch

ganz klare Differenzierungen vorzunehmen, ist und bleibt

schwierig und unsere Aufgabe als Kulturwissenschaftler wie

auch als Kunstschaffende.

1 Boris Previsic und Jan Dutoit, Jenseits des Universellen. Politische
Subcodes der Populärmusik in und nach dem jugoslawischen Zerfall, in:

Jugoslawien - Libanon. Verhandlungen von Zugehörigkeit in fragmentierten

Gesellschaften, hrsg. von Miranda Jakisa und Andreas Pflitsch, Berlin:

Kadmos 2012, S. 220-296.
2 Boris Previsic, Neue Stimmen, alte Schule. 11. Internationales Komponis¬

tenforum in Belgrad, in: dissonanz/dissonance 75, Juni 2002,
S. 37-39 [zugänglich über www.dissonance.ch).

Aus der Charta von pre-art
pre-art ist hauptsächlich an den Rändern Südosteuropas tätig, wo seit
der Wende nach 1989 tiefschürfende politische, soziale und ökonomische

Verwerfungen entstanden sind. [...] Die Konflikte werden insbesondere

kulturell, d.h. vorab religiös und ethnisch, gerechtfertigt, obwohl

es in den meisten Fällen nur um den Machterhalt einer bestimmten

Elite und/oder einer bestimmten Grossmacht geht. [...] So setzt

pre-art bewusst bei den kulturellen Parametern an, welche sich nicht
in ein nationales oder religiöses Narrativ einbinden, sondern sich

immer schon in einem Spannungsverhältnis dazu befinden.

Es geht pre-art darum, Kultur als zukunftsgerichtete Notwendigkeit

menschlichen Ausdrucks zu fördern, die von sich aus machtpolitische

Gräben überbrückt. Denn Kulturprojekte sind immer politisch und

finden nie in einem apolitischen Raum statt. [...] Aus diesem Grund

fördert pre-art zeitgenössische Kunst, welche sich in aktuelle Diskurse

einschreibt. Tradition soll nicht als identifikatorische Zuordnung
verstanden werden. Vielmehr müssen stets ihre Erfindung und damit ihre

Geschichtlichkeit, aber auch die darin enthaltenen Überschreibungen

reflektiert und offengelegt werden. Reproduktion von Stereotypen

findet keinen Eingang in unsere Arbeit.

www.pre-art.ch

Dieses Interview entstand im Mai 2012 im Umfeld des Symposiums

Globale Nischen. Musik in einer transnationalen Welt in Bern und

Zürich (organisiert von norient und der Zürcher Hochschule der

Künste).

Die pre-art-Preisträger:

www.pre-art.ch/index.php?musik-l-36

Zur Beirut-Forschung von Thomas Burkhalter:

beirut.norient.com

30


	Ortlos und frei? : Über politische Ambivalenzen interkultureller Musik

