Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (2012)

Heft: 120

Artikel: Musik als Kunst des Ereignisses : Mdglichkeiten kiinstlerischer
Forschung und Praxis

Autor: Pérez, German Toro

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927679

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Musik als Kunst des

Ereignisses

Moglichkeiten kiinstlerischer Forschung und Praxis

German Toro Pérez

Germdn Toro Pérez formuliert in diesem Essay Uberlegungen zum gegenwidrtigen Stand und zur
Zukunft des alten Projektes «neue Musik» und wirft dabei vertiefende Blicke auf die kiinstlerische
Forschung als mdglichen Indikator des Wandels heutiger kiinstlerischer Praxis (zu der auch die
geitgendssische Musik gehort). In abnehmender Ausfiihrlichkeit durchwandert Toro Pérez die
Themenbereiche «kiinstlerische Forschung», «musikalische Form» und «Verhdltnis von Musik und
Sprache», um abschliessend einen Ausblick auf Entwicklungspotenziale neuer Musik fragend
anzudeuten.

Der Beitrag basiert auf einem Manuskript zu einem Vortrag, der im Rahmen der 46. Internationalen
Ferienkurse fiir Neue Musik am 23. Juli 2012 in Darmstadt gehalten werden sollte (anstelle dessen
referierte der Autor frei iiber das Thema «Form and Possibility»), und greift teilweise auf Thesen

zuriick, die Toro Pérez bei anderen Gelegenheiten bereits formulierte,” diese schérfend und wo

notwendig revidierend.

FRAGESTELLUNGEN DER KUNSTLERISCHEN FORSCHUNG

Der Kern der gegenwartigen Diskussion Uber kinstlerische
Forschung liegt in der sogenannten Forschung in der Kunst ,?
bei der kinstlerische Praxis ein wesentliches Moment der
Forschung wird und deshalb die Grenze zwischen Forschung
und klnstlerischer Praxis sich verwischt. Zu einer Bestimmung
von kanstlerischer Forschung gelangt die Debatte trotz umfas-
sender Analysen nicht. Wenn Kinstler ihre Tatigkeit kurzer-
hand zur Forschung erklaren,® bleibt eine gewisse Skepsis
zuruck. Weitere Formen der Forschung - fdr und dber die
Kunst - kniipfen an bereits existierende Forschungstraditionen
an und lassen sich leichter von der kinstlerischen Praxis
unterscheiden, suchen aber genauso nach ihrer prazisen Defi-
nition. In der Entscheidungslosigkeit lauft die kinstlerische
Forschung Gefahr, zum Mysterium zu werden, das alles und
nichts sein kann und daher nicht ernst genommen wird. Meint
das Adjektiv kiinstlerisch eine neue Art der Forschung oder
lediglich einen neuen Forschungsbereich? Ist die Schwierig-
keit, zuvor klar abgegrenzte Bereiche wie Wissenschaft und
Kunst auseinander zu halten, ein Zeichen daflr, dass bisher
gultige Kategorien der Weltaneignung in eine kritische Phase
eintreten und nach einer neuen Definition suchen? Oder ist

diese Schwierigkeit ein Zeichen fir die Gefahren eines
Denkens, das in der Hoffnung auf neue Maglichkeiten durch
Grenzaufldsungen wesentliche Unterschiede Ubersieht?
Verschwindet die Differenz zwischen Wissenschaft und
Kunst wirklich?

Diese Diskussion hat zwei Aspekte: einen ontologischen und
einen politischen. Der ontologische stellt die Frage nach dem
Wesen der Forschung und nach dem Wesen der Kunst heute
und flihrt schliesslich zur Diskussion Uber das gegenwartige
Verhaltnis zwischen Wissenschaft und Kunst. Der politische
Aspekt betrifft die Frage nach der Gultigkeit von historisch
gewachsenen Hierarchien in der Wissenschaft, die sich in
Bildungs- und Forschungsstrukturen widerspiegeln, und ist
letztlich auch eine Frage der Verteilung von Ressourcen.
Diesen Aspekt mdchte ich hier nicht weiter behandeln.

FORSCHUNG, EXPERIMENT

Der Versuch, kinstlerische Forschung durch Abgrenzung von
der wissenschaftlichen Forschung zu definieren, kann nicht

gelingen. Denn wir kénnen davon ausgehen, dass das Haupt-
anliegen von Forschung (gleichgliltig, welches Adjektiv davor



steht) darin besteht, Wissen zu generieren, revidieren, ergan-
zen und erweitern, das heisst: Erkenntnisgewinn zu ermdgli-
chen. In der Auslegung Heideggers ist Forschung die Haupt-
eigenschaft der modernen Wissenschaft: «Das Wesen dessen,
was man heute Wissenschaft nennt, ist die Forschung.»*
Demnach ist Forschung der Vorgang, durch den die moderne
Wissenschaft ihr Hauptanliegen, das Erkennen, verfolgt. Der
Forschungsbegriff zeichnet die moderne Wissenschaft aus
und unterscheidet sie von der Wissenschaftsauffassung des
Mittelalters und jener der altgriechischen Kultur, die keine For-
schung im Sinne eines kritischen, methodischen und systema-
tischen, jedoch offenen Vorgangs kannten.

Kinstlerische Forschung kann demnach als Forschung
bezeichnet werden, die sich kinstlerische Praxis als die
Gesamtheit von Tatigkeit, Werk und Erfahrung mit dem Zweck
aneignet, neue Erkenntnisse zu ermdglichen. Entscheidend dabei
sind einerseits die Art von Erkenntnis, die Kunst in einem For-
schungskontext imstande ist zu erméglichen, und andererseits
die Darstellungsformen, die dieser Erkenntnis angemessen sind.
Die wesentliche Neuerung besteht darin, dass Kunstschaffende
sich in den Dienst einer Fragestellung stellen und versuchen,
mit den Mitteln ihrer Kunst zu ihrer Klarung beizutragen.

Die Affinitat der modernen Kunst zur Forschung kann anhand
der Rolle des Experimentellen - im Unterschied zum Experiment
im Sinne der Naturwissenschaft - belegt werden. Die elektro-
akustische Musik liefert dazu ein sehr gutes Beispiel: Experi-
mentelle Arbeit verstanden als freier, spielerischer Aneignungs-
prozess spielte in der Entwicklung der elektroakustischen
Musik von Beginn an eine wichtige Rolle. Explorative, ergebnis-
offene Erkundungsphasen gehéren nach wie vor zu den
wesentlichen Momenten der Bestimmung von Material, Spielart
und Formgestaltung, bevor diese sich (wenn tberhaupt) zu
einem geschlossenen Werk verdichten. In der experimentellen
Arbeit, in der das Machen die Maglichkeit sinnlicher Erfahrung
eroffnet und sie Uber Reflexionsprozesse zur Erkenntnis fiihren
kann, liegt der Ort, wo die kiinstlerische Praxis fir die Forschung
produktiv werden kann.

Der Unterschied zwischen Wissenschaft und Kunst bleibt
dennoch bestehen. Denn im Unterschied zur Wissenschaft ist
Wissensgenerierung nicht das Hauptanliegen der Kunst, son-
dern vielmehr das Offnen von Méglichkeiten der Erfahrung.
An diesem Punkt gewinnt die epistemologische Frage, also die
Frage nach der Art von Erkenntnis, die jeweils durch Wissen-
schaft und Kunst zugénglich wird, entscheidende Bedeutung.
Darauf mochte ich nochmals zurtickkommen.

OFFENTLICHKEIT, HALTUNG

Kinstlerische Forschung impliziert ein verandertes Verhéltnis
sowie eine veranderte Haltung von Kunstschaffenden gegen-
tber der Offentlichkeit.

Die kunstlerische Praxis artikuliert sich auf der Basis von
individuellen Positionen, die zwar in Beziehung zu anderen
Positionen stehen kénnen, aber in der Singularitat der eigenen
Arbeit und des einzelnen Werkes ihre prazise Auspragung finden.
Die kinstlerische Forschung hingegen bedarf, wie jede andere
Forschung auch, einer institutionellen Verankerung. Das bezeich-
net Heidegger als den «Betriebscharakter der Forschung»:

«Das Verfahren, durch das die einzelnen Gegenstands-
bezirke erobert werden, hduft nicht einfach Ergebnisse an.
Es richtet sich vielmehr selbst mit Hilfe seiner Ergebnisse
jeweils zu einem neuen Vorgehen ein. [...] Dieses Sichein-
richtenmuissen auf die eigenen Ergebnisse als die Wege
und Mittel des fortschreitenden Verfahrens ist das Wesen
des Betriebscharakters der Forschung.»®

In der Auffassung Heideggers muss Forschung in verbindlicher
und systematischer Art und Weise auf vorhandenes Wissen -
auch kritisch - zurlickgreifen, um ein neues Forschungsvorhaben
zu definieren. Die Funktion von Institutionen besteht darin, die-
ses Wissen verfligbar zu machen, was Individuen in der zuneh-
menden Komplexitdt moderner Wissenschaft nicht leisten



kénnen und Kinstler in der autonomen kiinstlerischen Arbeit
nicht leisten mlssen.

Die Forschungstatigkeit im Bereich der Elektroakustik und
Computermusik hat sich bereits in ihrer ersten Phase in beste-
henden oder entstehenden Institutionen wie Rundfunkanstal-
ten, Universitaten und spezialisierten Instituten eingerichtet.
Von Anfang an waren Kunstschaffende Partner der Forschungs-
einrichtungen, der Austausch mit ihnen und ihre Einbindung
waren von zentraler Bedeutung flir Forschungsprozesse.
Besonders die haufige Doppelbegabung Komponist/Forscher
wirkt bis heute als Katalysator flr die Entwicklung der For-
schung in diesem Bereich. Und dennoch hat die kiinstlerische
Praxis in der elektroakustischen Musik an sich diesen Betriebs-
charakter nicht. Es ist stets das Individuum, auf dem Autono-
mie und Verantwortung ruhen. Kunstschaffende gehen selektiv
und methodisch, aber nicht systematisch mit vorhandenem
Wissen um.

Aus der institutionellen Bindung l&sst sich schliesslich ein
weiterer Aspekt ableiten: Kiinstlerische Arbeit im Kontext von
Forschung ist an Fragen gebunden, die einer Offentlichkeit
nachvollzienbar gemacht werden sollen. Forschungsergebnisse
sind offen und haben einen gemeinnttzigen Charakter. Die
Ergebnisse kinstlerischer Tatigkeit hingegen sind auf die
Singularitat einzelner Werke und nicht auf eine allgemeine
Verwendung ausgerichtet. In der kiinstlerischen Praxis tritt der
Kiinstler als Individuum einer Offentlichkeit gegeniiber. In den
Forschungsbetrieb hingegen zieht er sich im Dienst der Allge-
meinheit zurlick.

WAHRHEIT

Zusammenfassend kdnnen wir sagen: Kiinstlerische Forschung
ist auf das Erkennen ausgerichtet, ist eingebettet in einen For-
schungsbetrieb, und das gewonnene Wissen hat einen gemein-
nutzigen Charakter. Kinstlerische Praxis ist auf sinnliche Erfah-
rung ausgerichtet, ist Ergebnis individueller Verantwortung
und auf die spezifischen Eigenschaften eines Werkes bezogen.
Zu einer scharferen Bestimmung des Unterschiedes zwischen
Forschung und kdnstlerischer Praxis reichen diese Feststel-
lungen aber nicht. Dazu missen wir zur epistemologischen
Frage zurickkommen.

Das Wesen der Kunst muss im Verhéltnis zur Wahrheit
gesucht werden. Auch Heidegger griindet seine Bestimmung
des Kunstwerks in der Klarung dieses Verhaltnisses: «Kunst
ist das Sich-ins-Werk-Setzen der Wahrheit.» © Aber auch die
Forschung als Weise des Erkennens muss im Verhaltnis zur
Wahrheit befragt werden. Sie will erklaren, was der Fall ist,
das Ungesicherte als Wissen sichern und bereitstellen. Daraus
entsteht die Konfusion, die Verschiedenes identisch aussehen
lasst. Das Wissen, das durch die Forschung gesichert werden
soll, bleibt immer provisorisch, bis es von neuen Erkenntnissen
korrigiert, erganzt oder abgeldst wird. Die Wahrheit, die durch
kinstlerische Erfahrung sichtbar wird, ist zwar unbestandig,
weil sie immer als Ereignis erscheint, um wieder zu verschwin-
den, aber in dem Augenblick, in dem sie sich zeigt, ist sie

unbezweifelbar. Das sind zwei verschiedene Formen der Wahr-
heitsauffassung. Burch Forschung systematisch zusammen-
getragenes Wissen ist bestandig, aber unsicher; durch Kunst
eroffnete Wahrheit ist gesichert, aber fliichtig. Die Kunst eroff-
net die Méglichkeit der Erfahrung von Wahrheit, aber sie garan-
tiert sie nicht; das durch Forschung als bestgesichert ange-
nommene Wissen muss standig nach den Grenzen seiner
Gultigkeit fragen.

Im Verhaltnis zur Wahrheit liegt der Hauptunterschied zwi-
schen Wissenschaft und Kunst als Formen der Weltaneignung.
Darin muss auch der Hauptunterschied zwischen kiinstleri-
scher Forschung als Wissenschaft und kinstlerischer Praxis
liegen. Sie sind unterschiedliche Modalitaten der Wahrheits-
suche und durch eine Art Unscharferelation verbunden, des-
halb kénnen wir weder auf das eine noch auf das andere ver-
zichten und uns weder fur das eine noch fir das andere als
das Richtige entscheiden. Die Differenz muss aber bestehen.
Darin grindet die Moglichkeit ihrer gegenseitigen Befruchtung.
Weder die Kunst hat es nétig, sich als Forschung auszugeben,
noch die Forschung, sich als Kunst auszugeben.

FUNKTION, OFFENTLICHKEIT

Die Veranderung der musikalischen Form im Lauf der Geschichte
geht mit der Entstehung von Offentlichkeit ebenso einher wie
mit der Offnung der Kunst zur Wissenschaft. Mit der Verschie-
bung der Kunst aus dem Bereich des Heiligen in den Bereich
des Gesellschaftlichen, vom Tempel in die Ausstellungshalle,
von der Kirche in den Konzertsaal, und von dort weiter in den
6ffentlichen Raum hat sich die Kunst fir die Wissenschaft
gedffnet und hat nach und nach ihren hermetischen Charakter
aufgegeben. Im Tempel war sie fir die Wissenschaft unerreich-
bar. Jetzt ist sie in der Offentlichkeit angesiedelt und greift in
alle Bereiche gesellschaftlicher Tatigkeit ein. Einmal ist sie
Werk, Aussage, Darstellung, ein anderes Mal ist sie individuelle
Tatigkeit oder Erfahrung oder kollektiver und sozialer Prozess
und kann im realen sozialen oder im virtuellen Raum entstehen.
Eine der Eigenschaften der Kunst besteht heute darin, dass sie
sich der Wissenschaft und somit der Forschung gedffnet hat.

SINNLICHKEIT

Die Offnung der Kunst zur Wissenschaft und dadurch zur For-
schung hat zur Folge, dass die Forschung angemessene For-
men der Bindung an die Kunst finden muss. Die naturwissen-
schaftliche Forschung zum Beispiel bindet sich an ihren
Gegenstand, die Naturvorgange, durch ihre Exaktheit. Diese
spiegelt sich im Experiment wider, wo ein bestimmter Vorgang
im Voraus als Gesetz entworfen und im Experiment beherrschbar
gemacht wird, in dem er beobachtet, berechnet und gemessen
werden kann. Die Exaktheit bestimmt die Strenge der natur-
wissenschaftlichen Forschung. Alle Vorgange mussen dieser
Bedingung Rechnung tragen. «Die Wissenschaft wird zur For-
schung durch den Entwurf und durch die Sicherung desselben



in der Strenge des Vorgehens.»” Demnach wéaren wir der Frage,
was kunstlerische Forschung ist, ein Stiick néher gekommen,
wenn wir ihre Strenge bestimmen kénnten. Welche Bedingung
muss die kinstlerische Forschung erfiillen, damit sie ihren
Gegenstand angemessen behandeln kann? Worauf griindet
ihre «Strenge»? Das kann nur im Wesen der Kunst selbst
gesucht werden.

Wir kénnen Kunsterfahrung als sinnliche Erfahrung und das
Ergebnis kinstlerischer Tatigkeit als sinnlich wahrnehmbare

Form bezeichnen, wenn wir Form nicht als feststoffliche Gestalt,

sondern als Mdglichkeit von Beziehungen verstehen. Kiinstleri-
sche Praxis ist eine Tatigkeit, welche die Welt sinnlich erfahr-
bar macht. Sinnliche Fasslichkeit ist die kunstspezifische
Voraussetzung, die Bedingung fir kiinstlerische Praxis

und Erfahrung. Daher muss die «Strenge» kiinstlerischer
Forschung damit zusammenhéangen. Sinnliche Fasslichkeit
bedeutet fir die kiinstlerische Forschung das, was Exaktheit
in der naturwissenschaftlichen Forschung ist. Deshalb muss
kiinstlerische Forschung Formen der sinnlichen Untersuchung
und Darstellung finden, die der Erkenntnis durch Kunsterfahrung
angemessen sind. Das ist der gemeinsame Boden fir kinstle-
rische Tatigkeit und kinstlerische Forschung.

ERKENNEN, ERFAHREN

In der Kunstmusik hat sich im Verlauf des 20. Jahrhunderts ein
Wandel von einer Asthetik des Ausdrucks hin zu einer Asthetik
der Erfahrung vollzogen. Diese Wandlung kindigte sich bereits
im Aufstieg der Instrumentalmusik am Ende des 18. Jahrhun-
derts an, als diese die Vokalmusik und somit das Wort als Tra-
ger der Inhalte in der Musik zugunsten autonomer Formgestal-
tung zurtickdrangte.® Der Stellenwert der Wahrnehmung und
das Verstandnis des Klanges als akustisches Phanomen haben
die musikalische Praxis in der zweiten Halfte des letzten Jahr-
hunderts grundlegend verandert. Neue Modalitaten der Erleb-
barkeit von Klang wie Interaktion und Immersion und die Ent-
stehung von neuen Formen der Ausstellbarkeit von Klang im
Kontext der Klangkunst verdeutlichen diesen Wandel. Kompo-
nieren bedeutet nicht mehr priméar, etwas zum Ausdruck zu
bringen bzw. auszusagen, sondern Moglichkeiten der Erfahrung
durch Klang zu 6ffnen. Musikalische Form wird nicht allein
durch syntaktische und rhetorische Strukturen beherrscht,
sondern kann durch Klangprozesse und Klangphanomene voll-
standig bestimmt werden.

FORM UND WELT

Musik ist ein Teil der Welt, und die Gesetzmassigkeiten, die sie
bestimmen, sind in der Welt sonst auch vorhanden. Alle musi-
kalischen Formen entspringen aus grundlegenden Ordnungen
und Archetypen. Von elementaren Prinzipien wie Wiederholung,
Symmetrie, Kontrast, Nachahmung, Variation, Zustand und
Prozess bis hin zu komplexen formalen Strukturen stehen alle
Organisationsprinzipien in der Musik in Beziehung zu ausser-

musikalischen Phanomenen und Erscheinungen. Aus Sprache
und Literatur stammende Satzbauprinzipien, die Dialektik
reflektierende Formen wie das Modell des Sonatenhauptsatzes,
nicht-lineare Ordnungen wie bei offenen und zufallsbasierten
Formen, raum- und topologiebasierte Anordnungen sowie Stra-
tegien, die auf biologische, soziale und kognitive Modelle zurlick-
gehen und zu generativen und interaktiven Prozessen fihren,
konnen als Beispiele aufgezahlt werden. Aus der Erfahrung
einer medialisierten Welt kommen neue Modalitaten der Raum-
und Zeitwahrnehmung, Kognition, Wirklichkeitsbildung und
Kommunikation hinzu, die ebenso das musikalische Denken
beeinflussen. Kénnen wir Uber Musik als etwas von der Welt
Isoliertes nachdenken?

An dieser Stelle méchte ich auf eine Auffassung von Form
aufmerksam machen, die ausserhalb der in der Diskussion tber
musikalische Form Ublichen Polaritaten wie absolut/relativ,
geschlossen/offen, dynamisch/statisch, linear/raumlich,
determiniert/aleatorisch steht und sich dem Beziehungszirkel
von Inhalt und Form entzieht. «Die Moglichkeit seines Vorkom-
mens in Sachverhalten ist die Form eines Gegenstandes». Die-
ser Satz stammt aus dem Tractatus logico-philosophicus von
Wittgenstein.? Das Entscheidende dabei ist die Auffassung
vaon Form als Maglichkeit, also als Gewebe von mdglichen, aber
nicht notwendigen Beziehungen. Sie existieren in einem logi-
schen Raum unabhéngig davon, ob wir uns ihrer bewusst sind.
Sie kénnen sich, je nach Situation, in unterschiedlicher Gestalt
zeigen. Form ist dadurch nicht mehr die fixe oder bewegliche
physikalische Disposition von Teilen, sondern existiert in Potenz,
in der Konstellation von mdglichen Beziehungen innerhalb
eines Werkes. Was dartber schwebt, ist die Idee von Kontin-
genz, etwas, was potenziell vorhanden ist und dadurch sein
kann, aber nicht zwingend sein muss. Damit wird die Idee von
Offenheit in der Form anders maglich, und zwar ohne dass in
den Werken diese Offenheit zum Beispiel durch Kombinatorik,
Aleatorik oder Algorithmik unterschiedlich erscheint. Die
Offenheit von Form als Maéglichkeit entsteht nicht in der aus-
serlichen Veranderlichkeit der Werke selbst, sondern in den
unterschiedlichen Mdglichkeiten der Wechselwirkung zwischen
Wahrnehmung und Kognition. Daflir miissen sie aber entspre-
chend angelegt sein und auf die Festigkeit von diskursiven und
objektbezogenen Sequenzen verzichten.

Bei Webern ist in den Begriffen «Gestalt», «innerer Zusam-
menhang» und «Fasslichkeit» eine deutliche Affinitat zur Idee
von Form als Maglichkeit, wie sie Wittgenstein formulierte,
zu finden. Die Gestalt ist nicht eine objekthafte musikalische
Kategorie wie etwa ein Motiv, sondern eine abstrakte, vormusi-
kalische Wahrnehmungsgrdsse, die unterschiedliche mégliche
Auspragungen enthalt. Die Forderung nach innerem Zusammen-
hang gewichtet das Gewebe von Beziehungen zwischen Bestand-
teilen wie Reihe und Gestalt starker als die aussere, dramatur-
gische Disposition. Die Forderung nach Fasslichkeit wiederum
unterstreicht die Funktion des kognitiven Apparats, welcher
samtliche formalen Beziehungen innerhalb des Werks im Horen
erst sinnlich erfahrbar macht. Fasslichkeit ist die entscheidende
Bedingung fir die Formgestaltung. Auch bei Grisey, wo der
Abstand zwischen den Klangen wichtiger wird als die Klange



selbst, sind Spuren davon zu finden. Form entsteht in der
Durchschreitung eines méglichen Raumes zwischen Anfangs-
und Zielklang.

AUSSERMUSIKALISCHE MODELLE

«Nous sommes des musiciens et notre modele est le

son, pas la littérature ; le son, pas les mathématiques ;

le son, pas le théatre, ni les arts plastiques, ni la théorie
quantique, ni la géologie, ni l'astrologie, ni lacupuncture.»'°

Diese Aussage Griseys von 1978 ist auch Ausdruck einer kriti-
schen Haltung gegentber Kompositionen, die aus der Bezie-
hung zu aussermusikalischen Elementen hervorgehen (denken
wir an Werke wie Atlas Eclipticalis von Cage, an die Formulie-
rung einer stochastischen Musik bei Xenakis oder an Werke wie
Tierkreis von Stockhausen) und in denen die musikalische Sub-
stanz - berechtigter- oder unberechtigterweise - Gefahr lauft,
als Illustration aufgefasst zu werden. Im Ruf zurtick auf das
eigene Geschaft sollte die Akustik dem Musiker den Kernbereich
der eigenen Disziplin wieder bewusst machen. Aber dieser Ruf
war nicht frei von Widersprichen. Akustik und Musik sind
streng genommen zwei verschiedene Dinge. Akustik ist eine
naturwissenschaftliche Disziplin, Musik ist eine Kunstfaorm.
Wissenschaft und Kunst sind zwei verschiedene Weisen der
Welterfahrung, zwei verschiedene Formen der Wahrheitsauf-
fassung. Wenn musikalische Form aus der Ubertragung von
Prozessen und Phanomenen der Akustik entsteht, so sind
diese Ideen zunachst genauso extramusikalisch wie zum Bei-
spiel theoretische Aspekte der Wahrscheinlichkeitstheorie
oder der fraktalen Geometrie, selbst wenn die Tatsache, dass
Klang mit den Mitteln der Akustik dargestellt und als Phano-
men erklart werden kann, dies zunachst verschleiern mag.
Den Klang als Modell zu nehmen bedeutet noch immer, von
einem Modell ausgehend einen Abstraktionsprozess in Gang
zu setzen, an dessen Ende musikalische Form entstehen soll.
Dabei spielt die Interpretation und Ubertragung des Modells in
Hinblick auf seine musikalische Umsetzung eine entscheidende
Rolle. Das nennen wir «mapping» in Anlehnung an die Kunst
der Kartographie, eine Kunst, welche Darstellungsvermégen
und Vorstellungskraft verbindet, denn das Dargestellte ist
nur als Reduktion erfassbar, es wird durch Konvention und
individuelle Erfahrung wieder erganzt und ist dadurch auch das
Ergebnis von Deutung und Vorstellung. Die Zuordnung einzel-
ner Teiltdne eines Spektrums zu komplexen Instrumental-

farben, die Ableitung von Intervallproportionen aus Phanome-
nen der Signalverarbeitung wie zum Beispiel der Ringmodulation
oder die instrumentale Modellierung von Sinus-, Dreiecks- und
Sagezahnwellen als motivische Gestalten bei Grisey sind Bei-
spiele fiur solche Formalisierungsprozesse. Der Anschein einer
rein akustischen Kunst und die beanspruchte Objektivitat
resultieren aus der naheliegenden Verbindung zwischen Klang
als akustischem Phanomen und Musik einerseits und einer
selbstreflexiven Haltung andererseits, bei der sich Komponie-
ren als das «Nachdenken Uber den Klang» bestimmen (&sst.

Und dennoch, allen Strategien von Kodierung, Ubertragung
und Formalisierung zum Trotz: Macht uns nicht das Hoéren
immer wieder einen Strich durch die Rechnung, indem es vor-
gelegte Spuren gern verlasst und unvorhersehbare Richtungen
einschlagt? Ist es uns trotz aller akustischer und psycho-
akustischer Erkenntnisse, trotz der Méglichkeit einer mikro-
skopischen und mikrozeitlichen Analyse des Klanges gelungen,
ihn als Fundament der Erfahrung von Musik zu entzaubern? Der
Widerspruch zwischen Autonomie und Weltbezug ist in der
Position von Grisey enthalten, aber nicht geldst.

MUSIK UND SPRACHE

Schon dank der Arbeiten von Carl Dahlhaus* und Albrecht
Wellmer *? verfligen wir tber eine fundierte wie kritische
Darstellung der vielschichtigen und komplexen Beziehungen
zwischen Musik und Sprache. Eine grundsatzliche Identitat im
Denken, die als Musik-ist-Sprache-Methapher bezeichnet wer-
den kann,* hat sich tber Jahrhunderte gefestigt und griindet
auf unterschiedlichen Wechselbeziehungen und Denkmodellen:
Die Idee von Musik als Ausdruck, die sich im Barock Gber die
Rhetorik artikuliert und in der Romantik Uber die Auffassung
von Musik als Gedanke oder als Aussage befestigt hat. Die Idee
von Musik als Zeichensystem, als Darstellungssystem, das
Symbole generieren und Klangereignisse als Zeichen deuten
kann. Die strukturelle Ahnlichkeit zwischen Musik und Sprache
aufgrund von Eigenschaften wie kombinatorischer Syntax und
Formelhaftigkeit.'* Die Idee von Musik als individuelle, wieder-
erkennbare Sprache eines Individuums, wie seine Stimme oder
seine Handschrift Bestandteil seiner Persdnlichkeit und seines
Charakters sind. Die kamplexe Verbindung von Text und Musik
im Werk und das wechselnde Verhaltnis zwischen Vokal-

und Instrumentalmusik entlang der Musikgeschichte. Die
unterschiedlichen Theorien Uber gemeinsame biologische
Grundeigenschaften von Musik und Sprache und iiber ihre



evolutiven Wechselbeziehungen bzw. ihre gegenseitige Bedin-
gung in der physischen und kognitiven Entwicklung von Men-
schen.

Die Musik-ist-Sprache-Metapher ist heute weiterhin intakt
und wird als selbstverstandlich Gbernommen und tradiert. Sie
hat die Funktion, das lieb gewonnene Selbsthild des Kiinstlers
als (Aus-)Sagender zu stltzen, sie gibt eine so einfache wie
beruhigende Antwort auf die Frage nach dem Wesen der Kunst
heute, und sie beglinstigt das Aufrechterhalten eines gut funk-
tionierenden Kunstbetriebes, in dem die Rollen klar verteilt
sind. Bennoch ist sie nur eine Metapher, und als solche ledig-
lich eine Denkhilfe, die unterschiedlich gut geeignet sein kann,
musikalische Phanomene zu erklaren, und uns deshalb nicht
von der Notwendigkeit entlasst, weiterhin die Frage zu stellen,
was Musik eigentlich sein kann.

«SEIN» HEISST «NEU-SEIN»

Wie entsteht Musik heute? Wie vollzieht sich der Ubergang
vom Klangereignis zum musikalischen Ereignis? Diese Frage
wird nicht eindeutig beantwortet werden kénnen, und doch
muss sie immer wieder gestellt werden.

Aus der Beobachtung eines sich verandernden Verhaltnis-
ses von Kunst und Offentlichkeit, inklusive der Offnung von
Kunst hin zur Forschung, verandert sich Kunst heute vom
Objekt, von der Aussage hin zum Erfahrungsraum, zum Mog-
lichkeitsraum. Komponieren heisst nicht, Aussagen zu treffen
oder musikalische Objekte herzustellen, sondern Experimen-
tierfelder zu bestellen, in denen Musik als sinnliches Ereignis
entstehen kann.

Die Dualitat zwischen einer absoluten und einer relativen
Musik ist nicht mehr aufrecht zu erhalten. Auch nicht ihre
diskursive Auffassung. Nicht das Sagen ist ihr Hauptanliegen,
sondern die Er6ffnung von Maglichkeiten sinnlicher Erfahrung
als unverzichtbarer Form von Welterfahrung, von Wahrheits-
auffassung. Musik ist aufs Engste mit der Welt und mit der
Offentlichkeit verwoben. Dadurch verwandelt sie sich zuneh-
mend vom Objekt zum offenen Prozess, in dem dsthetische
Erfahrung sich ereignen kann. Musik wird dadurch zu einer
Kunst des Ereignisses, die nicht «sagt», sondern das Sein als
«Ereignetes» zeigt, es «sich ereignen» asst; die nicht etwas
benennt, bestimmt, beschreibt, bedeutet, beziffert, beliefert
oder bewirkt, sondern die etwas werden, etwas sein lasst.
Kunst: Nicht Machenschaft, sondern Erscheinung. Werk: Ein
Méglichkeitsraum.

Nicht das Neue an sich ist das Hauptanliegen der Kunst,
sondern das Seiende. Nicht das, was neu ist, sondern das,
was ist. Dadurch, dass die Kunst mit der Welt aufs Engste
verbunden ist, ist das, was (iber Kunst sinnlich erfahrbar
wird, immer ein Teil der Welt, und Kunsterfahrung ist dadurch
immer Welterfahrung. Das Seiende ist immer anders, ist immer
ein Werden, ein aus der Einzigartigkeit einer Konstellation im
Jetzt sich Ereignendes. Es ist deshalb unwiederholbar und
authentisch. Wenn es ist, dann ist es auch neu. Deshalb macht
es keinen Sinn, etwas Neues an sich zu suchen, sondern etwas,
das ist, das ein ontologisches Gewicht besitzt. Das ware die
eigentliche Voraussetzung einer neuen Musik.

1 Vgl etwa German Toro Pérez, Zum Unterschied zwischen kinstlerischer
Forschung und Praxis, in: Corina Caduff, Fiona Siegenthaler, Tan Walch
(Hrsg.), Kunst und kinstlerische Forschung, Ziirich: Scheidegger & Spiess
2010 (= Zurcher Jahrbuch der Kinste 2009, Band 6J, S. 32-41; und ders.,
Anmerkungen zu Rulfo / voces: vacio el cielo azul, in: Lukas Haselbock
(Hrsg.), Klangperspektiven, Hofheim: Wolke 2011, S. 271-285.

2 Vgl. etwa Henk Borgdorff, The Debate on Research in the Arts, Bergen:
National Academy of the Arts 2006.

3 Vgl. Bruce Brubaker, Questions Not Answers. The Perfarmer as
Researcher, in: Dutch Journal of Music Theory 12/1, 2007, S. 66-87.

L Martin Heidegger, Die Zeit des Weltbildes (1938), in: ders., Holzwege,
Frankfurt am Main: Klostermann 1950, §70, S. 76.

5 Ebd,S. 84.

6 Martin Heidegger, Der Ursprung des Kunstwerkes (1935/36), in: ders.,
Holzwege, 8§25, S. 21 (vgl. Anm. 4).

7 Martin Heidegger, Die Zeit des Weltbildes, §73, S. 79 (vgl. Anm. 4).

Vgl. Carl Dahlhaus, Musikdsthetik (1967), Laaber: Laaber 1986, S. 91f.

9 Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philasophicus, in: ders.,
Werkausgabe in 8 Banden, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1984, Band 1,
S

10 Gérard Grisey, La Musique: le devenir des sons, in: Friedrich Hommel (Hrsg.),
Algorithmus, Klang, Natur: Abkehr vom Materialdenken? (= Darmstadter
Beitrage zur Neuen Musik, Band 19, Mainz 1984, S. 16-23.

11 Carl Dahlhaus, Musik&sthetik (vgl. Anm. 8).

12 Albrecht Wellmer, Versuch iber Musik und Sprache, Miinchen: Hanser
2009.

13 Die Begriffsbildung der «Musik-ist-Sprache-Metapher» erfolgt in
Anlehnung an George Lakoff, Rafael E. Nufiez, Where Mathematics Comes
From. How the Embodied Mind Brings Mathematics Into Being, New York:
Basic Books 2000.

14 Sie ist Bedingung der Fahigkeit, musikalische Wendungen zu erinnern, sie
im Augenblick abzurufen und in unterschiedlichen Kombinationen neu zu
konfigurieren.

@




	Musik als Kunst des Ereignisses : Möglichkeiten künstlerischer Forschung und Praxis

