
Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2012)

Heft: 120

Artikel: Musik als Kunst des Ereignisses : Möglichkeiten künstlerischer
Forschung und Praxis

Autor: Pérez, Germán Toro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Musik als Kunst des
Ereignisses
Möglichkeiten künstlerischer Forschung und Praxis

German Toro Pérez

German Toro Pérezformuliert in diesem Essay Überlegungen zum gegenwärtigen Stand und zur

Zukunft des alten Projektes «neue Musik» und wirft dabei vertiefende Blicke aufdie künstlerische

Forschung als möglichen Indikator des Wandels heutiger künstlerischer Praxis (zu der auch die

zeitgenössische Musik gehört). In abnehmender Ausführlichkeit durchwandert Toro Pérez die

Themenbereiche «künstlerische Forschung», «musikalische Form» und «Verhältnis von Musik und

Sprache», um abschliessend einen Ausblick aufEntwicklungspotenziale neuer Musikfragend
anzudeuten.

Der Beitrag basiert aufeinem Manuskript zu einem Vortrag, der im Rahmen der 46. Internationalen

Ferienkursefür Neue Musik am 23. Juli 2012 in Darmstadt gehalten werden sollte (anstelle dessen

referierte der Autorfrei über das Thema «Form and Possibility»), und greift teilweise auf Thesen

zurück, die Toro Pérez bei anderen Gelegenheiten bereitsformulierte,' diese schärfend und wo

notwendig revidierend.

FRAGESTELLUNGEN DER KUNSTLERISCHEN FORSCHUNG

Der Kern der gegenwärtigen Diskussion über künstlerische

Forschung liegt in der sogenannten Forschung in der Kunst,2

bei der künstlerische Praxis ein wesentliches Moment der

Forschung wird und deshalb die Grenze zwischen Forschung
und künstlerischer Praxis sich verwischt. Zu einer Bestimmung

von künstlerischer Forschung gelangt die Debatte trotz umfassender

Analysen nicht. Wenn Künstler ihre Tätigkeit kurzerhand

zur Forschung erklären,3 bleibt eine gewisse Skepsis
zurück. Weitere Formen der Forschung - für und über die

Kunst - knüpfen an bereits existierende Forschungstraditionen
an und lassen sich leichter von der künstlerischen Praxis

unterscheiden, suchen aber genauso nach ihrer präzisen
Definition. In der Entscheidungslosigkeit läuft die künstlerische

Forschung Gefahr, zum Mysterium zu werden, das alles und

nichts sein kann und daher nicht ernst genommen wird. Meint

das Adjektiv künstlerisch eine neue Art der Forschung oder

lediglich einen neuen Forschungsbereich? Ist die Schwierigkeit,

zuvor klar abgegrenzte Bereiche wie Wissenschaft und

Kunst auseinander zu halten, ein Zeichen dafür, dass bisher

gültige Kategorien der Weltaneignung in eine kritische Phase

eintreten und nach einer neuen Definition suchen? Oder ist

diese Schwierigkeit ein Zeichen für die Gefahren eines

Denkens, das in der Hoffnung auf neue Möglichkeiten durch

Grenzauflösungen wesentliche Unterschiede übersieht?

Verschwindet die Differenz zwischen Wissenschaft und

Kunst wirklich?
Diese Diskussion hat zwei Aspekte: einen ontologischen und

einen politischen. Der ontologische stellt die Frage nach dem

Wesen der Forschung und nach dem Wesen der Kunst heute

und führt schliesslich zur Diskussion über das gegenwärtige
Verhältnis zwischen Wissenschaft und Kunst. Der politische

Aspekt betrifft die Frage nach der Gültigkeit von historisch

gewachsenen Hierarchien in der Wissenschaft, die sich in

Bildungs- und Forschungsstrukturen widerspiegeln, und ist
letztlich auch eine Frage der Verteilung von Ressourcen.

Diesen Aspekt möchte ich hier nicht weiter behandeln.

FORSCHUNG, EXPERIMENT

Der Versuch, künstlerische Forschung durch Abgrenzung von

der wissenschaftlichen Forschung zu definieren, kann nicht

gelingen. Denn wir können davon ausgehen, dass das

Hauptanliegen von Forschung (gleichgültig, welches Adjektiv davor



steht] darin besteht, Wissen zu generieren, revidieren, ergänzen

und erweitern, das heisst: Erkenntnisgewinn zu ermöglichen.

In der Auslegung Heideggers ist Forschung die

Haupteigenschaft der modernen Wissenschaft: «Das Wesen dessen,

was man heute Wissenschaft nennt, ist die Forschung.»4

Demnach ist Forschung der Vorgang, durch den die moderne

Wissenschaft ihr Hauptanliegen, das Erkennen, verfolgt. Der

Forschungsbegriff zeichnet die moderne Wissenschaft aus
und unterscheidet sie von der Wissenschaftsauffassung des

Mittelalters und jener der altgriechischen Kultur, die keine

Forschung im Sinne eines kritischen, methodischen und systematischen,

jedoch offenen Vorgangs kannten.

Künstlerische Forschung kann demnach als Forschung
bezeichnet werden, die sich künstlerische Praxis als die

Gesamtheit von Tätigkeit, Werk und Erfahrung mit dem Zweck

aneignet, neue Erkenntnisse zu ermöglichen. Entscheidend dabei

sind einerseits die Art von Erkenntnis, die Kunst in einem

Forschungskontext imstande ist zu ermöglichen, und andererseits
die Darstellungsformen, die dieser Erkenntnis angemessen sind.

Die wesentliche Neuerung besteht darin, dass Kunstschaffende
sich in den Dienst einer Fragestellung stellen und versuchen,
mit den Mitteln ihrer Kunst zu ihrer Klärung beizutragen.

Die Affinität der modernen Kunst zur Forschung kann anhand

der Rolle des Experimentellen - im Unterschied zum Experiment
im Sinne der Naturwissenschaft - belegt werden. Die elektro-
akustische Musik liefert dazu ein sehr gutes Beispiel:
Experimentelle Arbeit verstanden als freier, spielerischer Aneignungs-

prozess spielte in der Entwicklung der elektroakustischen
Musik von Beginn an eine wichtige Rolle. Explorative, ergebnisoffene

Erkundungsphasen gehören nach wie vor zu den

wesentlichen Momenten der Bestimmung von Material, Spielart
und Formgestaltung, bevor diese sich [wenn überhaupt] zu

einem geschlossenen Werk verdichten. In der experimentellen
Arbeit, in der das Machen die Möglichkeit sinnlicher Erfahrung
eröffnet und sie über Reflexionsprozesse zur Erkenntnis führen

kann, liegt der Ort, wo die künstlerische Praxis für die Forschung

produktiv werden kann.

Der Unterschied zwischen Wissenschaft und Kunst bleibt
dennoch bestehen. Denn im Unterschied zur Wissenschaft ist

Wissensgenerierung nicht das Hauptanliegen der Kunst, sondern

vielmehr das Öffnen von Möglichkeiten der Erfahrung.
An diesem Punkt gewinnt die epistemologische Frage, also die

Frage nach der Art von Erkenntnis, die jeweils durch Wissenschaft

und Kunst zugänglich wird, entscheidende Bedeutung.
Darauf möchte ich nochmals zurückkommen.

ÖFFENTLICHKEIT, HALTUNG

Künstlerische Forschung impliziert ein verändertes Verhältnis

sowie eine veränderte Haltung von Kunstschaffenden gegenüber

der Öffentlichkeit.

Die künstlerische Praxis artikuliert sich auf der Basis von

individuellen Positionen, die zwar in Beziehung zu anderen

Positionen stehen können, aber in der Singularität der eigenen

Arbeit und des einzelnen Werkes ihre präzise Ausprägung finden.

Die künstlerische Forschung hingegen bedarf, wie jede andere

Forschung auch, einer institutionellen Verankerung. Das bezeichnet

Heidegger als den «Betriebscharakter der Forschung»;

«Das Verfahren, durch das die einzelnen Gegenstandsbezirke

erobert werden, häuft nicht einfach Ergebnisse an.

Es richtet sich vielmehr selbst mit Hilfe seiner Ergebnisse

jeweils zu einem neuen Vorgehen ein. [...] Dieses Sichein-

richtenmüssen auf die eigenen Ergebnisse als die Wege

und Mittel des fortschreitenden Verfahrens ist das Wesen

des Betriebscharakters der Forschung.»5

In der Auffassung Heideggers muss Forschung in verbindlicher

und systematischer Art und Weise auf vorhandenes Wissen -
auch kritisch - zurückgreifen, um ein neues Forschungsvorhaben

zu definieren. Die Funktion von Institutionen besteht darin, dieses

Wissen verfügbar zu machen, was Individuen in der

zunehmenden Komplexität moderner Wissenschaft nicht leisten

5



können und Künstler in der autonomen künstlerischen Arbeit

nicht leisten müssen.

Die Forschungstätigkeit im Bereich der Elektroakustik und

Computermusik hat sich bereits in ihrer ersten Phase in

bestehenden oder entstehenden Institutionen wie Rundfunkanstalten,

Universitäten und spezialisierten Instituten eingerichtet.
Von Anfang an waren Kunstschaffende Partner der

Forschungseinrichtungen, der Austausch mit ihnen und ihre Einbindung

waren von zentraler Bedeutung für Forschungsprozesse.
Besonders die häufige Doppelbegabung Komponist/Forscher
wirkt bis heute als Katalysator für die Entwicklung der

Forschung in diesem Bereich. Und dennoch hat die künstlerische
Praxis in der elektroakustischen Musik an sich diesen
Betriebscharakter nicht. Es ist stets das Individuum, auf dem Autonomie

und Verantwortung ruhen. Kunstschaffende gehen selektiv
und methodisch, aber nicht systematisch mit vorhandenem

Wissen um.

Aus der institutionellen Bindung lässt sich schliesslich ein

weiterer Aspekt ableiten: Künstlerische Arbeit im Kontext von

Forschung ist an Fragen gebunden, die einer Öffentlichkeit
nachvollziehbar gemacht werden sollen. Forschungsergebnisse
sind offen und haben einen gemeinnützigen Charakter. Die

Ergebnisse künstlerischer Tätigkeit hingegen sind auf die

Singularität einzelner Werke und nicht auf eine allgemeine
Verwendung ausgerichtet. In der künstlerischen Praxis tritt der

Künstler als Individuum einer Öffentlichkeit gegenüber. In den

Forschungsbetrieb hingegen zieht er sich im Dienst der
Allgemeinheit zurück.

WAHRHEIT

Zusammenfassend können wir sagen: Künstlerische Forschung
ist auf das Erkennen ausgerichtet, ist eingebettet in einen

Forschungsbetrieb, und das gewonnene Wissen hat einen

gemeinnützigen Charakter. Künstlerische Praxis ist auf sinnliche Erfahrung

ausgerichtet, ist Ergebnis individueller Verantwortung
und auf die spezifischen Eigenschaften eines Werkes bezogen.
Zu einer schärferen Bestimmung des Unterschiedes zwischen

Forschung und künstlerischer Praxis reichen diese Feststellungen

aber nicht. Dazu müssen wir zur epistemologischen
Frage zurückkommen.

Das Wesen der Kunst muss im Verhältnis zur Wahrheit

gesucht werden. Auch Heidegger gründet seine Bestimmung
des Kunstwerks in der Klärung dieses Verhältnisses: «Kunst

ist das Sich-ins-Werk-Setzen der Wahrheit.»6 Aber auch die

Forschung als Weise des Erkennens muss im Verhältnis zur

Wahrheit befragt werden. Sie will erklären, was der Fall ist,
das Ungesicherte als Wissen sichern und bereitstellen. Daraus

entsteht die Konfusion, die Verschiedenes identisch aussehen
lässt. Das Wissen, das durch die Forschung gesichert werden

soll, bleibt immer provisorisch, bis es von neuen Erkenntnissen

korrigiert, ergänzt oder abgelöst wird. Die Wahrheit, die durch

künstlerische Erfahrung sichtbar wird, ist zwar unbeständig,
weil sie immer als Ereignis erscheint, um wieder zu verschwinden,

aber in dem Augenblick, in dem sie sich zeigt, ist sie

unbezweifelbar. Das sind zwei verschiedene Formen der

Wahrheitsauffassung. Durch Forschung systematisch zusammengetragenes

Wissen ist beständig, aber unsicher; durch Kunst
eröffnete Wahrheit ist gesichert, aber flüchtig. Die Kunst eröffnet

die Möglichkeit der Erfahrung von Wahrheit, aber sie garantiert

sie nicht; das durch Forschung als bestgesichert
angenommene Wissen muss ständig nach den Grenzen seiner

Gültigkeit fragen.
Im Verhältnis zur Wahrheit liegt der Hauptunterschied

zwischen Wissenschaft und Kunst als Formen der Weltaneignung.
Darin muss auch der Hauptunterschied zwischen künstlerischer

Forschung als Wissenschaft und künstlerischer Praxis

liegen. Sie sind unterschiedliche Modalitäten der Wahrheitssuche

und durch eine Art Unschärferelation verbunden, deshalb

können wir weder auf das eine noch auf das andere
verzichten und uns weder für das eine noch für das andere als

das Richtige entscheiden. Die Differenz muss aber bestehen.
Darin gründet die Möglichkeit ihrer gegenseitigen Befruchtung.
Weder die Kunst hat es nötig, sich als Forschung auszugeben,
noch die Forschung, sich als Kunst auszugeben.

FUNKTION, ÖFFENTLICHKEIT

Die Veränderung der musikalischen Form im Lauf der Geschichte

geht mit der Entstehung von Öffentlichkeit ebenso einher wie

mit der Öffnung der Kunst zur Wissenschaft. Mit der Verschiebung

der Kunst aus dem Bereich des Heiligen in den Bereich

des Gesellschaftlichen, vom Tempel in die Ausstellungshalle,
von der Kirche in den Konzertsaal, und von dort weiter in den

öffentlichen Raum hat sich die Kunst für die Wissenschaft

geöffnet und hat nach und nach ihren hermetischen Charakter

aufgegeben. Im Tempel war sie für die Wissenschaft unerreichbar.

Jetzt ist sie in der Öffentlichkeit angesiedelt und greift in

alle Bereiche gesellschaftlicher Tätigkeit ein. Einmal ist sie

Werk, Aussage, Darstellung, ein anderes Mal ist sie individuelle

Tätigkeit oder Erfahrung oder kollektiver und sozialer Prozess

und kann im realen sozialen oder im virtuellen Raum entstehen.
Eine der Eigenschaften der Kunst besteht heute darin, dass sie

sich der Wissenschaft und somit der Forschung geöffnet hat.

SINNLICHKEIT

Die Öffnung der Kunst zur Wissenschaft und dadurch zur
Forschung hat zur Folge, dass die Forschung angemessene
Formen der Bindung an die Kunst finden muss. Die naturwissenschaftliche

Forschung zum Beispiel bindet sich an ihren

Gegenstand, die Naturvorgänge, durch ihre Exaktheit. Diese

spiegelt sich im Experiment wider, wo ein bestimmter Vorgang

im Voraus als Gesetz entworfen und im Experiment beherrschbar

gemacht wird, in dem er beobachtet, berechnet und gemessen
werden kann. Die Exaktheit bestimmt die Strenge der

naturwissenschaftlichen Forschung. Alle Vorgänge müssen dieser

Bedingung Rechnung tragen. «Die Wissenschaft wird zur

Forschung durch den Entwurf und durch die Sicherung desselben

6



in der Strenge des Vorgehens.»7 Demnach wären wir der Frage,

was künstlerische Forschung ist, ein Stück näher gekommen,

wenn wir ihre Strenge bestimmen könnten. Welche Bedingung

muss die künstlerische Forschung erfüllen, damit sie ihren

Gegenstand angemessen behandeln kann? Worauf gründet
ihre «Strenge»? Das kann nur im Wesen der Kunst selbst

gesucht werden.

Wir können Kunsterfahrung als sinnliche Erfahrung und das

Ergebnis künstlerischer Tätigkeit als sinnlich wahrnehmbare
Form bezeichnen, wenn wir Form nicht als feststoffliche Gestalt,
sondern als Möglichkeit von Beziehungen verstehen. Künstlerische

Praxis ist eine Tätigkeit, welche die Welt sinnlich erfahrbar

macht. Sinnliche Fasslichkeit ist die kunstspezifische
Voraussetzung, die Bedingung für künstlerische Praxis

und Erfahrung. Daher muss die «Strenge» künstlerischer

Forschung damit zusammenhängen. Sinnliche Fasslichkeit
bedeutet für die künstlerische Forschung das, was Exaktheit
in der naturwissenschaftlichen Forschung ist. Deshalb muss
künstlerische Forschung Formen der sinnlichen Untersuchung
und Darstellung finden, die der Erkenntnis durch Kunsterfahrung

angemessen sind. Das ist der gemeinsame Boden für künstlerische

Tätigkeit und künstlerische Forschung.

ERKENNEN,ERFAHREN

In der Kunstmusik hat sich im Verlauf des 20. Jahrhunderts ein

Wandel von einer Ästhetik des Ausdrucks hin zu einer Ästhetik

der Erfahrung vollzogen. Diese Wandlung kündigte sich bereits
im Aufstieg der Instrumentalmusik am Ende des 18. Jahrhunderts

an, als diese die Vokalmusik und somit das Wort als Träger

der Inhalte in der Musik zugunsten autonomer Formgestaltung

zurückdrängte.8 Der Stellenwert der Wahrnehmung und

das Verständnis des Klanges als akustisches Phänomen haben

die musikalische Praxis in der zweiten Hälfte des letzten
Jahrhunderts grundlegend verändert. Neue Modalitäten der Erleb-

barkeit von Klang wie Interaktion und Immersion und die

Entstehung von neuen Formen der Ausstellbarkeit von Klang im

Kontext der Klangkunst verdeutlichen diesen Wandel. Komponieren

bedeutet nicht mehr primär, etwas zum Ausdruck zu

bringen bzw. auszusagen, sondern Möglichkeiten der Erfahrung
durch Klang zu öffnen. Musikalische Form wird nicht allein
durch syntaktische und rhetorische Strukturen beherrscht,
sondern kann durch Klangprozesse und Klangphänomene
vollständig bestimmt werden.

FORM UND WELT

Musik ist ein Teil der Welt, und die Gesetzmässigkeiten, die sie

bestimmen, sind in der Welt sonst auch vorhanden. Alle
musikalischen Formen entspringen aus grundlegenden Ordnungen
und Archetypen. Von elementaren Prinzipien wie Wiederholung,

Symmetrie, Kontrast, Nachahmung, Variation, Zustand und

Prozess bis hin zu komplexen formalen Strukturen stehen alle

Drganisationsprinzipien in der Musik in Beziehung zu ausser-

musikalischen Phänomenen und Erscheinungen. Aus Sprache
und Literatur stammende Satzbauprinzipien, die Dialektik
reflektierende Formen wie das Modell des Sonatenhauptsatzes,
nicht-lineare Ordnungen wie bei offenen und zufallsbasierten
Formen, räum- und topologiebasierte Anordnungen sowie
Strategien, die auf biologische, soziale und kognitive Modelle zurückgehen

und zu generativen und interaktiven Prozessen führen,
können als Beispiele aufgezählt werden. Aus der Erfahrung
einer medialisierten Welt kommen neue Modalitäten der Raum-

und Zeitwahrnehmung, Kognition, Wirklichkeitsbildung und

Kommunikation hinzu, die ebenso das musikalische Denken

beeinflussen. Können wir über Musik als etwas von der Welt
Isoliertes nachdenken?

An dieser Stelle möchte ich auf eine Auffassung von Form

aufmerksam machen, die ausserhalb der in der Diskussion über

musikalische Form üblichen Polaritäten wie absolut/relativ,
geschlossen/offen, dynamisch/statisch, linear/räumlich,
determiniert/aleatorisch steht und sich dem Beziehungszirkel

von Inhalt und Form entzieht. «Die Möglichkeit seines Vorkommens

in Sachverhalten ist die Form eines Gegenstandes». Dieser

Satz stammt aus dem Tractatus logico-philosophicus von

Wittgenstein.9 Das Entscheidende dabei ist die Auffassung
von Form als Möglichkeit, also als Gewebe von möglichen, aber

nicht notwendigen Beziehungen. Sie existieren in einem
logischen Raum unabhängig davon, ob wir uns ihrer bewusst sind.

Sie können sich, je nach Situation, in unterschiedlicher Gestalt

zeigen. Form ist dadurch nicht mehr die fixe oder bewegliche

physikalische Disposition von Teilen, sondern existiert in Potenz,

in der Konstellation von möglichen Beziehungen innerhalb

eines Werkes. Was darüber schwebt, ist die Idee von Kontingenz,

etwas, was potenziell vorhanden ist und dadurch sein

kann, aber nicht zwingend sein muss. Damit wird die Idee von

Offenheit in der Form anders möglich, und zwar ohne dass in

den Werken diese Offenheit zum Beispiel durch Kombinatorik,

Aleatorik oder Algorithmik unterschiedlich erscheint. Die

Offenheit von Form als Möglichkeit entsteht nicht in der äus-

serlichen Veränderlichkeit der Werke selbst, sondern in den

unterschiedlichen Möglichkeiten der Wechselwirkung zwischen

Wahrnehmung und Kognition. Dafür müssen sie aber entsprechend

angelegt sein und auf die Festigkeit von diskursiven und

objektbezogenen Sequenzen verzichten.

Bei Webern ist in den Begriffen «Gestalt», «innerer

Zusammenhang» und «Fasslichkeit» eine deutliche Affinität zur Idee

von Form als Möglichkeit, wie sie Wittgenstein formulierte,

zu finden. Die Gestalt ist nicht eine objekthafte musikalische

Kategorie wie etwa ein Motiv, sondern eine abstrakte, vormusikalische

Wahrnehmungsgrösse, die unterschiedliche mögliche

Ausprägungen enthält. Die Forderung nach innerem Zusammenhang

gewichtet das Gewebe von Beziehungen zwischen Bestandteilen

wie Reihe und Gestalt stärker als die äussere, dramaturgische

Disposition. Die Forderung nach Fasslichkeit wiederum

unterstreicht die Funktion des kognitiven Apparats, welcher

sämtliche formalen Beziehungen innerhalb des Werks im Hören

erst sinnlich erfahrbar macht. Fasslichkeit ist die entscheidende

Bedingung für die Formgestaltung. Auch bei Grisey, wo der

Abstand zwischen den Klängen wichtiger wird als die Klänge

7



selbst, sind Spuren davon zu finden. Form entsteht in der

Durchschreitung eines möglichen Raumes zwischen Anfangsund

Zielklang.

AUSSERMUSIKALISCHE MODELLE

«Nous sommes des musiciens et notre modèle est le

son, pas la littérature ; le son, pas les mathématiques ;
le son, pas le théâtre, ni les arts plastiques, ni la théorie

quantique, ni la géologie, ni l'astrologie, ni l'acupuncture.»'0

Diese Aussage Griseys von 1978 ist auch Ausdruck einer
kritischen Haltung gegenüber Kompositionen, die aus der Beziehung

zu aussermusikalischen Elementen hervorgehen [denken

wir an Werke wie Atlas Eclipticalis von Cage, an die Formulierung

einer stochastischen Musik bei Xenakis oder an Werke wie

Tierkreis von Stockhausen] und in denen die musikalische
Substanz - berechtigter- oder unberechtigterweise - Gefahr läuft,
als Illustration aufgefasst zu werden. Im Ruf zurück auf das

eigene Geschäft sollte die Akustik dem Musiker den Kernbereich

der eigenen Disziplin wieder bewusst machen. Aber dieser Ruf

war nicht frei von Widersprüchen. Akustik und Musik sind

streng genommen zwei verschiedene Dinge. Akustik ist eine

naturwissenschaftliche Disziplin, Musik ist eine Kunstform.

Wissenschaft und Kunst sind zwei verschiedene Weisen der

Welterfahrung, zwei verschiedene Formen der Wahrheitsauffassung.

Wenn musikalische Form aus der Übertragung von

Prozessen und Phänomenen der Akustik entsteht, so sind

diese Ideen zunächst genauso extramusikalisch wie zum

Beispiel theoretische Aspekte der Wahrscheinlichkeitstheorie
oder der fraktalen Geometrie, selbst wenn die Tatsache, dass

Klang mit den Mitteln der Akustik dargestellt und als Phänomen

erklärt werden kann, dies zunächst verschleiern mag.
Den Klang als Modell zu nehmen bedeutet noch immer, von

einem Modell ausgehend einen Abstraktionsprozess in Gang

zu setzen, an dessen Ende musikalische Form entstehen soll.

Dabei spielt die Interpretation und Übertragung des Modells in

Hinblick auf seine musikalische Umsetzung eine entscheidende

Rolle. Das nennen wir «mapping» in Anlehnung an die Kunst

der Kartographie, eine Kunst, welche Darstellungsvermögen
und Vorstellungskraft verbindet, denn das Dargestellte ist

nur als Reduktion erfassbar, es wird durch Konvention und

individuelle Erfahrung wieder ergänzt und ist dadurch auch das

Ergebnis von Deutung und Vorstellung. Die Zuordnung einzelner

Teiltöne eines Spektrums zu komplexen Instrumental¬

farben, die Ableitung von Intervallproportionen aus Phänomenen

der Signalverarbeitung wie zum Beispiel der Ringmodulation
oder die instrumentale Modellierung von Sinus-, Dreiecks- und

Sägezahnwellen als motivische Gestalten bei Grisey sind

Beispiele für solche Formalisierungsprozesse. Der Anschein einer

rein akustischen Kunst und die beanspruchte Objektivität
resultieren aus der naheliegenden Verbindung zwischen Klang

als akustischem Phänomen und Musik einerseits und einer

selbstreflexiven Haltung andererseits, bei der sich Komponieren

als das «Nachdenken über den Klang» bestimmen lässt.
Und dennoch, allen Strategien von Kodierung, Übertragung

und Formalisierung zum Trotz: Macht uns nicht das Hören

immer wieder einen Strich durch die Rechnung, indem es

vorgelegte Spuren gern verlässt und unvorhersehbare Richtungen

einschlägt? Ist es uns trotz aller akustischer und psycho-
akustischer Erkenntnisse, trotz der Möglichkeit einer

mikroskopischen und mikrozeitlichen Analyse des Klanges gelungen,
ihn als Fundament der Erfahrung von Musik zu entzaubern? Der

Widerspruch zwischen Autonomie und Weltbezug ist in der

Position von Grisey enthalten, aber nicht gelöst.

MUSIK UND SPRACHE

Schon dank der Arbeiten von Carl Dahlhaus11 und Albrecht
Wellmer12 verfügen wir über eine fundierte wie kritische

Darstellung der vielschichtigen und komplexen Beziehungen

zwischen Musik und Sprache. Eine grundsätzliche Identität im

Denken, die als Musik-ist-Sprache-Methapher bezeichnet werden

kann,13 hat sich über Jahrhunderte gefestigt und gründet
auf unterschiedlichen Wechselbeziehungen und Denkmodellen:

Die Idee von Musik als Ausdruck, die sich im Barock über die

Rhetorik artikuliert und in der Romantik über die Auffassung
von Musik als Gedanke oder als Aussage befestigt hat. Die Idee

von Musik als Zeichensystem, als Darstellungssystem, das

Symbole generieren und Klangereignisse als Zeichen deuten

kann. Die strukturelle Ähnlichkeit zwischen Musik und Sprache

aufgrund von Eigenschaften wie kombinatorischer Syntax und

Formelhaftigkeit.1'1 Die Idee von Musik als individuelle,
wiedererkennbare Sprache eines Individuums, wie seine Stimme oder

seine Handschrift Bestandteil seiner Persönlichkeit und seines

Charakters sind. Die komplexe Verbindung von Text und Musik

im Werk und das wechselnde Verhältnis zwischen Vokal-

und Instrumentalmusik entlang der Musikgeschichte. Die

unterschiedlichen Theorien über gemeinsame biologische

Grundeigenschaften von Musik und Sprache und über ihre

8



evolutiven Wechselbeziehungen bzw. ihre gegenseitige Bedingung

in der physischen und kognitiven Entwicklung von
Menschen.

Die Musik-ist-Sprache-Metapher ist heute weiterhin intakt
und wird als selbstverständlich übernommen und tradiert. Sie

hat die Funktion, das lieb gewonnene Selbstbild des Künstlers

als lAus-]Sagender zu stützen, sie gibt eine so einfache wie

beruhigende Antwort auf die Frage nach dem Wesen der Kunst

heute, und sie begünstigt das Aufrechterhalten eines gut
funktionierenden Kunstbetriebes, in dem die Rollen klar verteilt
sind. Dennoch ist sie nur eine Metapher, und als solche lediglich

eine Denkhilfe, die unterschiedlich gut geeignet sein kann,

musikalische Phänomene zu erklären, und uns deshalb nicht

von der Notwendigkeit entlässt, weiterhin die Frage zu stellen,

was Musik eigentlich sein kann.

Nicht das Neue an sich ist das Fiauptanliegen der Kunst,
sondern das Seiende. Nicht das, was neu ist, sondern das,

was ist. Dadurch, dass die Kunst mit der Welt aufs Engste

verbunden ist, ist das, was über Kunst sinnlich erfahrbar
wird, immer ein Teil der Welt, und Kunsterfahrung ist dadurch

immer Welterfahrung. Das Seiende ist immer anders, ist immer
ein Werden, ein aus der Einzigartigkeit einer Konstellation im

Jetzt sich Ereignendes. Es ist deshalb unwiederholbar und

authentisch. Wenn es ist, dann ist es auch neu. Deshalb macht

es keinen Sinn, etwas Neues an sich zu suchen, sondern etwas,
das ist, das ein ontologisches Gewicht besitzt. Das wäre die

eigentliche Voraussetzung einerneuen Musik.

«SEIN» HEISST «NEU-SEIN»

Wie entsteht Musik heute? Wie vollzieht sich der Übergang

vom Klangereignis zum musikalischen Ereignis? Diese Frage

wird nicht eindeutig beantwortet werden können, und doch

muss sie immer wieder gestellt werden.

Aus der Beobachtung eines sich verändernden Verhältnisses

von Kunst und Öffentlichkeit, inklusive der Öffnung von

Kunst hin zur Forschung, verändert sich Kunst heute vom

Objekt, von der Aussage hin zum Erfahrungsraum, zum

Möglichkeitsraum. Komponieren heisst nicht, Aussagen zu treffen
oder musikalische Objekte herzustellen, sondern Experimentierfelder

zu bestellen, in denen Musik als sinnliches Ereignis

entstehen kann.

Die Dualität zwischen einer absoluten und einer relativen

Musik ist nicht mehr aufrecht zu erhalten. Auch nicht ihre

diskursive Auffassung. Nicht das Sagen ist ihr Hauptanliegen,

sondern die Eröffnung von Möglichkeiten sinnlicher Erfahrung
als unverzichtbarer Form von Welterfahrung, von

Wahrheitsauffassung. Musik ist aufs Engste mit der Welt und mit der

Öffentlichkeit verwoben. Dadurch verwandelt sie sich zunehmend

vom Objekt zum offenen Prozess, in dem ästhetische

Erfahrung sich ereignen kann. Musik wird dadurch zu einer

Kunst des Ereignisses, die nicht «sagt», sondern das Sein als

«Ereignetes» zeigt, es «sich ereignen» lässt; die nicht etwas

benennt, bestimmt, beschreibt, bedeutet, beziffert, beliefert
oder bewirkt, sondern die etwas werden, etwas sein lässt.
Kunst: Nicht Machenschaft, sondern Erscheinung. Werk: Ein

Möglichkeitsraum.

1 Vgl. etwa German Toro Pérez, Zum Unterschied zwischen künstlerischer
Forschung und Praxis, in: Corina Caduff, Fiona Siegenthaler, Tan Walch

[Hrsg.), Kunst und künstlerische Forschung, Zürich: Scheidegger 8 Spiess
2010 1= Zürcher Jahrbuch der Künste 2009, Band 63, S. 32-A1; und ders.,

Anmerkungen zu Rulfo / voces: vacio el cielo azul, in: Lukas Haselböck

(Hrsg.), Klangperspektiven, Hofheim: Wolke 2011, S. 271-285.
2 Vgl. etwa Henk Borgdorff, The Debate on Research in the Arts, Bergen:

National Academy of the Arts 2006.
3 Vgl. Bruce Brubaker, Questions Not Answers. The Performer as

Researcher, in: Dutch Journal of Music Theory 12/1, 2007, S. 66-87.
A Martin Heidegger, Die Zeit des Weltbildes (19383, in.- ders., Holzwege,

Frankfurt am Main: Klostermann 1950, §70, S. 76.

5 Ebd., S. 8A.

6 Martin Heidegger, Der Ursprung des Kunstwerkes (1935/363, in: ders.,

Holzwege, §25, S. 21 (vgl. Anm. A3.

7 Martin Heidegger, Die Zeit des Weltbildes, §73, S. 79 (vgl. Anm. A3.

8 Vgl. Carl Dahlhaus, Musikästhetik (19673, Laaber: Laaber 1986, S. 91f.
9 Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, in: ders.,

Werkausgabe in 8 Bänden, Frankfurt am Main: Suhrkamp 198A, Band 1,

S. 12.

10 Gérard Grisey, La Musique: le devenir des sons, in: Friedrich Hommel (Hrsg.3,

Algorithmus, Klang, Natur: Abkehr vom Materialdenken? Darmstädter

Beiträge zur Neuen Musik, Band 193, Mainz 198A, S. 16-23.
11 Carl Dahlhaus, Musikästhetik (vgl. Anm. 83.

12 Albrecht Wellmer, Versuch über Musik und Sprache, München: Hanser

2009.
13 Die Begriffsbildung der «Musik-ist-Sprache-Metapher» erfolgt in

Anlehnung an George Lakoff, Rafael E. Nunez, Where Mathematics Comes

From. How the Embodied Mind Brings Mathematics Into Being, New York:

Basic Books 2000.
1A Sie ist Bedingung der Fähigkeit, musikalische Wendungen zu erinnern, sie

im Augenblick abzurufen und in unterschiedlichen Kombinationen neu zu

konfigurieren.

9


	Musik als Kunst des Ereignisses : Möglichkeiten künstlerischer Forschung und Praxis

