
Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2012)

Heft: 119

Artikel: Postmodernité ou Spätzeit : notes sur la puissance anamnésique du
musical

Autor: Siciliano, Giancarlo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927671

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Postmodernité ou
Spätzeit
Notes sur la puissance anamnésique du musical

Giancarlo Siciliano

Carrefour ou entre-deux, défi et traversée de L'Occident, le

champ jazzistique déborde toute Limite de sa propre matrice

afro-américaine sans pour autant échapper aux paradigmes
de La modernité et de cette supposée postmodernité Laquelle,

depuis Les analyses amorcées par Jean-François Lyotard1

autour de La CdéDLégitimation des savoirs occidentaux, semble

caractériser nos sociétés hyper-industrielles.
Les réflexions que voici2 cherchent à déterminer la

pertinence et l'éventuelle applicabilité de la catégorie conceptuelle
du postmoderne au projet jazzistique en tant que lieu où se

noue un ensemble d'enjeux dont les déplacements — graduels

jusqu'à l'imperceptible — n'ont comme point d'origine qu'un

mésentendre originaire, si tant est que l'on puisse envisager

une compréhension du fait musical depuis la possibilité même

d'une «mécompréhension3 ».

Comment alors Cmélcomprendre le postmoderne au-delà

des schèmes historicistes auxquels le préfixe «post- » l'a

souvent réduit et au-delà de cet effet de continuité que ce

préfixe même, de par sa vertigineuse prolifération parmi les

champs disciplinaires les plus divers, a laissé présupposer

sans la moindre inquiétude? En tant que formation discursive

spécifique, s'il peut en être une, le postmoderne apparaît,

en premier lieu, comme la pointe critique d'un problème de

l'Occident : celui de la fin d'une téléologie, d'un progrès ou

d'une émancipation. Face à ce problème, le champ jazzistique
ne s'assigne d'autre tâche que de poser un défi à cette téléologie

en déterritorialisant la culture de l'Occident. Car contrairement

aux musiques d'art européennes écrites, le jazz donne

à entendre le paradoxe selon lequel le mouvement ne s'oppose

pas purement et simplement au repos : autrement dit, les

notions de tension et de résolution — essentielles pour une

musique qui ne quitte pas entièrement les prémisses de

l'harmonie fonctionnelle — sont pensées et mises en acte de façon
à ce que le sens d'une fin ou de ce que l'on pourrait désigner

comme une destination, une arrivée, une demeure, un territoire
— termes que l'on pourrait traduire vers le lexique musicolo-

gique par celui de « tonique » —, puisse s'élargir au point
d'intégrer d'autres techniques et dispositifs d'écoute. En effet, ce

en quoi consiste le paradoxe du matériau harmonique du jazz,

c'est la co-existence de l'Un et du Muttiple en vertu d'un degré

d'interchangeabilité de cette structure de repos, finalité et

destination qu'est l'accord dit de «tonique » : ainsi, do

septième majeur— avec ses extensions mettant en évidence

l'intervalle de onzième augmentée — peut-il fonctionner en tant

que point terminal d'un morceau de jazz à même titre que la

septième mineur [bien entendu, aussi, avec une autre, toutes

ou une partie de ses extensions que sont les intervalles de

neuvième majeure, de onzième juste et de treizième majeure] ;

la bémol septième majeur [avec, encore une fois, toutes ses

extensions axiomatiquement acceptées et tenues pour
acquises par une technique d'écoute intersubjectivement
négociée, construite et partagée par toute communauté

jazzistique initiée au langage harmonique de FHerbie Flancock,

Keith Jarrett, Chick Corea et Richie Beirach, pour ne nommer

que les plus connus parmi les musiciens ayant donné à ces

enjeux formels les impulsions les plus déterminantes].

Sur le plan de l'organisation rythmique et métrique, l'Un

ne revêt qu'une moindre importance dans la mesure où il est
mis en parenthèse étant donné qu'il prend en charge d'autres

fonctions que celles que lui attribuent d'autres musiques.
C'est le milieu qui «inaugure » ce repère apparemment initial
de tout énoncé jazzistique : il suffit, pour s'en convaincre,



d'observer les exemples paradigmatiques de batteurs tels
Elvin Jones ou Claude Ranger ou, plus généralement, la façon
dont tout musicien de jazz compte la mesure avant d'entamer
le jeu instrumental. Celui-ci présuppose l'intériorisation d'une

technique rythmique laquelle n'est jamais réductible à une

fausse identité entre discrétisation des temps de la mesure
et flux rythmique : c'est pourquoi, dans la pratique du jazz,

«compter la mesure » ne consiste pas seulement en la

vocalisation des chiffres 1, 2, 3, 4 Cou d'autres combinaisons selon

les contraintes métriques établies]. Quelles que soient les

chiffres vocalises, l'essentiel c'est leur ordonnancement

métrique et leur régularité de pulsation. Chaque musicien de

jazz digne du nom doit avoir incorporé — comme Marcel Mauss

l'avait très bien compris — une telle technique du corps qui se

déploie au-delà de toute mathesis avant de pouvoir l'extérioriser

au moment voulu d'une nouvelle exécution, c'est-à-dire au

seuil d'un possible événement musical — ni oral ni écrit ; mais

les deux à la fois, c'est-à-dire audiotactile— telle l'improvisation

d'un chorus.

Au-delà des processus de rationalisation technique
caractéristiques de l'Occident, le jazz appelle une autre cardinalité :

notion que nous dégageons des travaux que Bernard Stiegler

poursuit dans le contexte d'une plus ample thématique qu'il
nomme «désorientation originaire11 » du monde. Mais aussi

pour la déplacer vers ce lieu qu'est l'Atlantique noir où le

champ jazzistique inscrit, d'après Paul Gilroy, sa double

conscience. Ne pouvant plus être conçu uniquement en

termes de lieu, l'Occident ne s'avère être, d'après Christian

Béthune, qu'un «projet » :

Ainsi le jazz, à l'heure de son émergence, s'est-il trouvé

dans une situation éminemment paradoxale. En effet,
bien que son propos fût, dès l'origine, étranger aux visées

propres de l'Occident, l'expression jazzistique s'est

presque entièrement déployée à l'intérieur du monde

occidental, et placée de ce fait en perspective de présupposés,

de conventions, de problématiques et d'intérêts qui

n'étaient pas les siens. Le jazz aura donc d'emblée été

confronté aux stratégies et aux valeurs fondatrices d'un

univers culturel dont, a priori, il n'avait que faire, mais qui

pourtant infléchissaient sa poétique. En se structurant
à l'intérieur d'un espace d'incompréhension radicale, le

«champ jazzistique » aura émergé d'un malentendu.
Or, du fait même de sa position originaire, ce «mésen-
tendre » semble constitutif de l'être même du jazz et

jalonne son parcours5.

Par une musique éminemment humaine, trop humaine6, le

champ jazzistique fait trembler toute assise historique en

ce que

l'humanité se pose de manière inaugurale à chacun de

ses moments, ni plus ni moins, en toute naïveté, au sens

premier du terme. C'est pourquoi, [...] il n'y a pas à

proprement parler d'histoire du jazz. En jazz, les périodes
et les styles se chevauchent et cohabitent — ou plutôt
coexistent — sans se dépasser faufheben] ; et s'il arrive

que «l'histoire du jazz » soulève des polémiques et anime

les controverses, celles-ci émanent de la critique
occidentale et non de ses acteurs qui n'ont que faire de telles
querelles7.

Et ce d'autant qu'elles se sont prolongées tout le long des

débats autour de ce « postmoderne », avec les guillemets dont

l'importance apparaîtra de plus en plus, dont il n'est pas inutile

de rappeler qu'il « est déjà clos, ou peut-être n'aura-t-il

jamais eu lieu8 » comme le laissait déjà entrevoir l'une des

plus lapidaires des définitions que proposait Jean-François

Lyotard lui-même, à savoir l'idée de «réécrire la modernité9 »,

terme que l'usage courant a tendance à rétrécir au sens
d'innovation stylistique et/ou technologique comme lorsque l'on

parle de «modernisation » d'une infrastructure matérielle ou

d'un dispositif technique. Dans le cadre du débat qui retient ici

notre attention, la réhabilitation d'un autre champ lexical s'impose

avant de procéder à une étude du « postmoderne » — en

tant que tel et à supposer qu'il existe — dans le champ jazzistique

: en effet et en toute sérénité philosophique, des historiens

du jazz tels Joachim Ernst Berendt10 lui confèrent une

existence lorsqu'il rendent compte des transformations du

jazz au cours des années quatre-vingt. D'autres auteurs y

ont également contribué par une attention portée sur une

forme de «résurgence du passé11 ». Mais si, d'après Béatrice

Ramaut-Chevassus, la modernité musicale se laisserait
décrire en termes d'un projet «poïético-centrique12 », dont



l'impulsion principale serait donnée et définie par ses producteurs,

auteurs et compositeurs qui travaillent en vue d'une

réception des futures générations, la postmodernité se laisserait,

en revanche, caractériser par ce que cet auteur même à

qualifié de «hégémonie de l'esthésique13 » de par l'importance
attachée à une exigence de communicabilité. Avant de donner

trop de crédit à une telle opposition, calquée sur les restrictions

de la tripartition sémiologique de Jean-Jacques Nattiez

et Jean Molino en ce qu'elle ne fait guère plus que traduire en

des termes faussement novateurs l'opposition bien sédimen-

tée dans le discours sociologique entre production et réception,

cette problématique appelle d'emblée de nombreuses

précautions quant à la manière de poser les termes du débat

tels qu'ils peuvent être pertinemment transposés sur un

terrain musicologique. Une telle apparente clarté risquerait
d'occulter la réalité du postmoderne par ce que Walter Moser

estime, ajuste titre, être «des lectures trop faciles ou

de mauvaise foi du préfixe post-111 ». De telles lectures, pour-
suit-il,

attribuent à la postmodernité le projet de fonder ou

inaugurer une nouvelle époque [celle qui viendrait après la

modernité] ou la volonté de s'opposer à la modernité [ce

serait alors une position contre la modernité]. Les choses

ne sont plus de cette simplicité ou clarté moderne, il faut
d'emblée admettre que la question de la postmodernité

ne peut pas être tranchée ou conclue par un acte de force

ou de volonté. C'est une tâche continue, un «work in

progress », une patiente perlaboration15.

On peut déceler, dans certains discours musicologiques, une

pensée du dépassement qui se manifeste par l'invocation d'un

«post-postmodernisme16 »aussi caricatural et regrettable
qu'inutile pour la tâche dont il est question ici. La philosophie
s'efforce en permanence de mettre à distance les nombreuses

appropriations du terme de postmoderne tel qu'il peut se laisser

appauvrir par un suremploi dont on a pu souligner la

tendance vers une telle régression qui finirait bien par nous amener,

comme l'a relevé Umberto Eco17 avec humour, «jusqu'à
Homère... ».

Parmi d'autres options qui appellent une attention plus
particulière, soulignons celle, proposée par Marc Augé, de

« surmoderne ». Par ce terme, Augé désigne trois
caractéristiques18 d'une anthropologie des mondes contemporains
— projet dont la spécificité réside dans cette individualité

que le jazz récuse, précisément, en proposant des agencements

collectifs dénonciation par lesquels ouvrir à nouveau
les espaces de liberté du musiquer. Ainsi, cette complexe
organisation qu'est le groupe de jazz, explique Yves Citton,
«donne l'image idéale du groupe social dans la mesure où

son degré de puissance créatrice sera d'autant plus accompli

qu'il mettra en place des agencements collectifs laissant
chacun aussi libre que possible de construire et d'exprimer
sa singularité19 ».

Il conviendrait ainsi de dessiner à nouveau ce champ discursif

que nous ne nommerons pas seulement «sur-moderne »

ou «posf-moderne ». C'est celui, à la limite du traduisible,
d'une Spätzeit — d'après le choix lexical opéré par Walter
Moser20 —qui aura retenu notre attention.

Le concept de modernité se serait laissé rétrécir au point
où Jürgen Habermas regrette que « le rapport entre moderne

et classique ait désormais perdu toute référence historique
fixe21 ». Dr une telle position est critiquable en ce qu'elle
méconnaît les cinq composantes sémantiques qui se recoupent

à l'intérieur de la Spätzeit. Walter Moser tes a identifiées

et rassemblées dans le cadre d'une théorie de l'affect
postmoderne22. Ainsi, la perte d'énergie comme épuisement de

l'élan créateur et construction d'un imaginaire entropique

auquel les musiques afro-américaines résistent. Quant à la

déchéance, elle indique le temps comme opérateur d'un déclin

inexorable. Ensuite, et plus manifestement, la saturation
culturelle. Contrairement au fantasme moderne de la tabula

rasa, le sujet de la Spätzeit vit dans l'accumulation des restes
des époques antérieures. Les méta-récits du progrès et de

l'illusion entretenus par les avant-gardes historiques d'effacer
leur héritage cessent de nous guider. Car les vraies traditions,
écrit Ivanka Stoïanova,

ne progressent pas, puisqu'elles représentent le point le

plus avancé de toute vérité. Et l'unique progrès réalisable

consiste à conserver la forme et la force de ces
traditions. [...Lie savoir scientifique n'a jamais été — et n'est

pas, même à l'époque des immatériaux — tout le savoir.

Il a été toujours en conflit, ou plutôt en relation
complémentaire avec un autre savoir —celui des traditions
«hors temps » qui défient l'idée du progrès. La musique

elle-même, comme la langue, n'est jamais «toute ». Les

années 80 avec l'impureté — les acquisitions technologiques,

les références multiples, les mélanges de styles,
les interactions et les contaminations — mettent en
évidence le fait qu'aujourd'hui, plus que jamais, l'esprit de

« l'homme de la caverne » ne peut être qu'un anachronisme

fort regrettable23.

Il en résulte le paradoxe d'après lequel un manque d'énergie

peut et finit par coexister avec une abondance de restes et
de fragments. La secondarité se manifeste, quant à elle, par
ces procédés tels la parodie, le palimpseste et le sampling
déployés en littérature comme dans d'autres arts et plus
particulièrement l'architecture. Les diverses formes de recyclage
dans la mode vestimentaire et musicale, comme l'atteste la

culture vintage, s'imposent au point d'effacer l'inexorable

linéarité du temps téléologique en essayant de mettre en

évidence une qualité que la langue anglaise qualifie de evergreen
et l'italien de intramontabile^. Mais si le postmoderne mobilise

des jeux de citations, de collage, d'ironie, de second degré ou

d'autres mélanges de style, d'époques historiques et sensibilités

diverses, il devient alors impératif de dégager le motif

critique et rigoureusement psychanalytique de l'anamnèse

telle qu'il se distingue, d'après Freud, de la «perlaboration »

[Durcharbeitung], de la «remémoration » [Erinnerung] et
de la « répétition25 » [Wiederholung] — notions loin d'être

12



réductibles à l'appropriation par le marché de l'art d'un mythe
de création ex nihilo26. Comme le rappelle Françoise Escal,

peut-être

y a-t-il en musique, par rapport aux autres langages
artistiques, une surdétermination de la citation, du fait que la

rémanence auditive est plus puissante sans doute que
la rémanence visuelle, par exemple. La réminiscence,

comme souvenir involontaire, a quelque chose de fatal en

musique. Mais la citation autrefois était comme naturalisée,

elle allait de soi, et on citait innocemment, comme on

respire. La citation au XXe siècle n'est donc pas nouvelle

en soi, c'est son statut qui a changé27.

La postériorité est, en revanche, une temporalité relationnelle
et non pas historique là l'instar du Baroque, des Lumières ou

du Romantisme]. Il s'agit d'un moment — au sens le plus spa-
tialisant que l'on puisse imprimer à ce terme — qui survient

tardivement par rapport à une antériorité qui ne peut avoir été

que fantasme.

eux structures affectives spécifiques — que le champ

jazzistique rassemble sous le nom de blues — se trouvent
ainsi conjuguées : la nostalgie et la mélancolie. D'autres

perspectives — et notamment celles, anglo-canadiennes,
inscrites dans les champs disciplinaires des Communication

Studies souvent inspirées par le cynisme de Jean Baudrillard,
n'ont accordé que trop peu d'attention aux structures affectives

que nous venons de souligner. D'où leur glissement vers

une sorte de boursouflure rhétorique telle celle, sous la plume

d'Arthur Kroker et David Cook, d'après laquelle nous serions

en train de vivre le postmoderne comme un grand récit — un

moment historique d'implosion, d'effacement et de renversement

; un moment où la volonté de volonté du paysage
technocratique [l'expansion dynamique en dehors de la maîtrise de la

nature sociale et non-sociale) — trace un grand arc de

renversement qui relie à nouveau un sens du primitivisme presque

mythique en tant que priorité de la société technologique28.
À cette euphorie, la postmodernité a tissé et contreposé

une axiologie complexe, réglée par une exigence résolument

affirmative. C'est, en effet, le point de vue vers lequel convergent

de nombreux auteurs dont le travail s'inscrit dans le

cadre d'une musicologie consacrée aux musiques populaires
urbaines. Comme l'a écrit Umberto Fiori dans le contexte

spécifique d'une étude d'une chanson de Peter Gabriel, « le

progrès, l'expérimentation, l'avant-garde [...] se trouvent
aujourd'hui dans un état de crise profonde — et non seulement

dans le champ de l'art, comme tout le monde sait.
Est-ce là une raison pour conclure que la qualité a fait faillite
et qu'en fin de compte on pourrait accepter n'importe quoi ?29 »

Une posture un peu plus précautionneuse serait sans doute
la bienvenue dans un contexte d'engouement et d'évaluations
hâtives d'un certain discours théorique souvent rétréci à des

termes tels que « postmodernisme », « mondialisation » et

«poststructuralisme » — termes qui en disent davantage sur
ceux qui les emploient et les dispersent que sur les objets pris
en considération en vue d'une analyse, qu'elle soit formelle,

esthétique ou sociologique. Comme le soulignait Jacques
Oerrida, les «post- et les posters qui se multiplient ainsi

aujourd'hui cèdent encore à la même compulsion histori-
ciste30. » Sollicité par un chercheur américain à se prononcer

sur la question de la postmodernité, Michel Foucault

répondait, quant à lui, qu'il «n'était pas au courant31 »...

Ce qui se réitère ainsi dans certains discours tenus sur la

musique, c'est le geste qui consiste à subsumer un ensemble
de singularités disparates sous un seul nom, sous une seule

unité discursive, d'après des schémas cognitifs élémentaires

qui ramènent le nouveau à l'ancien au lieu de nous confronter
à « d'autres choses qui nous forcent à penser : non plus des

objets reconnaissables, mais des choses qui font violence,
des signes rencontrés [... qui) mobilisetnt] la mémoire, [...]

mettetntl l'âme en mouvement32. » Il n'est pas fortuit qu'une

grande partie du champ jazzistique se laisse désigner par le

terme de soul dont on ne peut pas assez souligner l'importance

de la longue trajectoire qui le transporte d'Aristote
— en passant par Aretha Franklin et James Brown — à Bernard

Stiegler. Quant aux opérations cognitives que le jazz demande,

il s'agit d'un choc entre choses inconnues et, plus précisément,

d'une com-position de forces musicales et sociales

sans que soient érigées en op-position le connaître et le

reconnaître — en dépit des regrets que Jean-François Lyotard

ne pouvait pas s'empêcher d'exprimer à propos de la crise de

la théorie au moment postmoderne. Dans la mesure où reconnaître,

précisait-il, ce n'est pas penser, nous demeurons exposés

au risque de sombrer dans une «lassitude à l'égard de la

"théorie", et le misérable relâchement qui l'accompagne [nouveau

ceci, nouveau cela, post-ceci, post-ce[a, etc.)33 ». Reconnaître,

écrivait Gilles Oeleuze, «c'est le contraire de la

rencontre. Juger, c'est le métier de beaucoup de gens, et ce n'est

pas un bon métier, mais c'est aussi l'usage que beaucoup de

gens font de l'écriture311 ».

Quant aux dérives sémantiques du mot « postmoderne »

dans le cadre des débats musicologiques, s'agit-il seulement
de s'inquiéter, avec Brigitte François-Sappey, des «regards en

arrière assez suspects35 » ou de constater simplement la dis-

cutabilité du concept, s'il en est un, de postmoderne L'alternative

à cette option serait de se pencher plutôt sur un enjeu

beaucoup plus déterminant qui pose d'autres difficultés de par

sa spécificité psychanalytique : celui que nous venons d'évoquer

par le nom d'anamnèse. Celle-ci «évacue la mémoire à

court terme au profit d'une re-mémoration par laquelle le passé,

s'inventant, fait irruption comme un futur36 »—conformément

au paradoxe de Aiôn et Chronos dégagé par Gilles Deleuze37

que les musiciens de jazz incarnent dans la mesure où ils

«considèrent leurs prédécesseurs comme leurs contemporains

en réactualisant sans cesse leur héritage et en repliant
le futur sur le passé afin d'édifier une autre histoire38 ». Logée

au cœur du savoir géo-philosophique, une telle force de déter-

ritorialisation se déploie dans ce «singulier pluriel39 » qu'est
le champ jazzistique dont l'unité n'a jamais été une, une seule

et identique à elle-même. Le champ discursif du jazz appelle

ainsi une analyse musicologique autre que celle proposée par
les discours musicologiques où les arguments trop penchés



en faveur de l'histoire glissent vers une critique ad hominem

laquelle n'hésite pas à fustiger les «dérives allusives,

compassées, raréfiées et paratactiques du postmodernisme de

Lyotard et de Derrida1*0 »...

C'est un fait qui devrait apparaître lors de la lecture la plus

primesautière qu'un philosophe tel Jacques Derrida non seulement

n'a jamais prôné aucun «postmodernisme » mais qu'il
l'a problématisé en soulignant son caractère aporétique en

posant des questions relatives à la manière dont nous pourrions

«concilier l'idiome et la raison universelle, le langage

universel transparent, selon l'idéal d'une Aufklärung moderne,

voire "post-moderne"1'1 » Ou encore, «comment réconcilier

l'intraduisible et la traduction LJ Comment réconcilier

un langage idiomatique et la raison universelle ou médiatrice

[...] Il n'y a pas de règle générale1,2 ».

Derrida récuse, en effet, le «postmodernisme » de manière

univoque, reconnaissant— comme nous le soulignions à l'instant

— que les « post- et les posters qui se multiplient ainsi

aujourd'hui cèdent encore à la même compulsion histori-
ciste1*3 ». Une telle compulsion ne fait rien d'autre qu'occulter
le présent, c'est-à-dire la maintenance du maintenant en tant

que temporalité du champ jazzistique. En posant frontalement
la question de cette compulsion, Jean-François Lyotard a eu

raison de nous rappeler « combien vaine est toute périodisa-

tion de l'histoire culturelle en termes de "pré-" et de "post-",
d'avant et d'après, du seul fait qu'elle ne met pas en question
la position du "maintenant", du présent à partir duquel on est

supposé pouvoir prendre une perspective légitime sur une

succession chronologique1''* ». D'où l'importance, réitérons-le à

partir des analyses de Walter Moser, de concevoir le

postmoderne comme un moment relationnel plutôt qu'historique.
Si cette problématisation trouve un point de convergence
parmi les philosophes que nous venons de citer, c'est en

revanche à un autre type de discours musicologique que
revient le mérite d'avoir proposé une alternative conceptuelle
dans un contexte qui valorise une autre politique du fragment.
Ainsi, explique Richard Middleton,

la position postmoderne nous paraît détenir une certaine

puissance qui prend le système dominant et propose le

fragment comme stratégie critique : la subversion prend

la forme d'une «guérilla » qui exploite les fissures et les

espaces d'oubli à l'intérieur de la structure hégémonique.

« Ou bien/ou » est remplacé par « et/et », une confrontation

entre une subjectivité unitaire et sa destruction par

l'acceptation de la multiplicité et de la contradiction1*5.

D'autre part, le postmodernisme autour duquel Lyotard avait
amorcé un débat au-delà des enjeux relatifs aux technologies
et à la légitimation des savoirs mis en avant dans La condition

postmoderne, consiste à responsabiliser les artistes et les

philosophes au problème, naguère abordé par Kant, de l'impré-
sentable. Lyotard s'en explique dans un ensemble de textes
rassemblés sous le titre de L'inhumain où il aborde les enjeux
du temps et de la technique dont l'ampleur dépasse de loin

ce à quoi risque de le réduire Hugues Dufourt et dont on ne

saurait assez souligner l'importance pour la rationalité musicale.

Certes, l'inévidence du lien supposé exister entre le

postmoderne et la musique a laissé les débats dans une incohérence

épistémologique déconcertante. C'est pour cette raison

qu'il conviendrait d'en appeler à une pensée qui puisse nous

solliciter à évaluer autrement le postmoderne. En insistant

sur la nécessité de se démarquer du postmodernisme lié aux

«besoins du consommateur des images industrielles standard

[... qui] consiste à [...] déresponsabiliser les artistes par
rapport à la question de l'imprésentable1*6 », Lyotard amorçait
ainsi la critique poursuivie par Bernard Stiegler autour des ces
deux modalités d'anesthétisation que sont la «télécratie » et
le «populisme industriel117 ». De plus, la postmodernité tel que

l'auteur de L'inhumain la concevait, ne cherchait qu'à valoriser

une «force de résistance [...] à l'écriture de cette supposée

postmodernité1,8 ». Et cette résistance était pour lui une
réécriture qui n'entretenait

aucun rapport avec ce qui s'appelle postmodernité ou

postmodernisme sur le marché des idéologies contemporaines.

Rien à faire avec l'usage de parodies et de

citations d'oeuvres modernes ou modernistes comme on en

observe en architecture, en peinture ou au théâtre. Et

moins encore avec ce mouvement qui dans la littérature
fait retour aux formes les plus traditionnelles du récit.

Aux formes et aux contenus. J'ai moi-même fait usage du

terme «postmoderne ». C'était une façon un peu provocante

de placer ou déplacer le débat sur la connaissance

en pleine lumière. La postmodemité n'est pas un âge

nouveau, c'est la réécriture de quelques traits revendiqués

par la modernité, et d'abord de sa prétention à fonder sa

légitimité sur le projet d'émancipation de l'humanité tout
entière par la science et la technique. Mais cette réécriture

[...] est à l'œuvre, depuis longtemps déjà, dans la

modernité elle-même1*9.

1A



1 Rappelons-le, dans La condition postmoderne, ouvrage sobrement
sous-titré Rapport sur le savoir, Paris, Minuit, 1979.

2 Nous tenons à remercier Jérémie Wenger pour l'intérêt porté à cette
problématique et pour le nouvel élan qu'il donne ainsi à ce work-in-
progress.

3 Comme le fait Eero Tarasti dans La musique et les signes. Précis de

sémiotique musicale, tr. fr. de Daniel Charles et Emmanuel Gorge, Paris,
L'Harmattan, 2006, p. 33-A2. Cf. aussi Jean Jamin, «Fausse erreur »,
L'Homme, no. 1A6, Paris, E.H.E.S.S., 1998, p. 250.

A Cf. Aimer, s'aimer, nous aimer. Du 11 septembre au 21 avril, Paris, Galilée,
2003 et La technique et le temps, tome 2, La désorientation, Paris,
Galilée, 1996.

5 Op. cit., p. 1A.

6 Rappelons, à ce propos — et au-delà de l'appel nietzschéen — une

remarque de Byron Allen, qui disait que sa « mère n'a pas mis au monde
un jazzman mais un être humain. Et c'est ce que je joue — de la musique
humaine », cité par Alexandre Pierrepont, «À jamais, à présent. Le champ
jazzistique en son temps », L'Homme, no. 158 - 159, Paris, E.H.E.S.S.,

2001, p. 2A.

7 Christian Béthune, ibid.

8 Jean-Luc Nancy, in Jean-Luc Nancy et Jean-Christophe Bailly, La

comparution, Paris, Christian Bourgois, 1991, p. 53.
9 Cf. L'inhumain. Causeries sur le temps, Paris, Galilée, 1988, p. 33-AA.
10 Cf. The Jazz Book. From Ragtime to Fusion and Beyond, tr. ang. de

Bredigkeit, H. et B., Morgenstern, Dan et Nevill, Tim, revue par Günther
Huesmann, New York, Lawrence Hill Books, 1992, p. A5-A7.

11 Cf. Vincent Cotro, « La résurgence du passé dans le jazz contemporain :

une problématique post-moderne » Revue de Musicologie, 2005, tome
91, no. 2.

12 Cf. Musique et postmodernité, Paris, PUF, 1998, coll. « Que sais-je »,

p. 117.

13 Ibid.

1A Cf. « La culture postmoderne entre le congédiement de l'utopie et le

retour de la mélancolie », manuscrit inédit, p. 2.

15 Ibid.

16 Cf. Joseph-François Kremer, « Les survivances du sens Cb3 » in Tarasti, E.

(dir.), Music and the Arts, vol. 1, Helsinki, Acta Semiotica Fennica XXIII,

2006, p. A22.

17 Cité par Maurizio Ferraris, Tracce. Nichilismo moderno postmoderno,
Milan, Mimesis, 2006, p. 87.

18 La surabondance événementielle, la surabondance spatiale et l'indivi¬
dualisation des références. Cf. Marc Augé, Non-lieux. Introduction à une
anthropologie de la surmodernité, Paris, Seuil, 1992, p. 55.

19 Cf. Yves Citton, « L'utopie jazz entre gratuité et liberté », Multitudes,
no. 16, Paris, Exils, 200A, p. 1A2.

20 Ce qui vaut pour Derrida depuis Freud, à savoir les logiques que l'on a

nommées « après-coup », « retardement », « supplémentarité » ou

encore différance, s'applique également dans ce contexte.
21 Cf. Jürgen Habermas, « Modernity - An Incomplete Project » in Foster, H.

(dir.), The Anti-Aesthetic. Essays On Postmodern Culture, Seattle, Bay

Press, 1983, p. A.

22 Cf. « Mélancolie et nostalgie : affects de la Spätzeit », manuscrit inédit,
p. 2-6.

23 Cf. Ivanka Stoïanova, « Les années 80 : sans utopie », Silences, no. 1,

Paris, Éditions de la Différence, 1985, p. 30.
2A Cf. Patrizia Calefato, Gli intramontabili. Mode, persone, oggetti che

restano, Rome, Meltemi, 2009.
25 Lyotard le rappelait en se rapportant souvent au texte de Freud.

Cf. L'inhumain. Causeries sur le temps, Paris, Galilée, 1988, p. 35.
26 Et dont il faudrait saisir la portée philosophique en suivant les analyses

amorcées par Gilles Deleuze dans Différence et répétition, Paris, PUF,

1968, p. 25.
27 Cf. Le compositeur et ses modèles, Paris, PUF, 198A, p. 188-189.
28 Cf. Arthur Kroker et David Cook, The Postmodern Scene. Excremental

Culture and Hyperaesthetics, Montréal, New World Perspectives, 2001,
p. 15. Nous soulignons.

29 Cf. « Listening to Peter Gabriel's "I Have the Touch" », Popular Music,
vol. 6, no. 1, CUP, 1987, p. 37.

30 Cf. Jacques Derrida, Psyché. Inventions de l'autre, Paris, Galilée, 1987,

p. A78.

31 Cf. Michel Foucault, «Structuralisme et poststructuralisme » in Dits et
écrits II, 1976-1988, Paris, Gallimard, 2001, p. 1265.

32 Cf. Gilles Deleuze, Proust et les signes, Paris, PUF, 196A, p. 123.
33 Cf. Jean-François Lyotard, Le différend, Paris, Minuit, 1983, p. 11.
3A Gilles Deleuze et Claire Parnet, Dialogues, Paris, Flammarion, 1996, p. 15.
35 Cf. Histoire de la musique en Europe, Paris, PUF, 1992, Coll. « Que sais-je »,

p. 125.
36 Cf. Daniel Charles, « Histoire de la musique et postmodernité » in Amey, C.

et Olive, J.-P. (dir.], À partir de Jean-François Lyotard, Paris, L'Harmattan,
2000, p. 157.

37 Cf. Logique du sens, Paris, Minuit, 1969, p. 77-81 et 190-197.
38 Giorgio Rimondi, « Il jazz corne il Grande Altro délia musica occidentale »

in Lo straniero che é in noi. Sulle tracce dell'Unheimlich, G. Rimondi Cdir.D,

Cagliari, CUEC, 2006, p. 156.
39 Cf. Jean-Luc Nancy, Être singulier pluriel, Paris, Galilée, 1996, p. A8.

AO Cf. Hughes Dufourt, Musique, pouvoir, écriture, Paris, Christian Bourgois,
1991, p. 318.

Al Cf. Jacques Derrida, « Philosophie et littérature ». Entretien avec
N. Avtonomova, V. Podoroga et M. Ryklin in Moscou aller-retour, Paris,
Éditions de L'Aube, 1995, p. 117-118.

A2 Jacques Derrida, ibid.

A3 Cf. « Point de folie — maintenant l'architecture » in Psyché. Inventions de

l'autre, Paris, Galilée, 1987, p. A78.

AA Jean-François Lyotard, L'inhumain, p. 33.

A5 Cf. Richard Middleton, Studying Popular Music, Milton Keynes, Open

University Press, 1990, p. 63.

A6 Jean-François Lyotard, op. cit., p. 139.
A7 Bernard Stiegler, 2006, op. cit.
A8 Jean-François Lyotard, op. cit., p. AA.

A9 Jean-François Lyotard, op. cit., p. A2-A3.


	Postmodernité ou Spätzeit : notes sur la puissance anamnésique du musical

