
Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2012)

Heft: 118

Artikel: Jeder Tag ist ein guter Tag : John Cage in Darmstadt

Autor: Rebhahn, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927664

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jeder Tag
ist ein guter Tag
John Cage in Darmstadt

Michael Rebhahn

Die Zahl der Abbildungen, auf denen John Cage lachend oder

zumindest lächelnd zu sehen ist, dürfte in die Hunderte gehen,

üb am Schreibtisch, am Klavier, beim Kochen oder Pilzesammeln:

Einen Anlass zur Heiterkeit scheint er stets gefunden zu haben.

Als Cage im Jahr 1958, von Wolfgang Steinecke zu den

Darmstädter Ferienkursen eingeladen, auf den Nachwuchs der

europäischen Gegenwartsmusik traf, dürfte derlei ostentative
Vergnügtheit nicht selten auf Befremden getroffen sein. In Darmstadt

war man andere «Künstlerbilder» gewohnt: konzentriert bis

entrückt, die Hand denkerisch an Stirn oder Wange, in konspirativen

Runden zusammensitzend. Dann kam jener heitere

Amerikaner und sprach von seltsamen Dingen: von Zufall und

Unbestimmtheit, von «Tönen als Töne», von deren gegenseitiger

Durchdringung und Nicht-Behinderung.
Dass er kam, war einem Zufall geschuldet: Hätte Pierre

Boulez sein Auftragswerk für die Donaueschinger Musiktage
1958 - das Orchesterstück Poésie pour pouvoir - ein wenig

zügiger fertiggestellt, wäre er statt Cage in Darmstadt gewesen,

hätte sich vermutlich mit bedeutungsvoller Miene in

besagte Runden eingereiht. Boulez indessen sagte ab - im Juli

1958, knapp einen Monat vor Kursbeginn. Nach Diskussionen

mit Bruno Maderna und Luigi Nono fragte Steinecke kurzfristig
John Cage an, der mit einem Telegramm vom 15. August 1958

seine Zusage mitteilte. Dass es ausgerechnet Boulez war,
für den Cage als «Ersatz» antrat, darf als besondere Ironie

gelten, war es doch zuvorderst der Kollege aus Paris, der die

jüngsten ästhetischen Entwürfe Cages mit explizitem Unmut

betrachtete. Seine anfängliche Begeisterung für Cages Ideen,

die nicht zuletzt in dem zwischen 19A9 und 195A intensiv

geführten Briefwechsel1 dokumentiert ist, war inzwischen
einem unverhohlenen Widerwillen gewichen.

1956 hatte Boulez in Darmstadt an einer Präsentation von

David Tudor teilgenommen, in der der Pianist Cages Music of
Changes analysierte. In einer anschliessenden Unterhaltung
mit Karlheinz Stockhausen machte Boulez seinem Ärger über
die fortschreitende «Aleatorisierung» der Musik Luft: «[Ich]
erzählte [...] Boulez vom XI. Klavierstück,2 das ich kurz vorher

geschrieben hatte. Er war zunächst überrascht, wurde dann

wütend und schimpfte, solchen Unsinn könne er nicht verstehen,

ich hätte Angst, alles genau in der Notation festzulegen
und wolle Verantwortung von mir fortschieben. Tudor lachte
die ganze Zeit verschmitzt. [...] Als ich Anfang 1957 in Paris

war und ihn [Boulez] fragte, warum er solche Artikel wie Alea

[vgl. Anm. A] schreiben müsse, wenn er Cage oder mir eins

auswischen wolle und sagen möchte, wie man's besser macht,

so könne er das ja direkt mitteilen. Er meinte: <Den Missbrauch

will ich verhindern, so Leute wie Cage sind gefährliche»3

ANTI-KUNST?

Wie solche «Gefahren» abzuwenden seien, hatte Boulez in

seinem Essay Alea dargelegt. Hier kritisiert er Cages Methode,

den Zufall in die kompositorische Arbeit zu integrieren, als
«Übernahme einer orientalisch getünchten Philosophie»,
die lediglich dazu diene, eine «grundlegende Schwäche der

Kompositionstechnik zu verdecken».1' Indem jegliche kompositorische

Verantwortung und Entscheidung aufgegeben wird,

würden «alte Vorrechte und Rangordnungen, die das geschaffene

Werk in sich birgt»,abgeschafft.5 Das Resultat sei eine

«Anti-Kunst», deren beruhigend-erheiternde Wirkung mit den

Effekten des Haschischkonsums vergleichbar sei.6 Im Gegenzug

fordert Boulez eine Aleatorik, die Zufall und traditionelles

Komponieren versöhnt - das Prinzip des «gelenkten Zufalls»,
der sich in die determinierte Struktur des Werks eingliedert.7
Das musikalische Werk soll dadurch seine «logische Entwicklung»

und «global gelenkte Richtung» bewahren und «eine

Fahrbahn mit gesetztem Anfang und Ende» bleiben: «Wir

haben dieses <Ende> des abendländischen Werkes, seinen

geschlossenen Kreis respektiert, aber wir haben auch die

Chance des orientalischen Werkes, den offenen Ablauf
eingeführt.»8

Boulez' nachdrückliches «Wir haben» wirkt hier allerdings

weniger wie die Bekräftigung einer ästhetischen Aufge-

16



schlossenheit, sondern vielmehr als Emphase des dominanten

Schöpfersubjekts, wie Helga de la Motte-Haber mutmasst:
«All die dirigierten und determinierten Zufälle, die in Europa
eine Rolle spielten, haben mit der Preisgabe der Kategorie des

Subjekts nichts zu tun, eher meint man, der Anspruch des

Subjekts wäre am Ende der fünfziger Jahre so gross geworden,
dass auch der Zufall beherrscht werden sollte.»9 Insoweit

markiert Boutez' Kritik sinnfällig das Ausmass der Provokation,
die von Cages kompositorischer Ästhetik ausging, indem sie

drastisch durch die Negation all dessen charakterisiert ist,

was im Verständnis der europäischen Avantgarde der

Nachkriegszeit - selbst im Kreis der Apologeten der «offenen Form»

- unveräusserlich zur Aura des abendländischen Kunstwerks

gehörte. Vor diesem Hintergrund musste Cages Entwurf
sakrilegisch erscheinen, wie Heinz-Klaus Metzger feststellt: «Dass
die Aufführung des Cageschen Werks ein Vorgang ist, den

wesentlich Zufälle konstituieren [...], dass die Notationen

selber, die dergestalt durch die Aufführung keineswegs in

eine ihnen etwa entsprechende sinnliche Erscheinung, in die

Kommunikation des von ihnen Bedeuteten, verwandelt werden,

schon Ergebnisse von Zufallsoperationen in der Technik des

blossen Schreibens und nicht durchaus Prägungen des

komponierenden Subjekts sind, schlägt jedem europäisch tradierten

Begriff von Kunst ins Gesicht.»10

POST CAGEI ADVENTUM
1958 an den Darmstädter Ferienkursen: David Tudor undJohn Cage (am Flügel).
Foto: Ludwig Pit. © IMD

Bei den Darmstädter Ferienkursen des Jahres 1958 wurde der

womöglich entscheidendste «Schlag» geführt. Composition as

Process11 war der Titel der dreiteiligen Performance-Lecture,
mit der der lächelnde Amerikaner letztlich auch den Konventionen

der Darstellungsform «Vortrag» eine Absage erteilte.
Die ersten beiden Abschnitte - Changes und Indeterminacy
- waren noch recht klassisch gehalten: Cage beschrieb darin

seine eigene kompositorische Entwicklung, erläuterte seinen

Weg zu Zufallsprinzipien und diskutierte die Begriffe «structure»,

«method» und «material». Weniger Darmstadt-konform

waren dagegen seine Referenzen an Autoren, die dem adorni-

tisch bewegten Publikum nicht sonderlich präsent gewesen
sein dürften: der hinduistische Mystiker Ramakrishna, die

altchinesischen Philosophen Lao-Tse und Zhuang Zhou sowie der

Zen-Gelehrte Daisetsu Teitaro Suzuki, bei dem Cage Anfang der

fünfziger Jahre an der Columbia University studiert hatte. An

dieser Stelle mögen die ersten Spekulationen darüber
aufgekommen sein, weshalb Mr. Cage so dauerfröhlich durchs Leben

geht. Spätestens aber als er seinen letzten Vortrag -
Communication - mit der altjapanischen Sentenz «Nichi nichi köre

ko nichi» [«Jeder Tag ist ein guter Tag»3 eröffnete und im

Folgenden, statt Antworten zu erteilen, bloss Fragen stellte
und überdies mit dem smarten Paradoxon aufwartete, dass er

sage, was er nicht zu sagen habe,12 schien die Sache klar: Dieser

John Cage muss entweder ein Erleuchteter oder ein

Revolutionär sein - oder vielleicht doch bloss ein Blender?

Wie auch immer: Sein Auftritt hatte Folgen. Die Begriffe
«Aleatorik» und «Indétermination» wurden zu gewichtigen

Diskurstermini, der Übergang vom «Werk» zum «Prozess»

weithin diskutiert, und während die Glaubensfrage pro oder

contra Cage zuvor nur im kleinen Kreis gestellt wurde, begann

an diesem Punkt eine Rezeptionsgeschichte, die in der Neuen

Musik beispiellos sein dürfte: Ein ästhetisches Konzept wurde

zur Ideologie überhöht, die entweder bedenkenlos anzunehmen

oder kategorisch abzulehnen sei. Während die einen Cages

«Anarcho-Mystizismus»13 als philosophisch getünchtes
Kunstgewerbe ohne sonderliche Relevanz abtaten, wurde er

von anderen zum Heilsbringer ausersehen, dessen Exegeten

sich darin gefielen, ahnungsvoll heraufzubeschwören, dass

nunmehr alles auseinanderbreche, «was einst als Musik

begriffen ward»,1,1 dass letztlich nicht weniger zu tun sei, als

eine Zeitrechnung post Cagei adventum auszurufen. - Von der

Gelassenheit, die Cage lächelnd vorexerziert hatte, keine Spur.

John Cage - der Anti-Künstler, der Anti-Europäer, der

schonungslose «Unterminator» sämtlicher Grundlagen des okzi-

dentalen Musikbegriffs. Boulez hatte in Aiea vorgelegt, Nono

folgte wenig später: In seinem 1959 in Darmstadt gehaltenen

Vortrag Geschichte und Gegenwart in der Musik von heute

heisst es - kaum verklausuliert - in Richtung Cage: «Man

kann aus allem ein Dekor machen, und es gibt das ganz
einfache Mittel, einer Kultur Elemente zu entnehmen und sie,

ihres ursprünglichen Sinnes beraubt, ohne jede Beziehung in

eine andere Kultur zu stellen. [...] Es ist kein funktioneller

Unterschied zwischen einer hohlen indischen Beschwörtrommel,

die in einem europäischen Haushalt als Mülleimer

17



dient, und den Grientalismen, derer sich die abendländische

Kultur bedient, um ihr ästhetizistisches Materialgebastel
attraktiver zu machen.»15

Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dass eine

Angst in Darmstadt umging: die Angst vor der Aushöhlung

einer sorgsam gepflegten Werkästhetik und mithin die Furcht

vor der «Verüberflüssigung» ihrer Statthalter. Mit seiner

Oarmstädter Lecture Composition as Process hatte Cage

nolens volens Fundamente ins Wanken gebracht. Heinz-Klaus

Metzger, der den Vortrag damals ins Deutsche übersetzt hat,

resümiert später: «Was Cage 1958 in Darmstadt geboten hat,

war Theorie - ob er das hätte so nennen wollen oder nicht. Die

Abschaffung des traditionellen Musikdenkens ist unter dem

Eindruck dieser Vorlesungen so zwingend gewesen und ging

so in die Tiefe, wie es eine musikalische Aufführung oder eine

Partitur gar nicht gekonnt hätte. Das Denken war sicherlich

stärker als die Wirkung der Musik. Die Wirkungsmacht der

Theorie geht darüber hinaus, vor allem diese Kraft der

Abschaffung, die im Werk, wenn es vorgeführt wird, gar nicht

so real ist wie im Kopf, wenn sie verbalisiert wird.»16 Und Hans

G Helms, ebenfalls an der Übersetzung beteiligt, führt die

Sprengkraft von Cages Auftritt in erster Linie auf die

[sehnsüchtig erwartete) Durchtrennung eines Gordischen Knotens

namens Serialismus zurück: «Was man nicht vergessen darf,

ist, dass sich unter den Künstlern auch die allgemeine
Wahrnehmung der damals gegenwärtigen Geschichte radikal zu

verändern begann. Das setzt sich dann beispielsweise in der

Fluxusbewegung, bei den Neuen Wilden und so weiter fort.
Nam June Paik ist ein Musterbeispiel dafür. Cage dürfte derjenige

gewesen sein, der durch diese drei Vorträge den Anstoss

dazu gegeben hat, dass andere den Mut fanden, etwas zu tun,

was sie im Kopf schon lange bewegte, was sie aber nicht zu

realisieren gewagt hatten.»17

Als Cage im Jahr 1990 die Darmstädter Ferienkurse zum

zweiten Mal besuchte, waren die Schlachten um die musikalische

Freiheit geschlagen. Vier Jahrzehnte nach seiner
«Ankunft» in Europa hatte sich die Lage dann doch entspannt. Die

Versuche, ihn partout als Scharlatan zu entlarven, hatten sich

John Cage an den Darmstädter Ferienkursen 1990. Foto: Manfred Melzer, © IMD

weitgehend erschöpft, der Platz im «Kanon» der Neuen Musik

wurde ihm längst zugedacht. Cage musste nicht länger für
Aufruhr sorgen. Stattdessen besuchte er den Block Beuys im

Hessischen Landesmuseum, liess sich dort mit dem Fettstuhl
ablichten und hinterliess der Nachwelt ein bemerkenswertes

Statement: «Endlich schreibe ich schöne Musik, sie wird immer

harmonischer. Ich liebe das Leben und bleibe Optimist.»18 -
Jeder Tag ist ein guter Tag.

1 Pierre Boulez/John Cage, Correspondance et documents, édités par
Jean-Jacques Nattiez, nouvelle édition, revue par Robert Piencikowski,
Mainz: Schott 2002 tVeröffentlichungen der Paul Sacher Stiftung, Bd. 1).

2 Im Klavierstück XIC19563 verwendet Stockhausen ebenfalls aleatorische
Strukturen.

3 Karlheinz Stockhausen, Vieldeutige Form [I960], zit. nach: Darmstadt-
Dokumente I, hrsg. von Heinz-Klaus Metzger und Rainer Riehn, München:

text + kritik 1999 [Musik-Konzepte Sonderband), S. 190.

h Pierre Boulez, Alea (1957), in: ders., Werkstatt-Texte, Berlin: Propyläen-
Verlag 1972, S. 100-113,100.

5 Ebd.

6 Vgl. ebd.. S. 102.
7 Vgl. ebd., S. 100.
8 Ebd.. S. 110.

9 Helga de la Motte-Haber, Aus der Neuen Welt. Die Rezeption der
amerikanischen Musik in Europa, in: Amerikanische Musik seit Charles
Ives. Interpretationen, Quellentexte, Komponistenmonographien, hrsg. von
Hermann Danuser u.a., Laaber: Laaber 1987, S. 122.

10 Heinz-Klaus Metzger, John Cage oder Die freigelassene Musik (1958), in:

Musik-Konzepte, Sonderband John Cage, hrsg. von Heinz-Klaus Metzger
und Rainer Riehn, München: text + kritik 1978, S. 10.

11 Vgl. John Cage, Composition as Process (1958), in: ders., Silence,
Middletown: Wesleyan University Press 1961, S. 18ff.

12 «I have nothing to say, and I am saying it.» Ebd., S. 51.

13 Konrad Boehmer, Über Edgard Varèse, in: Das böse Ohr. Texte zur Musik

1961-1991, hrsg. von Burkhardt Söll, Köln: Dumont 1993, S. 167.

14 Heinz-Klaus Metzger, John Cage oder Die freigelassene Musik, S. 12

(vgl. Anm. 10).
15 Luigi Nono, Geschichte und Gegenwart in der Musik von heute, in:

Darmstädter Beiträge zur Neuen Musik, Heft 3, Mainz: Schott 1960, S. 45f.
16 Heinz-Klaus Metzger, zit. nach: Bauhaus, Brennpunkt, Drehscheibe.

40 Radiogeschichten der Internationalen Ferienkurse für Neue Musik

Darmstadt, Teil 18: John Cage in Darmstadt, Sendung von Stefan Fricke,

hr2-kultur, 24. Januar 2012.

17 Hans G Helms, ebd.

18 Vgl. Rita Latocha, 1990: Erinnerungen an John Cage, in: Von Kranichstein

zur Gegenwart. 50 Jahre Darmstädter Ferienkurse, hrsg. von Rudolf

Stephan, Lothar Knessl u.a., Stuttgart: Daco Verlag 1996, S. 255.

18


	Jeder Tag ist ein guter Tag : John Cage in Darmstadt

