Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (2011)

Heft: 115

Artikel: Erinnerungen an eine "griine Oper" : Rudolf Kelterborn: Der
Kirschgarten (1979-81)

Autor: Meyer, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927557

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

32

Erinnerungen an eine
«grune Oper»

Rudolf Kelterborn: Der Kirschgarten (1979—381)

Thomas Meyer

Rudolf Kelterborn, «Der Kirschgarten» (1979-81), Szenenbild aus Nikolaus Lehnhoffs Inszenierung am Opernhaus Ziirich, 1984 (Urauffiihrung).
Foto: Susan Schirmert-Ramme/Pro Litteris



Es waren starke Eindrlcke, die diese Oper vor bald dreissig
Jahren hinterlassen hatte. Gelegenheit, sie zu bestatigen,
gab es aber seither keine. Nun der Versuch, das Stick gleich-
sam neu anzuschauen: Der Kirschgarten von Rudolf Kelterborn.

LITERARISCHE VORWURFE

Eine bunte, aber entschlussmUide Gesellschaft in einem
russischen Landhaus des ausgehenden 19., des beginnenden
20. Jahrhunderts, also um 1900, Konversation, Sehnstichte,
Enttauschungen, und ein musikalischer Tonfall, der - dem
angemessen - nicht exaltiert, sondern wortnah diese Gesprachs-
situationen wiedergibt. Ein ruhiger, ja zuweilen fast bedachti-

ger Zeitfluss, unaufgeregt zumeist, aber von innerer Spannung.

Am Ende ein alter Diener, hoffnungslos eingeschlossen in
einem Landhaus, und dazu eine unspektakulare und doch
bedrohliche, ausfadelnde Musik. Das waren meine Erinnerun-
gen an die Oper Der Kirschgarten von Rudolf Kelterborn, die
zwischen dem 3. Juli 1979 und dem 21. September 1981}
entstand und die am 4. Dezember 1984 am frisch renovierten
Opernhaus Zirich uraufgefihrt wurde.? Anton Tschechows
letzte Komddie erzahlt vom Niedergang der alten, friiher tra-
genden adligen Gesellschaftsschicht und vom neuen, aus dem
einst leibeigenen Bauerntum erwachsenen Unternehmertum
(ein Stoff, der nach der Perestroika durchaus wieder an Aktua-
litat gewonnen hat). Dazwischen kiindigt sich - fast schon
prophetisch - jene Aufbruchsstimmung an, die zur Revolution
fUhren sollte. Das alles freilich wird im Gesprach, quasi par-
lando, dargestellt - und kaum tats&chlich gezeigt. Es gibt
keine Intrige, keinen Mord und keinen Tod, ja vielmehr herrscht
- inmitten der Lebensliige - eine geradezu blanke Ehrlichkeit.

Selbst jene Figur, deren Handeln zur Veranderung fiihrt, der
Bauernsohn Lopachin, der schliesslich das Gut der Adligen
mitsamt dem wundersamen Kirschgarten ersteigert, geht
scheinbar ricksichtsvoll mit seinen einstigen Herrschaften
um: «Warum haben Sie nicht auf mich héren wollen?», sagt er
nach der Auktion zur friiheren Besitzerin Ljubow Andrejewna.

Der so positive Eindruck, den ich damals von diesem Werk
hatte, wundert mich selber im Rickblick fast ein wenig, denn
beim Kirschgarten handelt es sich um eine doch ziemlich text-
getreue Literaturvertonung, und die sogenannte Literaturoper
interessierte mich damals nicht mehr besonders. Sie domi-
nierte, sie hatte berhand genommen, keiner der erfolgreichen
Theaterstoffe schien mehr vor dem Zugriff eines opernbegieri-
gen Komponisten sicher. Die Werke Hans Werner Henzes und
Aribert Reimanns waren die popularsten dieser Gattung, und
sie gehoren auch heute noch zum Repertoire; andere Stiicke,
jene von Giselher Klebe, Gottfried von'Einem und Wolfgang
Fortner, von Rolf Liebermann und Heinrich Sutermeister, sind
von den Biihnen verschwunden, so bedeutend ihre Vorlagen
auch waren. Der Wunsch einer jiingeren Generation ging
damals hin zu den nicht-narrativen Formen eines - offener
formulierten - Musiktheaters, wie man es von Ligetis Aventures
oder Kagels Staatstheater kannte. Wolfgang Rihms Hamlet-
maschine (freilich wiederum auf einem wichtigen Theatersttick
beruhend!) formte diese neuen Mdglichkeiten exemplarisch
aus. Zum anderen sollte Oper nicht l@nger bloss aus einer
beriihmten Vorlage, sondern wieder aus der engeren und neue
Themen suchenden Zusammenarbeit zwischen Komponist,
Regisseur und Librettist entstehen.’

Gerade im Umkreis des US-amerikanischen Regisseurs Peter
Sellars entstanden bald bedeutende Werke, seien es jene von

33



34

John Adams (Nixon in China und Death of Klinghoffer mit der
Librettistin Alice Goodman), sei es L’amour de loin von Kaija
Saariaho, gestaltet zusammen mit dem franzésisch-libanesi-
schen Dichter Amin Maalouf. In diesen Umkreis gehoren etwa
auch Stlicke von Harrison Birtwistle (The Second Mrs Kong),
Peter Maxwell Davies (The Doctor of Myddfail oder Louis
Andriessen (Vermeer). Es waren wichtige und folgenreiche
Anregungen fur die Opernbthne. Aber - einmal abgesehen
davon, dass nattrlich auch diese eigens geschriebenen Libretti
Literatur sind - die Literaturoper war dennoch nie wirklich tot.
Letztlich gehéren Gérard Zinsstags Ubu Cocu und Roland
Mosers Avatar ebenso dazu wie In the Penal Colony von Philip
Glass. Die Narrativitat feiert da wieder Urstande - warum auch
nicht? -, aber sie ist freier geworden, vielfaltiger. Die Literatur-
oper hat also die Krise Uberstanden, ist aber nurmehr eine
wichtige unter mehreren Formen.

«Der anspruchsvolle literarische Vorwurf, handle es sich
nun um ein Theaterstick oder eine erzdhlende Form, kann eben
den Anforderungen, die heute an ein zeitgendssisches Opern-
libretto zu stellen sind, am ehesten gerecht werden», schrieb
Rudolf Kelterborn 1984.* Er war sich, als er den Kirschgarten
komponierte, durchaus jener Diskussion bewusst, obwohl er
selber eigentlich Uberhaupt nicht als typischer Vertreter der
Literaturoper zu gelten hatte. Fir seine allererste Oper Die
Errettung Thebens, die er heute als «Jugendstinde» bezeich-
net, verfasste er das Libretto selber. Bei Kaiser Jovian und
spater bei Ophelia arbeitete er eng mit Herbert Meier zusam-
men, der eine eigene Handlung erarbeitete. Auch der Text zu
Ein Engel kommt nach Babylon wurde vom Autor der Theater-
vorlage, von Friedrich Durrenmatt, entscheidend umgearbeitet,
und Julia, realisiert zusammen mit David Freeman, dem
Leiter der Opera Factory Zirich, verknipft Shakespeares
Romeo und Julia und Gottfried Kellers Novelle auf neue Weise
mit einer Parallelhandlung im damals wie heute aktuellen
Israel-Palastina-Konflikt. Eigentlich hat es Kelterborn da
bereits kurz nach Nixon in China - und wohl unabhéangig
davon - gewagt, wieder einen brisanten politischen Stoff
auf die Buhne zu bringen. Der Kirschgarten wirkt daneben,
scheinbar weit entfernt von solchen Beispielen, tatsachlich
wie jene reine Literaturoper, die Kelterborn damals vertei-
digte. Und gerade darin liegt ihre Starke. Denn sie folgt, was
Stimmung und Inhalt anbelangt, weitestgehend und klar der
Tschechow’schen Vorlage und versteht es doch, eigenstan-
dige Oper zu sein, sie setzt neue und verschiebt alte Akzente,
sie vertieft.

Einen Schritt zurlick. Rudolf Kelterborn hatte mit dem
Tschechow-Sttiick einen ganz anderen Stoff gewahlt als in der
Oper Ein Engel kommt nach Babylon, die sieben Jahre zuvor
am Opernhaus Zirich (ja, damals war Schweizer Oper hier noch
regelmassig vertreten!) uraufgefiihrt worden war. Notabene,
muss man anfligen, trug er diesen Stoff schon lange mit sich
herum. Es war der Kamponist Albert Moeschinger gewesen,
der Kelterborn einst auf Tschechow und vor allem auf den

Kirschgarten hingewiesen hatte.® In der Beschaftigung mit
dem Text, so Kelterborn damals im Programmbheft zur Urauf-
fihrung®, habe er drei Stadien durchlebt, wie sie ihm von der
Arbeit mit anderen, nicht-dramatischen Texten durchaus ver-
traut seien: «Zunachst reagierte ich unmittelbar und stark auf
die immanente musikalische Atmosphére des Stiicks, in dem
Tschechow ja an verschiedenen Stellen konkret Musik verlangt.
In einer zweiten Phase war es dann gerade diese immanente
Musikalitat in Tschechows Komaddie, die mir der Entwicklung
einer autonomen musikalischen Dimension hinderlich zu sein
schien. (Darin dirfte auch die Skepsis begriindet sein, die einer
Operngestaltung des Kirschgartens entgegengebracht werden
mag.) Erst in einer spateren, vertiefenden und langwierigen
Auseinandersetzung stiess ich auf die faszinierenden Mdglich-
keiten, durch die musikalische Gestaltung des Stoffs jene
eigenstandigen und neuen Perspektiven zu eréffnen, die fir
das Komponieren einer sogenannten Literatur-Oper Voraus-
setzung sein durften.»

ZEITINSELN

Eine ganz wesentliche musikalische Grundschicht ist im
Kirschgarten die Zeitgestaltung, die Beziehung und die Stille
zwischen den Worten, den Gesprachsfetzen. Oper tendiert
dazu, einerseits textliche Ablaufe so zu verlangsamen, dass
jeder Witz daraus eliminiert wird (das ist der Tod der Literatur-
oper!), sie kann andererseits Textelemente so unterstreichen,
dass ein aufgeregtes und Uberkandideltes Wortstaccato ent-
steht. Beidem wurde in diesem Fall durch die Wahl des Stiicks
vorgebeugt. Tschechows Theater zwingt ohnehin zu einer
anderen Zeitwahrnehmung. Die Langeweile und Ereignislosig-
keit ist Teil jenes Lebens- und Theatergefiihls. Kaum erstaun-
lich, hat Tschechow Komponisten gelegentlich zu neuen musi-
kalischen Konzeptionen geflihrt: Péter EGtvds repetiert in
seiner Opernversion der Orei Schwestern die gleiche Handlung
in den drei Akten und erzahlt sie dabei jedes Mal aus der Pers-
pektive einer anderen Schwester. Das Stiick kreist also gleich-
sam um sich selber. Noch einen Schritt weiter ging diesbeziig-
lich Vladimir Tarnopolski in seiner Oper Wenn die Zeit (ber die
Ufer tritt (When Time Overflows From Its Shores).” «Der Oper
liegenx, so der 1955 geborene russische Kamponist, «einzelne
Situationen und Motive bekannter Tschechow-Stlicke - Die
drei Schwestern, Die Mowe, Onkel Wanja u.a. - zugrunde. Das
Libretto von Ralph Ginther Mohnnau folgt jedoch keinem die-
ser Stlicke, sondern bildet einen gewissen neuen META-TEXT,
eine Art <Tschechow-Extrakt>. Dabei wird nicht das fiir das
Genre der literarischen Oper charakteristische Sujet zur
Triebkraft der Entwicklung, sondern das Prinzip eines drei-
fachen Durchspielens ein und derselben Situation - «die Gaste
trafen auf der Datscha ein> (Party) - in drei Szenen der Oper.»®
Hier handelt es sich um durchaus sinnfallige, aber halt auch kon-
zeptuell vorgepragte Umformungen. Kelterborns Kirschgarten



Rudolf Kelterborn, «Der Kirschgarten» (1979-81), Szenenbild aus Friedrich Meyer-Oertels Inszenierung an den Wuppertaler
Biihnen, 1987. Foto: Wuppertaler Biihnen/Pro Litteris

kommt ohne solche Konzeption aus, die Zeitgestaltung
entsteht aus dem Text, aus dem Fluss der Konversation.
Kelterborn folgte der vieraktigen Anlage weitgehend getreu
und arbeitete den Text aufgrund der Ubersetzung von Gudrun
Diwel um, er straffte teilweise und strich einzelne Passagen,
er stellte aber auch kondensierte Textblocke her, um musika-
lische Formen zu gestalten, er tUberlagerte manches, so dass
sich Ensembles und im 3. Akt Simultanszenen ergaben, stellte
anderes um, figte wenig hinzu, und er ging dabei so geschickt
vor, dass wir nichts Wesentliches vermissen. Der Text wird
durchkomponiert, aber dazwischen gibt es - so Kelterborn?,
mehr noch als im Engel - zahlreichere und ausgedehntere
festgefligte musikalische «Nummern»: Arien, Canzonen, Duette
vor allem. Das geschieht nicht klischeehaft: Zwar gibt es
durchaus das Liebesduett zwischen der jungen Anja, der
Tochter Andrejewnas, und dem altlichen «ewigen Studenten»
Trofimow, die auf ekstatische Weise von einer neuen Zukunft
tréumen. Das erste Duett hingegen zwischen dem Stuben-
madchen Dunjascha, die dem Kontoristen schéne Augen macht,

und Anja, die sich Uber die Heimkehr und ihr altes Zimmer freut,
besteht aber eigentlich nur aus einem Aneinander-Vorbei-Reden.

Diese Formen sind also nicht Opernzweck, sondern Zeitinseln.
In diesen Ensembles bleibt die Zeit stehen - was nur des-
halb nicht besonders auffallt, weil der Zeitfluss ohnehin ruhig
und konzentriert ist. Die Gesprache ereignen sich nicht in rezi-

tativischem Tempo (& la Rossini); sondern wirken geradezu
gemaéchlich und sind von Fermaten durchsetzt. Haufig bleibt
der Klang stehen, wéhrend eine Person einen Satz singt oder
spricht. Daraus ergibt sich ein natirlicher Fluss, der allenfalls
an einigen Stellen ins Strudeln geré&t und sich am Ende des

3. Akts, nachdem Lopachin das Gut gekauft hat und nun

selbstbegeistert die Tanzmusik auf der Biihne zum Spiel
anfeuert, ins Grelle steigert. Die Ereignislosigkeit des Stlicks
wird also nicht Uberspielt, sondern viel eher kondensiert.

UTOPIE DES MOGLICHEN

Jacques Lasserre hat 1984 im Programmheft zur Urauffihrung

in einem «Glossar» zur Musiksprache einzelne Elemente der

Oper herausgearbeitet: 1

- die akzentuierten tiefen Akkorde, die oft mit Lopachin asso-
ziert werden;

- ein wiederholter Ton in der Mittellage, der innere Unruhe
andeutet;

- eine kreisende, sich gleichmassig wiederholende Figur, die
haufig zusammen mit dem alten Diener Firs erscheint;

- eine weite Streicher-Unisonomelodie, deren romantischer
Gestus Ausdruck des Aufbruchs und der Resignation sei;

- schliesslich ein «nostalgisches Zitat aus Mahlers 5. Sinfo-
nie».

Hier schon wére darauf hinzuweisen, dass diese Elemente eher

subkutan wirken, als dass sie leitmotivisch klobig verwendet

wirden. In unserem Gesprach neulich wies Rudolf Kelterborn

einzig und allein auf jenes Mahler-Zitat hin - und dazu bedarf

es nun vielleicht eines kleines Exkurses: Er meinte namlich

sinngemass, dass es nicht seine Aufgabe sei, dem Musik-

journalisten die Analyse vorzukauen. Derlei l6st naturlich bei

diesem erst einmal einen heiligen Schrecken aus, denn er

firchtet zunachst, spater mit seinen Eindricken und Findun-

gen vor der Autoritat des Komponisten bestehen zu missen.

Hat er das Richtige gehort oder ist er einem Missverstandnis

85



36

aufgesessen? Denn die Deutungshoheit gebtihrt in unserem
Kunstbetrieb immer noch zuallererst dem Kinstler selber. Auf
der anderen Seite hat die Weigerung des Komponisten, selber
zu viel zu kommentieren, doch auch etwas Befreiendes - und
vielleicht sollte der Versuch nun auch in diese Richtung gehen.

Bei jenem Mahlerzitat handelt es sich um das absteigende
Harfenmotiv c'-a-c, das einem zu Beginn des Adagiettos in der
Fiinften sofort ins Ohr springt. Man muss daflr kein ausgewie-
sener Musikkenner zu sein. Das Motiv durfte manchem nicht
zuletzt dank Luchino Viscontis Maorte a Venezia im Ohr sein, es
ist ein Motiv aus einem Sinfoniesatz, der selbst im Zusammen-
hang jener Funften gelegentlich kritisiert wurde, weil er musi-
kalisch einer ganz anderen Sphare angehdrt; ein Motiv, stark
besetzt zudem durch das biographische Detail, dass Mahler
den Satz 1901 als Liebeserklarung und als Heiratsantrag
an seine Geliebte Alma schrieb. Ein befrachtetes Zitat also.
Kelterborn war gewarnt! Auch Durrenmatt hatte ihn auf die
Problematik des Zitierens hingewiesen.** Entsprechend sorg-
sam setzt Kelterborn das Zitat ein. So ist Mahler zwar immer
wieder prasent im Kirschgarten, aber allenfalls, wenn man
davon weiss, wird man dies an zwei, drei Stellen heraushoren.
Sonst bleibt er unerkannt. Kelterborn war dieses Motiv Ubri-
gens so wichtig, dass er es spater nochmals in der Goethe-
Musik einsetzte.

Ist dieses «vegetative» Motiv, das auf den Kirschgarten
hinweist, Gberhaupt noch ein Zitat? Ist es tatsachlich schon
haufig in der Romantik zu finden, wie Martin S. Weber in einem
Artikel schrieb? *¢ Warum dann aber ein Zitat, wenn man es
nicht hort, ja wenn es durch Umkehrungen erst noch verstellt
wird? Zum Einen verweist diese Musik, die auch innerhalb des
Mahler'schen Idioms fast etwas nostalgisch und ungewéhnlich
klingt, auf jene Jahre kurz nach 1900, als auch der Kirschgarten
entstand. ® Zum Anderen fallt dieses Motiv (ist es tiberhaupt
eines?), das Uber die kleine Terz in die Oktav hinabfallt bzw. in
der Umkehrung hinaufspringt, im Rahmen der Kelterborn'schen
Tonsprache deutlich auf. Der Vokalstil bevorzugt die grosse
Septime (oder allenfalls die kleine None), ja dieses Intervall
bekommt momentweise fast eine Kadenzfunktion und
schliesst Phrasen ab. In diesem Zusammenhang wirkt die
Oktave fast «naiv» und rein, wieder unverbraucht. «lch meine
(und hoffe)», so Kelterborn'*, «dass gerade in der musikali-
schen Gestaltung auch die <Utopie des Maglichen> (nicht des
Machbaren!) immer wieder zum Tragen kommen misste: Die
Musik lasst bei einzelnen Personen und in gewissen Situa-
tionen innere Hoffnungen, Sehnsucht aufscheinen; sie bringt
immer wieder zum Ausdruck, wie das Leben eigentlich sein
muUsste und auch sein kénnte.» Im Orchestralen geht damit
eine ganz eigene Musik einher, die von einer gewissen klang-
lichen Weichheit gepréagt ist.

Diese «Sehnsucht» leuchtet nun in jenen sehr kurzen
Momenten auf, in denen das «Zitat» auftaucht. Am deutlichs-
ten, weil solo vor einem liegenden e! der Streicher von der
Harfe intoniert, wird das Zitat vielleicht vor dem fast weiss
klingenden Terzett im 1. Akt (T. 524). «Die Sonne ist schon
aufgegangen. Schauen Sie, Mamoschka, die wunderbaren
Baume», singt Warja, die angesichts dieses Anblicks plotzlich

ihre notorische Zurtickhaltung verliert. «Weiss, ganz weiss ist
der Gartenx, fallt Gajew ein, und Andrejewna singt: «0 meine
Kindheit, meine unschuldige Kindheit!» - notabene, ohne dass
das Mahler-Motiv hier nochmals im Gesang auftauchen wiirde.
Es war vielmehr Ausldser zu diesem Geflihlsausbruch.

Zu Beginn des 2., des eigentlichen «Kirschgarten-Akts»,
erklingt das Motiv umgekehrt (g-b-g') molto espressivo in
den Streichern. Hier bekommt es eine Schlisselfunktion.'®
Kelterborn verlegte diesen Akt bewusst von Tschechows unbe-
stimmtem «Im Freien» an den Ort des Titels. Seine Beschrei-
bung: «Ein unermesslicher, blihender Kirschgarten. Im Vor-
dergrund eine Steinbank. Ganz im Hintergrund ist undeutlich
eine grosse, bedrohliche Stadt zu ahnen.» Das dreitonige Motiy,
das fur Mahler selber einen Aufbruch in einen anderen Lebens-
abschnitt bedeutete, und die ganze damit verbundene Kirsch-
gartenmusik wird bei Kelterborn nun anders assoziiert: «In
Tschechows Schauspiel ist der Kirschgarten ein Symbol fiir
eine zu Ende gehende Epoche. Die Argumente, die gegen des-
sen Abholzen vorgebracht werden, sind von einer resignierten,
hilflosen Nostalgie bestimmt. In meiner Oper dagegen verkor-
pert dieser Kirschgarten den heute tddlich bedrohten vegetati-
ven Lebensraum und damit auch eine innere Dimension der
Lebensqualitat.» Von einer «griinen Oper» schrieb Konrad
Rudolf Lienert denn auch in seiner Vorschau zur Urauffihrung
- eine Formulierung, die Kelterborn heute noch gefallt. Wenn
«grun» besage, dass es im Kirschgarten um die Frage der
Lebensqualitat gehe, dann kénne er zustimmen, sagte er
damals bereits in einem Gesprach.® Das Stiick leugnet seinen
aktuellen Bezug zu der in den achtziger Jahren aufkommenden
Okologiebewegung nicht.

Das Motiv ist im Ubrigen nicht an Personen gekniipft. Es
taucht auf, wenn die Gutsbesitzerin Andrejewna in «Das Kinder-
zimmer, mein liebes altes Kinderzimmer!» eintritt (1. Akt,

T. 145ff.), oder wenn Anja ihrer Mutter vom Beginn eines neuen
Lebens vorschwarmt (4. Akt, T. 105). Auch bei Lopachin findet
es sich, wenn er sich daran erinnert, wie ihm, dem vom Vater
verprigelten Jungen, die Andrejewna das Gesicht wusch mit
den Worten «Nicht weinen, Bauerlein» (1. Akt, T. 71f.), aber
auch - im Krebs - wenn er am Ende des 3. Akts triumphiert:
«Jetzt gehort der Kirschgarten mirl» (T. 426) Es sind kurz
aufleuchtende Momente. Mit der nachsten Wendung kann die
Vokallinie bereits wieder zur «gewohnten», septimen- und
nonenreichen Tonsprache zurtickkehren. Wir bewegen uns
gleichsam in der Sprache einer Gesellschaft. Die gute alte
Oktave, die hier Uber die kleine Terz erreicht wird, fallt dabei
heraus - und bedeutet. Das vermeintliche Zitat ist also viel
eher eine Chiffre, die von fern an Tonales erinnert, sie ist ver-
steckt, aber, wenn notengenau und rein gesungen wird, durch-
aus deutlich: Ein feines, sparsam eingesetztes Gestaltungs-
mittel, das aufzeigt, auf welcher Ebene (eben nicht jener des
theatralischen Effekts) sich dieses Stlick bewegt. Und sie
verweist auf eine Dialektik im Umgang mit dem im weitesten
Sinn «Tonalen», weit weg von jenem denunziatorischen
Gestus, mit dem Alban Berg einen C-Dur-Dreiklang auf das
Wort «Geld» setzte. Angedeutet ist hier eine Dialektik, die bei
anderen Komponisten programmatischer umgesetzt wird.'® Die



Tonalitadt wird zu einem Fremdkoérper und erflllt somit inner-
halb des chromatischen Totals eine Funktion, die friiher der
Dissonanz zukam. Auch das war damals fir die Avantgarde
eine hochaktuelle Frage.

VERINNERLICHTE OPERNHAFTIGKEIT

Weitgehend syllabisch und damit eng folgt die Vokallinie,
selbst in den «Nummern», dem Text. Umso deutlicher fallen
die Ausnahmen auf, sie charakterisieren. Das Trallern wird (bei
der Dunjascha vor allem) zu einem etwas oberflachlichen Sich-
Selber-Ablenken'?; bei Charlotta, der Zirkuskiinstlerin, deutet
es eine Sehnsucht nach der Oberflachlichkeit an, zu der sie
schliesslich ob eigener Schwermut nicht mehr fahig ist. Kolo-
raturen bzw. weite Melismen jedoch sind selten. Wo sie auf-
tauchen, bezeichnen sie einen kurzen Gefiihlsaufbruch - und
man weiss dabei nie so ganz, wie ernst sie zu nehmen sind.
Andrejewnas kurzes Melisma auf «Ich liebe ihn» (3. Akt,

T. 175), wenn sie sich ihres verlogenen Liebhabers in Paris
erinnert, wirkt hilflos und realitatsblind. Pathos wiederum

wird konterkariert: Wenn Gajew zu einem pathetischen Natur-
poem anhebt, bitten ihn alle sofort aufzuhéren (2. Akt, T. 313ff.).
So ist Der Kirschgarten gleichsam ein Musiktheater der
Zurtickhaltung (die aber von verborgenen inneren Gefiihlen
erzahlt), einer verhaltenen Expressivitat, einer gezahmten,
oder vielleicht miisste man gleichzeitig sagen: einer verdich-
teten, verinnerlichten Opernhaftigkeit.

Diese so fein gestaltete Musik enthalt eine untergriindige,
sensitive Dramatik, die nur ganz selten explodiert. Kelterborn
setzt wenige, aber markante Héhepunkte, in denen er die
Gesprachssituation Ubersteigert. Im 2. Akt, just nach dem
schrulligen Pathosversuch Gajews, der mit den Worten endet:
«Ich bin ja schon still, ich schweige schon!», gerat alles
aus der Fassung. Ein «fremdartiger, entfernter Klang; nicht
heftig, aber beunruhigend, langsam ersterbend» bricht ab
Tonband in die orchestrale Klangwelt ein; das Taktgeflige der
Partitur l6st sich auf, die einzelnen Instrumente bewegen sich
«aleatorisch-frei» bzw. chaotisch-verworren, die Anwesenden
- Lopachin, Gajew, Andrejewna, Firs - fragen sich, was gesche-
hen ist, ahnen ein Unheil, schweigen, erstarren. Es ist die erste
Ankindigung einer industriellen Welt, die in der Schlussmusik
des Werks (4. Akt, Tonband ab T. 440) allmahlich wieder in der
Ferne erscheint. Gerade auch in diesem orchestralen Epilog,
der nach Firs’ letzten Worten «Nichts ist geblieben ..» ein-
setzt, verweist Kelterborn auf eine andere wichtige (Literatur-)
Oper der Nachkriegszeit, ein allerdings jene Gattung auch
transzendierendes Werk, auf Bernd Alois Zimmermanns
Die Soldaten. Zimmermann hatte im Verlauf des Stiicks immer
haufiger Szenen Ubereinandergelagert® und damit schliesslich
in einem welt- und zeitumspannenden Ausbruch einen heftigen
Protest gegen den Krieg formuliert. Der bei Kelterborn nun frei-
lich weitaus feiner formulierte, aber durchaus bekenntnishafte
Protest erinnert an den Schluss jenes Werks. Die Beziehung
wird sichtbar, wenn er fiir den Orchesterepilog Projektionen
vorsieht («Vision des bliihenden Kirschgartens, die allmahlich

<zerstort> bzw. Uberblendet wird von der schreckhaften [sic!
Vision einer bedrohlichen, gigantischen Stadt»). Vielleicht
ist dieses damals zeitgemasse Biihnenelement auch das
zeitgebundenste an diesem Werk. Diese Opernfassung

des Kirschgartens namlich erhélt ihre Unmittelbarkeit nicht
dadurch, dass sie dem Theaterstoff etwas Effektvolles auf-
propft oder ihn bloss mit musikalischen Elementen ausfillt.
Vielmehr verdichtet sie und schafft emotional eine innere
Notwendigkeit, die aus den intimsten Regungen der Personen
heraus zu wirken vermag.

1 So die Daten am Ende der Partitur.

2 Musikalische Leitung: Ralf Weikert; Inszenierung: Nikolaus Lehnhoff;
Biihnenbild: Andreas Reinhardt. Eine zweite Inszenierung folgte 1987 in
Wuppertal (Musikalische Leitung: Peter Giilke; Inszenierung: Friedrich
Meyer-Oertel; Bihnenbild: Hanna Jordan).

3 Darin zeigt sich gewiss auch der Einfluss des Regietheaters, das im
Gegensatz zum Schauspiel bei der Oper selten in die musikalische
Substanz eingriff. Hier nun konnte sich die Regie von Beginn weg in die
Gestaltung einbringen.

4 Rudolf Kelterborn, Oie Oper - kein Sonderfall, in: Musica 3/1984, S. 239ff.

5 Rudolf Kelterborn in einem Gesprach mit dem Autor am 8. Juni 2011 in
Basel. Alle nicht weiter vermerkten Zitate stammen aus diesem Gesprach.

6 Rudolf Kelterborn, Anmerkungen zur Oper «Der Kirschgarten», in:
Programmheft des Opernhauses Zirich, 1984, unpaginiert.

7  Die Urauffihrung fand am 27. April 1999 wahrend der Minchner Biennale
im Staatstheater am Gartnerplatz statt (Musikalische Leitung: Ekkehard
Klemm].

8 Zitiert nach der Homepage des Komponisten:
http://www.tarnopolski.ru/en/articles_01_wenn_de (5. Juli 2011).

9 Rudolf Kelterborn, Anmerkungen zur Oper «Der Kirschgarten»

(vgl. Anm. 6).

10 Jacques Lasserre, Glossar zur Musiksprache des KIRSCHGARTEN, in:
Programmbheft des Opernhauses Zirich (vgl. Anm. 6).

11 Vgl. «Musik ist Fiille des Lebens». Rudolf Kelterborn im Gesprach mit
Michael Kunkel (Basel, 27. Mai 2011), in diesem Heft, S. 13.

12 Martin S. Weber, «Der Kirschgarten». Zur neuen Oper von Rudolf
Kelterborn; in: Neue Zircher Zeitung, Nr. 281, vom 1./2. Dezember 1984,
S:67.

13 Das Stuck entstand im Jahr 1900, die Urauffihrung folgte erst 1904.

14 Rudolf Kelterborn, Anmerkungen zur Oper «Der Kirschgarten»

(vgl. Anm. 6).

15 Kelterborn hat diese Musik spater in seiner 4. Sinfonie nochmals
aufgegriffen.

16 Konrad Rudolf Lienert, Eine «griine Oper», Herr Kelterborn; in: ziri-tipp
(Wochenendbeilage des Tages-Anzeigers), 30. November 1984.

17 Es gibt durchaus weitere Elemente, die in dieser «Tonsprache» standig
wiederkehren.

18 Ich denke an Helmut Lachenmanns Accanto, wo ein Mozart-Zitat das
Gefiige der avantgardistisch gerduschhaften Tonsprache «stért» - oder
an jenes C-Dur, mit dem Peter Maxwell Davies in The Doctor of Myddfai
den Moment einer Reinheit andeutet.

19 Aribert Reimann verwendet es Ubrigens ahnlich in seiner letzten Oper
Medea, um die Oberflachlichkeit der Kreusa zu zeigen.

20 Auch Kelterborn gestaltete einen Teil seines Werks, den 3. Akt, als
Simultanszene: «A. Hintergrundszene: (Ball-)Saal, wo das Ballorchester
spielt und wo getanzt wird. (Fast wahrend des ganzen Aktes belebt.)

B. Hauptszene: Eine Art Salon. Gelegentlich tanzen einzelne Paare auch
in diesen Salon hinein. C. <Schlaglicht>-Szene: Eine Art Erker des Salons,
ganz vorne links oder rechts.»

37



	Erinnerungen an eine "grüne Oper" : Rudolf Kelterborn: Der Kirschgarten (1979-81)

