
Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2011)

Heft: 115

Artikel: Erinnerungen an eine "grüne Oper" : Rudolf Kelterborn: Der
Kirschgarten (1979-81)

Autor: Meyer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erinnerungen an eine
«grüne Oper»
Rudolf Kelterborn: Der Kirschgarten (1979-81)

Thomas Meyer

RudolfKelterborn, «Der Kirschgarten» (1979-81), Szenenbild aus Nikolaus Lehnhoffs Inszenierung am Opernhaus Zürich, 1984 (Uraufführung).

Foto: Susan Schirmert-Ramme/Pro Litteris

32



Es waren starke Eindrücke, die diese Elper vor bald dreissig
Jahren hinterlassen hatte. Gelegenheit, sie zu bestätigen,
gab es aber seither keine. Nun der Versuch, das Stück gleichsam

neu anzuschauen: Der Kirschgarten von Rudolf Kelterborn.

LITERARISCHE VORWÜRFE

Eine bunte, aber entschlussmüde Gesellschaft in einem

russischen Landhaus des ausgehenden 19., des beginnenden
20. Jahrhunderts, also um 1900, Konversation, Sehnsüchte,

Enttäuschungen, und ein musikalischer Tonfall, der - dem

angemessen - nicht exaltiert, sondern wortnah diese Gesprächssituationen

wiedergibt. Ein ruhiger, ja zuweilen fast bedächtiger

Zeitfluss, unaufgeregt zumeist, aber von innerer Spannung.
Am Ende ein alter Diener, hoffnungslos eingeschlossen in

einem Landhaus, und dazu eine unspektakuläre und doch

bedrohliche, ausfädelnde Musik. Das waren meine Erinnerungen

an die Oper Der Kirschgarten von Rudolf Kelterborn, die

zwischen dem 3. Juli 1979 und dem 21. September 19811

entstand und die am 4. Dezember 1984 am frisch renovierten

Opernhaus Zürich uraufgeführt wurde.2 Anton Tschechows

letzte Komödie erzählt vom Niedergang der alten, früher
tragenden adligen Gesellschaftsschicht und vom neuen, aus dem

einst leibeigenen Bauerntum erwachsenen Unternehmertum
lein Stoff, der nach der Perestroika durchaus wieder an Aktualität

gewonnen hat]. Dazwischen kündigt sich - fast schon

prophetisch - jene Aufbruchsstimmung an, die zur Revolution

führen sollte. Das alles freilich wird im Gespräch, quasi par-
lando, dargestellt - und kaum tatsächlich gezeigt. Es gibt
keine Intrige, keinen Mord und keinen Tod, ja vielmehr herrscht
- inmitten der Lebenslüge - eine geradezu blanke Ehrlichkeit.

Selbst jene Figur, deren Handeln zur Veränderung führt, der

Bauernsohn Lopachin, der schliesslich das Gut der Adligen
mitsamt dem wundersamen Kirschgarten ersteigert, geht
scheinbar rücksichtsvoll mit seinen einstigen Herrschaften

um: «Warum haben Sie nicht auf mich hören wollen?», sagt er
nach der Auktion zur früheren Besitzerin Ljubow Andrejewna.

Der so positive Eindruck, den ich damals von diesem Werk

hatte, wundert mich selber im Rückblick fast ein wenig, denn

beim Kirschgarten handelt es sich um eine doch ziemlich

textgetreue Literaturvertonung, und die sogenannte Literaturoper
interessierte mich damals nicht mehr besonders. Sie

dominierte, sie hatte überhand genommen, keiner der erfolgreichen
Theaterstoffe schien mehr vor dem Zugriff eines opernbegierigen

Komponisten sicher. Die Werke Hans Werner Henzes und

Aribert Reimanns waren die populärsten dieser Gattung, und

sie gehören auch heute noch zum Repertoire; andere Stücke,

jene von Giselher Klebe, Gottfried von' Einem und Wolfgang

Fortner, von Rolf Liebermann und Heinrich Sutermeister, sind

von den Bühnen verschwunden, so bedeutend ihre Vorlagen

auch waren. Der Wunsch einer jüngeren Generation ging

damals hin zu den nicht-narrativen Formen eines - offener

formulierten - Musiktheaters, wie man es von Ligetis Aventures

oder Kagels Staatstheater kannte. Wolfgang Rihms

Hamletmaschine [freilich wiederum auf einem wichtigen Theaterstück

beruhend!] formte diese neuen Möglichkeiten exemplarisch

aus. Zum anderen sollte Oper nicht länger bloss aus einer

berühmten Vorlage, sondern wieder aus der engeren und neue

Themen suchenden Zusammenarbeit zwischen Komponist,

Regisseur und Librettist entstehen.3

Gerade im Umkreis des US-amerikanischen Regisseurs Peter

Sellars entstanden bald bedeutende Werke, seien es jene von



John Adams [Nixon in China und Death of Klinghoffer mit der

Librettistin Alice Goodman], sei es L'amour de loin von Kaija

Saariaho, gestaltet zusammen mit dem französisch-libanesischen

Dichter Amin Maalouf. In diesen Umkreis gehören etwa

auch Stücke von Harrison Birtwistle (The Second Mrs Kong],
Peter Maxwell Davies (The Doctor of Myddfai) oder Louis

Andriessen (Vermeer). Es waren wichtige und folgenreiche

Anregungen für die Opernbühne. Aber - einmal abgesehen

davon, dass natürlich auch diese eigens geschriebenen Libretti

Literatur sind - die Literaturoper war dennoch nie wirklich tot.
Letztlich gehören Gérard Zinsstags Ubu Cocu und Roland

Mosers Avatar ebenso dazu wie In the Penal Colony von Philip
Glass. Die Narrativität feiert da wieder Urstände - warum auch

nicht? -, aber sie ist freier geworden, vielfältiger. Die Literaturoper

hat also die Krise überstanden, ist aber nurmehr eine

wichtige unter mehreren Formen.

«Der anspruchsvolle literarische Vorwurf, handle es sich

nun um ein Theaterstück oder eine erzählende Form, kann eben

den Anforderungen, die heute an ein zeitgenössisches
Opernlibretto zu stellen sind, am ehesten gerecht werden», schrieb

Rudolf Kelterborn IPSA.11 Er war sich, als er den Kirschgarten
komponierte, durchaus jener Diskussion bewusst, obwohl er

selber eigentlich überhaupt nicht als typischer Vertreter der

Literaturoper zu gelten hatte. Für seine allererste OperD/'e

Errettung Thebens, die er heute als «Jugendsünde» bezeichnet,

verfasste er das Libretto selber. Bei Kaiser Jovian und

später bei Ophelia arbeitete er eng mit Herbert Meier zusammen,

der eine eigene Handlung erarbeitete. Auch der Text zu

Ein Engel kommt nach Babylon wurde vom Autor der Theatervorlage,

von Friedrich Dürrenmatt, entscheidend umgearbeitet,
und Julia, realisiert zusammen mit David Freeman, dem

Leiter der Opera Factory Zürich, verknüpft Shakespeares
Romeo und Julia und Gottfried Kellers Novelle auf neue Weise

mit einer Parallelhandlung im damals wie heute aktuellen
Israel-Palästina-Konflikt. Eigentlich hat es Kelterborn da

bereits kurz nach Nixon in China - und wohl unabhängig
davon - gewagt, wieder einen brisanten politischen Stoff
auf die Bühne zu bringen. Der Kirschgarten wirkt daneben,

scheinbar weit entfernt von solchen Beispielen, tatsächlich
wie jene reine Literaturoper, die Ketterborn damals verteidigte.

Und gerade darin liegt ihre Stärke. Denn sie folgt, was
Stimmung und Inhalt anbelangt, weitestgehend und klar der

Tschechow'schen Vorlage und versteht es doch, eigenständige

Oper zu sein, sie setzt neue und verschiebt alte Akzente,
sie vertieft.

Einen Schritt zurück. Rudolf Kelterborn hatte mit dem

Tschechow-Stück einen ganz anderen Stoff gewählt als in der

Oper Ein Engel kommt nach Babylon, die sieben Jahre zuvor

am Opernhaus Zürich [ja, damals war Schweizer Oper hier noch

regelmässig vertreten!] uraufgeführt worden war. Notabene,

muss man anfügen, trug er diesen Stoff schon lange mit sich

herum. Es war der Komponist Albert Moeschinger gewesen,
der Kelterborn einst auf Tschechow und vor allem auf den

Kirschgarten hingewiesen hatte.5 In der Beschäftigung mit
dem Text, so Kelterborn damals im Programmheft zur
Uraufführung6, habe er drei Stadien durchlebt, wie sie ihm von der

Arbeit mit anderen, nicht-dramatischen Texten durchaus
vertraut seien: «Zunächst reagierte ich unmittelbar und stark auf
die immanente musikalische Atmosphäre des Stücks, in dem

Tschechow ja an verschiedenen Stellen konkret Musik verlangt.
In einer zweiten Phase war es dann gerade diese immanente
Musikalität in Tschechows Komödie, die mir der Entwicklung
einer autonomen musikalischen Dimension hinderlich zu sein

schien. [Darin dürfte auch die Skepsis begründet sein, die einer

Operngestaltung des Kirschgartens entgegengebracht werden

mag.] Erst in einer späteren, vertiefenden und langwierigen

Auseinandersetzung stiess ich auf die faszinierenden Möglichkeiten,

durch die musikalische Gestaltung des Stoffs jene

eigenständigen und neuen Perspektiven zu eröffnen, die für
das Komponieren einer sogenannten Literatur-Oper
Voraussetzung sein dürften.»

ZEITINSELN

Eine ganz wesentliche musikalische Grundschicht ist im

Kirschgarten die Zeitgestaltung, die Beziehung und die Stille
zwischen den Worten, den Gesprächsfetzen. Oper tendiert
dazu, einerseits textliche Abläufe so zu verlangsamen, dass

jeder Witz daraus eliminiert wird [das ist der Tod der Literaturoper!],

sie kann andererseits Textelemente so unterstreichen,
dass ein aufgeregtes und überkandideltes Wortstaccato
entsteht. Beidem wurde in diesem Fall durch die Wahl des Stücks

vorgebeugt. Tschechows Theater zwingt ohnehin zu einer

anderen Zeitwahrnehmung. Die Langeweile und Ereignislosig-
keit ist Teil jenes Lebens- und Theatergefühls. Kaum erstaunlich,

hat Tschechow Komponisten gelegentlich zu neuen
musikalischen Konzeptionen geführt: Péter Eötvös repetiert in

seiner Opernversion der Drei Schwestern die gleiche Handlung
in den drei Akten und erzählt sie dabei jedes Mal aus der

Perspektive einer anderen Schwester. Das Stück kreist also gleichsam

um sich selber. Noch einen Schritt weiter ging diesbezüglich

Vladimir Tarnopolski in seiner Oper Wenn die Zeit über die

Ufer tritt (When Time Overflows From Its Shores).7 «Der Oper

liegen», so der 1955 geborene russische Komponist, «einzelne

Situationen und Motive bekannter Tschechow-Stücke - Die

drei Schwestern, Die Möwe, Onkel Wanja u.a. - zugrunde. Das

Libretto von Ralph Günther Mohnnau folgt jedoch keinem dieser

Stücke, sondern bildet einen gewissen neuen META-TEXT,

eine Art <Tschechow-Extrakt>. Dabei wird nicht das für das

Genre der literarischen Oper charakteristische Sujet zur
Triebkraft der Entwicklung, sondern das Prinzip eines
dreifachen Durchspielens ein und derselben Situation - <die Gäste

trafen auf der Datscha ein> [Party] - in drei Szenen der Oper.»8

Hier handelt es sich um durchaus sinnfällige, aber halt auch kon-

zeptuell vorgeprägte Umformungen. Kelterborns Kirschgarten



RudolfKelterborn, «Der Kirschgarten» (1979-81), Szenenbild aus Friedrich Meyer-Oertels Inszenierung an den Wuppertaler
Bühnen, 1987. Foto: Wuppertaler Bühnen/Pro Litteris

kommt ohne solche Konzeption aus, die Zeitgestaltung
entsteht aus dem Text, aus dem Fluss der Konversation.

Kelterborn folgte der vieraktigen Anlage weitgehend getreu
und arbeitete den Text aufgrund der Übersetzung von Gudrun

Düwel um, er straffte teilweise und strich einzelne Passagen,

er stellte aber auch kondensierte Textblöcke her, um musikalische

Formen zu gestalten, er überlagerte manches, so dass

sich Ensembles und im 3. Akt Simultanszenen ergaben, stellte
anderes um, fügte wenig hinzu, und er ging dabei so geschickt
vor, dass wir nichts Wesentliches vermissen. Der Text wird

durchkomponiert, aber dazwischen gibt es - so Kelterborn9,

mehr noch als im Engel - zahlreichere und ausgedehntere

festgefügte musikalische «Nummern»: Arien, Canzonen, Duette

vor allem. Das geschieht nicht klischeehaft: Zwar gibt es

durchaus das Liebesduett zwischen der jungen Anja, der

Tochter Andrejewnas, und dem ältlichen «ewigen Studenten»

Trofimow, die auf ekstatische Weise von einer neuen Zukunft
träumen. Das erste Duett hingegen zwischen dem
Stubenmädchen Dunjascha, die dem Kontoristen schöne Augen macht,
und Anja, die sich über die Heimkehr und ihr altes Zimmer freut,
besteht aber eigentlich nur aus einem Aneinander-Vorbei-Reden.
Diese Formen sind also nicht Opernzweck, sondern Zeitinseln.

In diesen Ensembles bleibt die Zeit stehen - was nur deshalb

nicht besonders auffällt, weil der Zeitfluss ohnehin ruhig
und konzentriert ist. Die Gespräche ereignen sich nicht in

rezitativischem Tempo Cà la Rossini], sondern wirken geradezu

gemächlich und sind von Fermaten durchsetzt. Häufig bleibt
der Klang stehen, während eine Person einen Satz singt oder

spricht. Daraus ergibt sich ein natürlicher Fluss, der allenfalls
an einigen Stellen ins Strudeln gerät und sich am Ende des
3. Akts, nachdem Lopachin das Gut gekauft hat und nun

selbstbegeistert die Tanzmusik auf der Bühne zum Spiel
anfeuert, ins Grelle steigert. Die Ereignislosigkeit des Stücks
wird also nicht überspielt, sondern viel eher kondensiert.

UTOPIE DES MÖGLICHEN

Jacques Lasserre hat 1984 im Programmheft zur Uraufführung
in einem «Glossar» zur Musiksprache einzelne Elemente der

per herausgearbeitet:10

- die akzentuierten tiefen Akkorde, die oft mit Lopachin asso-
ziert werden;

- ein wiederholter Ton in der Mittellage, der innere Unruhe

andeutet;

- eine kreisende, sich gleichmässig wiederholende Figur, die

häufig zusammen mit dem alten Diener Firs erscheint;

- eine weite Streicher-Unisonomelodie, deren romantischer
Gestus Ausdruck des Aufbruchs und der Resignation sei;

- schliesslich ein «nostalgisches Zitat aus Mahlers 5. Sinfo¬

nie».

Hier schon wäre darauf hinzuweisen, dass diese Elemente eher

subkutan wirken, als dass sie leitmotivisch klobig verwendet

würden. In unserem Gespräch neulich wies Rudolf Kelterborn

einzig und allein auf jenes Mahler-Zitat hin - und dazu bedarf

es nun vielleicht eines kleines Exkurses: Er meinte nämlich

sinngemäss, dass es nicht seine Aufgabe sei, dem

Musikjournalisten die Analyse vorzukauen. Derlei löst natürlich bei

diesem erst einmal einen heiligen Schrecken aus, denn er

fürchtet zunächst, später mit seinen Eindrücken und Findungen

vor der Autorität des Komponisten bestehen zu müssen.

Hat er das Richtige gehört oder ist er einem Missverständnis

35



aufgesessen? Denn die Oeutungshoheit gebührt in unserem
Kunstbetrieb immer noch zuallererst dem Künstler selber. Auf

der anderen Seite hat die Weigerung des Komponisten, selber

zu viel zu kommentieren, doch auch etwas Befreiendes - und

vielleicht sollte der Versuch nun auch in diese Richtung gehen.

Bei jenem Mahlerzitat handelt es sich um das absteigende
Harfenmotiv c1-a-c, das einem zu Beginn des Adagiettos in der

Fünften sofort ins Ohr springt. Man muss dafür kein ausgewiesener

Musikkenner zu sein. Das Motiv dürfte manchem nicht
zuletzt dank Luchino Viscontis Morte a Venezia im Ohr sein, es

ist ein Motiv aus einem Sinfoniesatz, der selbst im Zusammenhang

jener Fünften gelegentlich kritisiert wurde, weil er
musikalisch einer ganz anderen Sphäre angehört; ein Motiv, stark
besetzt zudem durch das biographische Detail, dass Mahler

den Satz 1901 als Liebeserklärung und als Heiratsantrag

an seine Geliebte Alma schrieb. Ein befrachtetes Zitat also.

Kelterborn war gewarnt! Auch Dürrenmatt hatte ihn auf die

Problematik des Zitierens hingewiesen.11 Entsprechend sorgsam

setzt Kelterborn das Zitat ein. So ist Mahler zwar immer

wieder präsent im Kirschgarten, aber allenfalls, wenn man

davon weiss, wird man dies an zwei, drei Stellen heraushören.

Sonst bleibt er unerkannt. Kelterborn war dieses Motiv

übrigens so wichtig, dass er es später nochmals in der Goethe-

Musik einsetzte.

Ist dieses «vegetative» Motiv, das auf den Kirschgarten
hinweist, überhaupt noch ein Zitat? Ist es tatsächlich schon

häufig in der Romantik zu finden, wie Martin S. Weber in einem

Artikel schrieb?12 Warum dann aber ein Zitat, wenn man es

nicht hört, ja wenn es durch Umkehrungen erst noch verstellt
wird? Zum Einen verweist diese Musik, die auch innerhalb des

Mahler'schen Idioms fast etwas nostalgisch und ungewöhnlich

klingt, auf jene Jahre kurz nach 1900, als auch der Kirschgarten
entstand.13 Zum Anderen fällt dieses Motiv [ist es überhaupt
eines?], das über die kleine Terz in die Oktav hinabfällt bzw. in

der Umkehrung hinaufspringt, im Rahmen der Kelterborn'schen

Tonsprache deutlich auf. Der Vokalstil bevorzugt die grosse
Septime [oder allenfalls die kleine None], ja dieses Intervall

bekommt momentweise fast eine Kadenzfunktion und

schliesst Phrasen ab. In diesem Zusammenhang wirkt die

Oktave fast «naiv» und rein, wieder unverbraucht. «Ich meine

[und hoffe]», so Kelterborn1'*, «dass gerade in der musikalischen

Gestaltung auch die «Utopie des Möglichem [nicht des

Machbaren!] immer wieder zum Tragen kommen müsste: Die

Musik lässt bei einzelnen Personen und in gewissen
Situationen innere Hoffnungen, Sehnsucht aufscheinen; sie bringt
immer wieder zum Ausdruck, wie das Leben eigentlich sein

müsste und auch sein könnte.» Im Orchestralen geht damit
eine ganz eigene Musik einher, die von einer gewissen klanglichen

Weichheit geprägt ist.

Diese «Sehnsucht» leuchtet nun in jenen sehr kurzen
Momenten auf, in denen das «Zitat» auftaucht. Am deutlichsten,

weil solo vor einem liegenden e1 der Streicher von der

Harfe intoniert, wird das Zitat vielleicht vor dem fast weiss

klingenden Terzett im 1. Akt [T. 52A). «Die Sonne ist schon

aufgegangen. Schauen Sie, Mamoschka, die wunderbaren

Bäume», singt Warja, die angesichts dieses Anblicks plötzlich

ihre notorische Zurückhaltung verliert. «Weiss, ganz weiss ist
der Garten», fällt Gajew ein, und Andrejewna singt: «0 meine

Kindheit, meine unschuldige Kindheit!» - notabene, ohne dass
das Mahler-Motiv hier nochmals im Gesang auftauchen würde.
Es war vielmehr Auslöser zu diesem Gefühlsausbruch.

Zu Beginn des 2., des eigentlichen «Kirschgarten-Akts»,
erklingt das Motiv umgekehrt Cg-b-g1] molto espressivo in

den Streichern. Hier bekommt es eine Schlüsselfunktion.15

Kelterborn verlegte diesen Akt bewusst von Tschechows
unbestimmtem «Im Freien» an den Ort des Titels. Seine Beschreibung:

«Ein unermesslicher, blühender Kirschgarten. Im

Vordergrund eine Steinbank. Ganz im Hintergrund ist undeutlich
eine grosse, bedrohliche Stadt zu ahnen.» Das dreitönige Motiv,

das für Mahler selber einen Aufbruch in einen anderen
Lebensabschnitt bedeutete, und die ganze damit verbundene

Kirschgartenmusik wird bei Kelterborn nun anders assoziiert: «In

Tschechows Schauspiel ist der Kirschgarten ein Symbol für
eine zu Ende gehende Epoche. Die Argumente, die gegen dessen

Abholzen vorgebracht werden, sind von einer resignierten,
hilflosen Nostalgie bestimmt. In meiner Oper dagegen verkörpert

dieser Kirschgarten den heute tödlich bedrohten vegetativen

Lebensraum und damit auch eine innere Dimension der

Lebensqualität.» Von einer «grünen Oper» schrieb Konrad

Rudolf Lienert denn auch in seiner Vorschau zur Uraufführung

- eine Formulierung, die Kelterborn heute noch gefällt. Wenn

«grün» besage, dass es im Kirschgarten um die Frage der

Lebensqualität gehe, dann könne er zustimmen, sagte er

damals bereits in einem Gespräch.16 Das Stück leugnet seinen

aktuellen Bezug zu der in den achtziger Jahren aufkommenden

Ökologiebewegung nicht.

Das Motiv ist im Übrigen nicht an Personen geknüpft. Es

taucht auf, wenn die Gutsbesitzerin Andrejewna in «Das

Kinderzimmer, mein liebes altes Kinderzimmer!» eintritt (1. Akt,
T. lA5ff.], oder wenn Anja ihrer Mutter vom Beginn eines neuen

Lebens vorschwärmt CA. Akt, T. 105]. Auch bei Lopachin findet

es sich, wenn er sich daran erinnert, wie ihm, dem vom Vater

verprügelten Jungen, die Andrejewna das Gesicht wusch mit
den Worten «Nicht weinen, Bäuerlein» Cl. Akt, T. 71f.], aber

auch - im Krebs - wenn er am Ende des 3. Akts triumphiert:
«Jetzt gehört der Kirschgarten mir!» CT. A26] Es sind kurz

aufleuchtende Momente. Mit der nächsten Wendung kann die

Vokallinie bereits wieder zur «gewohnten», Septimen- und

nonenreichen Tonsprache17 zurückkehren. Wir bewegen uns

gleichsam in der Sprache einer Gesellschaft. Die gute alte

Oktave, die hier über die kleine Terz erreicht wird, fällt dabei

heraus - und bedeutet. Das vermeintliche Zitat ist also viel

eher eine Chiffre, die von fern an Tonales erinnert, sie ist
versteckt, aber, wenn notengenau und rein gesungen wird, durchaus

deutlich: Ein feines, sparsam eingesetztes Gestaltungsmittel,

das aufzeigt, auf welcher Ebene [eben nicht jener des

theatralischen Effekts] sich dieses Stück bewegt. Und sie

verweist auf eine Dialektik im Umgang mit dem im weitesten

Sinn «Tonalen», weit weg von jenem denunziatorischen

Gestus, mit dem Alban Berg einen C-Dur-Dreiklang auf das

Wort «Geld» setzte. Angedeutet ist hier eine Dialektik, die bei

anderen Komponisten programmatischer umgesetzt wird.18 Die



Tonalität wird zu einem Fremdkörper und erfüllt somit innerhalb

des chromatischen Totais eine Funktion, die früher der

Dissonanz zukam. Auch das war damals für die Avantgarde

eine hochaktuelle Frage.

VERINNERLICHTE OPERNHAFTIGKEIT

Weitgehend syllabisch und damit eng folgt die Vokallinie,

selbst in den «Nummern», dem Text. Umso deutlicher fallen

die Ausnahmen auf, sie charakterisieren. Das Trällern wird Cbei

der Dunjascha vor allem] zu einem etwas oberflächlichen Sich-

Selber-Ablenken19; bei Charlotta, der Zirkuskünstlerin, deutet

es eine Sehnsucht nach der Oberflächlichkeit an, zu der sie

schliesslich ob eigener Schwermut nicht mehr fähig ist.

Koloraturen bzw. weite Melismen jedoch sind selten. Wo sie

auftauchen, bezeichnen sie einen kurzen Gefühlsaufbruch - und

man weiss dabei nie so ganz, wie ernst sie zu nehmen sind.

Andrejewnas kurzes Melisma auf «Ich liebe ihn» 13. Akt,
T. 175], wenn sie sich ihres verlogenen Liebhabers in Paris

erinnert, wirkt hilflos und realitätsblind. Pathos wiederum

wird konterkariert: Wenn Gajew zu einem pathetischen Naturpoem

anhebt, bitten ihn alle sofort aufzuhören [2. Akt, T. 313ff.).

So ist Der Kirschgarten gleichsam ein Musiktheater der

Zurückhaltung [die aber von verborgenen inneren Gefühlen

erzählt], einer verhaltenen Expressivität, einer gezähmten,

oder vielleicht müsste man gleichzeitig sagen: einer verdichteten,

verinnerlichten Opernhaftigkeit.
Diese so fein gestaltete Musik enthält eine untergründige,

sensitive Dramatik, die nur ganz selten explodiert. Kelterborn

setzt wenige, aber markante Höhepunkte, in denen er die

Gesprächssituation übersteigert. Im 2. Akt, just nach dem

schrulligen Pathosversuch Gajews, der mit den Worten endet:

«Ich bin ja schon still, ich schweige schon!», gerät alles

aus der Fassung. Ein «fremdartiger, entfernter Klang; nicht

heftig, aber beunruhigend, langsam ersterbend» bricht ab

Tonband in die orchestrale Klangwelt ein; das Taktgefüge der

Partitur löst sich auf, die einzelnen Instrumente bewegen sich

«aleatorisch-frei» bzw. chaotisch-verworren, die Anwesenden

- Lopachin, Gajew, Andrejewna, Firs - fragen sich, was geschehen

ist, ahnen ein Unheil, schweigen, erstarren. Es ist die erste

Ankündigung einer industriellen Welt, die in der Schlussmusik
des Werks CA. Akt, Tonband ab T. AAO] allmählich wieder in der

Ferne erscheint. Gerade auch in diesem orchestralen Epilog,

der nach Firs' letzten Worten «Nichts ist geblieben ...»

einsetzt, verweist Kelterborn auf eine andere wichtige [Literatur-]
Oper der Nachkriegszeit, ein allerdings jene Gattung auch

transzendierendes Werk, auf Bernd Alois Zimmermanns
Die Soldaten. Zimmermann hatte im Verlauf des Stücks immer

häufiger Szenen übereinandergelagert20 und damit schliesslich
in einem weit- und zeitumspannenden Ausbruch einen heftigen
Protest gegen den Krieg formuliert. Der bei Kelterborn nun freilich

weitaus feiner formulierte, aber durchaus bekenntnishafte
Protest erinnert an den Schluss jenes Werks. Die Beziehung
wird sichtbar, wenn er für den Orchesterepilog Projektionen
vorsieht [«Vision des blühenden Kirschgartens, die allmählich

<zerstört> bzw. überblendet wird von der schreckhaften [sie!]
Vision einer bedrohlichen, gigantischen Stadt»]. Vielleicht
ist dieses damals zeitgemässe Bühnenelement auch das

zeitgebundenste an diesem Werk. Diese Opernfassung
des Kirschgartens nämlich erhält ihre Unmittelbarkeit nicht
dadurch, dass sie dem Theaterstoff etwas Effektvolles auf-

propft oder ihn bloss mit musikalischen Elementen ausfüllt.
Vielmehr verdichtet sie und schafft emotional eine innere

Notwendigkeit, die aus den intimsten Regungen der Personen

heraus zu wirken vermag.

1 So die Daten am Ende der Partitur.
2 Musikalische Leitung: Ralf Weikert; Inszenierung: Nikolaus Lehnhoff;

Bühnenbild: Andreas Reinhardt. Eine zweite Inszenierung folgte 1987 in

Wuppertal [Musikalische Leitung: Peter Gülke; Inszenierung: Friedrich

Meyer-Oertel; Bühnenbild: Hanna Jordan],
3 Darin zeigt sich gewiss auch der Einfluss des Regietheaters, das im

Gegensatz zum Schauspiel bei der Oper selten in die musikalische
Substanz eingriff. Hier nun konnte sich die Regie von Beginn weg in die

Gestaltung einbringen.
A Rudolf Kelterborn, Die Oper - kein Sonderfall, in: Musica 3/198A, S. 239ff.
5 Rudolf Kelterborn in einem Gespräch mit dem Autor am 8. Juni 2011 in

Basel. Alle nicht weiter vermerkten Zitate stammen aus diesem Gespräch.
6 Rudolf Kelterborn, Anmerkungen zur Oper «Der Kirschgarten», in:

Programmheft des Opernhauses Zürich, 198A, unpaginiert.
7 Die Uraufführung fand am 27. April 1999 während der Münchner Biennale

im Staatstheater am Gärtnerplatz statt [Musikalische Leitung: Ekkehard

Klemm).
8 Zitiert nach der Homepage des Komponisten:

http://www.tarnopolski.ru/en/articlesJ01-wennude [5. Juli 2011).
9 Rudolf Kelterborn, Anmerkungen zur Oper «Der Kirschgarten»

[vgl. Anm. 6).
10 Jacques Lasserre, Glossar zur Musiksprache des KIRSCHGARTEN, in:

Programmheft des Opernhauses Zürich (vgl. Anm. 6).

11 Vgl. «Musik ist Fülle des Lebens». Rudolf Kelterborn im Gespräch mit
Michael Kunkel (Basel, 27. Mai 20111, in diesem Heft, S. 13.

12 Martin S. Weber, «Der Kirschgarten». Zur neuen Oper von Rudolf
Kelterborn-, in: Neue Zürcher Zeitung, Nr. 281, vom 1./2. Dezember 198A,

S. 67.

13 Das Stück entstand im Jahr 1900, die Uraufführung folgte erst 190A.

1A Rudolf Kelterborn, Anmerkungen zur Oper «Der Kirschgarten»
(vgl. Anm. 6).

15 Kelterborn hat diese Musik später in seiner A. Sinfonie nochmals

aufgegriffen.
16 Konrad Rudolf Lienert, Eine «grüne Oper», Herr Kelterborn-, in: züri-tipp

(Wochenendbeilage des Tages-Anzeigers), 30. November 198A.

17 Es gibt durchaus weitere Elemente, die in dieser «Tonsprache» ständig
wiederkehren.

18 Ich denke an Helmut Lachenmanns Accanto, wo ein Mozart-Zitat das

Gefüge der avantgardistisch geräuschhaften Tonsprache «stört» - oder

an jenes C-Dur, mit dem Peter Maxwell Davies in The Doctor of Myddfai
den Moment einer Reinheit andeutet.

19 Aribert Reimann verwendet es übrigens ähnlich in seiner letzten Oper

Medea, um die Oberflächlichkeit der Kreusa zu zeigen.
20 Auch Kelterborn gestaltete einen Teil seines Werks, den 3. Akt, als

Simultanszene: «A. Hintergrundszene: (Ball-)Saal, wo das Ballorchester

spielt und wo getanzt wird. (Fast während des ganzen Aktes belebt.)
B. Hauptszene: Eine Art Salon. Gelegentlich tanzen einzelne Paare auch

in diesen Salon hinein. C. <Schlaglicht>-Szene: Eine Art Erker des Salons,

ganz vorne links oder rechts.»

37


	Erinnerungen an eine "grüne Oper" : Rudolf Kelterborn: Der Kirschgarten (1979-81)

