Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (2011)

Heft: 113

Artikel: Musik und Vanitas : das Musikensemble als Symbol der Institution
Autor: Spohr, Mathias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927537

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ie

Musik und Vanitas

Das Musikensemble als Symbol der Institution

Mathias Spohr

i

«Komm, siisser Tod». Totenschidel aus Zucker und Schokolade zum «dia de los muertos» auf dem Markt von Toluca (Mexiko), 2006. Foto: Desirée Meiser



Musik ist der Inbegriff des Vergdnglichen: Vanitas. Kaum ist
der Ton hervorgebracht, ist er schon verklungen. Alles Fest-
halten ist vergeblich. Das Verklingen zeigt bestandig, dass
der Geltungsdrang der Musiker, die sich da produzieren wol-
len, nur von kurzer Dauer ist: Er ist «eitel» in der urspriingli-
chen Bedeutung des Worts. Die Uberwindung der Eitelkeit
und die Einigung auf ein Gemeinsames im Bewusstsein der
Verganglichkeit sind daher zu einem Programm der Neuzeit
geworden.

DER ERSATZ ALS EIGENTLICHES

Die Vorstellung, dass man mit Noten (und spater mit Tonauf-
zeichnungen) etwas Wesentliches festhalten kdnne, ist etwas
Modernes. So wie Echo oder Schatten sind sie urspriinglich
bloss der Abglanz einer lebendigen Ausserung. Das Echo als
tauschender Schein ist ein haufiges Thema in der Musik von
Renaissance und Barock. Wenn eine lustige Musik im 16. Jahr-
hundert den Tod symbolisiert, ist das kein Widerspruch, weil
den damaligen Horern klar war, dass dieses Lustige nur Schein
und Schatten ist, also eine Art Totentanz.

Der Wandel in der Folgezeit ist markant: Dass Instrumente
und Musiknoten jederzeit wieder gespielt werden kdnnten -
oder dass aufgezeichnete Musik auch ohne Musiker noch Musik
bleibt -, ist eine moderne Auffassung, die behaupten will, dass
der Ersatz doch kein Ersatz sei. Negativ gesagt, setzt sie vor-
aus, dass man den Respekt vor der konkreten Situation, fur die
diese Musik bestimmt war, und vor dem individuellen Musiker,
der sie einst gespielt hat, verloren hat. Beide halt man fiir
ersetzbar. Wenn eine Musik ausschliesslich fir eine Firsten-
hochzeit bestimmt war und die Violinstimme ausschliesslich
fur einen bestimmten Violinisten, dann zeigen diese Noten
heute lediglich, dass das Fest vorbei und der Musiker gestor-
ben ist. Sie sind ein trauriges Relikt, ein Mahnmal der Ver-
ganglichkeit, kein faszinierendes Modell, das zur immer neuen
Interpretation oder erneuten Wiedergabe einladt, um das Ver-
gangene ein weiteres Mal verfligbar zu machen, wie man es
seit dem 19. Jahrhundert zunehmend versteht.

Das Musikinstrument ist bis zum 18. Jahrhundert nur eine
Stitze oder ein notdurftiger Ersatz fir die Menschenstimme.
Sein Ton zeigt das Fehlen des wirklichen Gesangs. Und ohne
Musiker ist es bloss eine leblose Prothese. Die stummen
Musikinstrumente auf den Stillleben des 17. Jahrhunderts
zeigen ebenso wie stumme Musiknoten auf vergilbten Noten-

blattern lediglich das Fehlen des Menschen an. Sie kénnen kein
Ersatz fir Menschen sein, so wie ein Gemalde kein Ersatz fiir
Menschen ist, die es abbildet: Portraits blicken blind und unge-
rihrt auf ihre Betrachter, so «lebendig» diese Personen auch
dargestellt sein mdgen.

Der Ersatz wird nach und nach zum Eigentlichen umgewer-
tet: Die unbeholfene Nachahmung des menschlichen Gesangs
durch Musikinstrumente wird schon seit dem 17. Jahrhundert
umgekehrt zum Vorbild der Gesangsstimme gemacht, die dann
zum Beispiel instrumentale Verzierungen auszufiihren hat.
Gewissermassen als Héhepunkt dieser Entwicklung darf die
besungene tote Eurydike in Christoph Willibald Glucks Oper
Orfeo ed Euridice (1762) erstmals lebendig dem Hades ent-
steigen - nicht mehr als blosse Einbildung, weil der Mensch
nicht die Fahigkeit besitze, etwas wirklich zu beleben. Die Frau
als Werk war geboren, die Statue des Bildhauers Pygmalion
begann zu leben wie Aphrodite einst dem Schaum des Meers
entstieg, aber nicht mehr auf géttlichen, sondern auf mensch-
lichen (beziehungsweise mannlichen) Befehl. Die musikalische
«Klassik» hat begonnen.

In der westlichen Musikgeschichte wird die fliichtige Musik
zunehmend zum Bleibenden stilisiert. Mit Hilfe der Notenschrift
entsteht seit dem 18. Jahrhundert ein Repertoire, das bis
heute erweitert wird, so dass wir fast die gesamte schriftlich
festgehaltene musikalische Vergangenheit als klingende
Gegenwart erleben kdnnen. Zur selben Zeit entsteht auch
etwa die Archaologie, die antike Ruinen nicht mehr als
mahnende Zeichen des untergegangenen Heidentums, sondern
als ewige Gegenwart eines Klassischen deutet.

INDIVIDUELLE ROLLEN STATT UNVERWECHSELBARE
AUSFUHRENDE

Parallel mit der Aufwertung des Ersatzhaften ergibt sich eine
Schein-Individualisierung der Musiknoten, die im Spatmittel-
alter noch Noten fir Singstimmen sind, auch wenn sie von
Instrumenten mitgespielt werden kénnen. Musikinstrumente
werden seit der Renaissance zunehmend in der Partitur vor-
geschrieben und seit dem 18. Jahrhundert immer genauer
bezeichnet. Auch die Art und Weise der Ausfiihrung wird immer
exakter notiert, Vortragsanweisungen vermehren sich im

19. Jahrhundert. Die Interpretation einer Violinstimme mit einer
Flote zum Beispiel ist immer seltener maglich, weil die spezi-
fischen technischen Maglichkeiten und die Klangfarben eine

13



14

zunehmende Rolle spielen. Im Zuge der historisch informierten
Auffihrungspraxis seit Ende des 20. Jahrhunderts sind auch
die modernen Instrumente in vielen Werken nicht mehr richtig
am Platz, sondern werden als ungentigender Ersatz fur ein
besser geeignetes historisches Instrument betrachtet. Was
nicht exakt der Vorschrift oder der historischen Praxis ent-
spricht, scheint ein blosser Ersatz zu sein, es «passt» nicht
mehr. Das Ersatzhafte, das die von der Menschenstimme
getrennte und die aufgezeichnete Musik ohnehin schon haben,
scheint durch genaues Befolgen der Vorschrift Gberwunden zu
werden. Dem Ersatz wird scheinbar ausgewichen, indem man
ihn noch spezifischer definiert.

Als Zusammenfassung dieser Entwicklung tber etwa
250 Jahre hinweg lasst sich sagen: Was man festhalten kann,
wird immer einzigartiger gemacht, und was man nicht festhal-
ten kann, verliert seine Einzigartigkeit. Auf der Ebene der Ins-
trumente entwickelt sich eine Individualisierung, wahrend auf
der Ebene der ausfiihrenden Musiker eine Anonymisierung
geschieht: Jeder ausreichend geschickte Spieler soll heute
die Musiknoten passend ausfihren durfen, was fir ein «Wei-
terleben» des Werks sogar erforderlich ist. Pointiert gesagt:
Bis zum 18. Jahrhundert war der Musiker individuell, weil es in
der Aufflihrungssituation oft keinen andern gab, und er konnte
seine Orchesterstimme vielleicht auch auf einem andern Ins-
trument spielen, das er besser beherrschte oder das der Situ-
ation angemessener war. Heute ist die musikalische Stimme
individuell und erfordert Musiker und Aufflihrungsgelegenhei-
ten, die genau in diese Schablone passen. Der Attrappe wird
ein «lebendiges» Gesicht modelliert, dem sich die wirklichen
Gesichter anzupassen haben.

DAS TOTE ALS LEBENDIGES

Was auf den Vanitas-Stillleben nur toter Schein ist, wird heute
als etwas Lebendiges wahrgenommen. Das Instrument oder
das Werk scheinen zu leben anstelle des Musikers, obwohl

es umgekehrt ist, und der Musiker soll sich als ihr getreuer
Marionettenspieler bewahren. Weil das Musikinstrument selbst
schon ein Ersatz fir die Singstimme ist, ist sein Abstand zur
Partitur oder elektroakustischen Aufzeichnung, die ihrerseits
nur ein Ersatz fur musizierende Menschen sind, allerdings
nicht mehr gar so gross.

Die toten Schablonen, wie musikalische Notenausgaben
oder COs, scheint man vom lebendigen Musiker abtrennen zu
kénnen, ohne dass sie ihre Substanz verlieren. Im Repertoire
der Salonmusik gibt es «Souvenirs» oder «Impressionen», die
das Mittelmeer oder ferne Geliebte abrufbar zu speichern
scheinen und wie Urlaubsfotos augenblicklich ins Gedachtnis
zurlckrufen. Tekla Badarzewskas textloses Klavierstiick Gebet
einer Jungfrau (1856) machte die jungfrauliche Komponistin
fur Millionen Kaufer zum Objekt der Sehnsucht. Weil solche
Sticke das Prinzip zu offensichtlich zeigen, sind sie geachtet
worden. Arnold Schonberg zum Beispiel hat ihnen den Kampf
angesagt, und die serielle Musik der 1950er Jahre wollte gar
jede «aussermusikalische» Erinnerung tilgen, die mit Motiven

und Harmonien verkntipft ist. An der Idee des dauerhaften Werks
wollten alle freilich noch festhalten. Mittlerweile bemiht sich
eine Avantgarde der improvisierten Musik darum, dass man
sich an keine Werke mehr erinnert - oder anders gesagt: dass
man sich bewusst darlber wird, dass man den Moment nicht
festhalten kann und musikalische Zusammenhange nicht von
Zeit und Ort ihrer Auffiihrung sowie den Ausflihrenden geldst
werden konnen. Natirlich hangt das damit zusammen, dass die
Verfugbarkeit digitaler Aufzeichnungen fast grenzenlos gestie-
gen ist. Das stolze Festhalten und Sammeln von Kulturleistun-
gen scheint wieder ins Bewusstsein der Verganglichkeit umzu-
kippen.

Doch versuchen wir das «moderne» Bewusstsein noch-
mals zu umschreiben: Individuell ist nicht mehr der Musiker,
fUr den die Musiknoten, die mittlerweile zum Repertoire
gehdren, einst ausschliesslich bestimmt waren, sondern
eine Rolle, die alle Interpreten nach Vorschrift der Partitur
moglichst «getreu» zu verwirklichen haben. Der Mensch ist
nicht mehr von vorneherein unverwechselbar, sondern erobert
sich seine Unverwechselbarkeit erst, um nicht im Meer der
Anonymitat zu versinken. Erreicht hat er sie paradoxerweise,
wenn er exakt in eine Schablone passt. Man soll nicht mehr
denken: «Ich bin einzigartig, aber mache mich zum Narren,
indem ich dasselbe Stiick wie die andern spiele», sondern
umgekehrt: «Ich bin austauschbar und mache mich durch
meine Leistung einzigartig.»

Diese Denkweise motiviert dazu, sich Rollen in bestimmten
Stlicken anzueignen - Musikstlicken oder Theatersticken -
oder Funktionen in bestimmten Institutionen, an denen man
partout festhalten will. Die Menschen sind fir sie da statt
umgekehrt. Das eigentlich Interessante an dieser Entwicklung
ist die Institution des Musikensembles. «Ensemble» in diesem
Sinne bedeutet: Viele haben eine gemeinsame Illusion; sie
wollen etwas dauerhaft machen, etwas festhalten, was keine
Dauer hat. Musiker tun etwas gemeinsam, indem sie perma-
nent gegen das Verklingen ihres Produkts ankampfen. Mit
diesem aussichtslosen Unterfangen sind sie seit der Neuzeit
keine Allegorie der Sinnlosigkeit mehr, sondern Symbole der
Kreativitat.

PRIVILEG UND LEISTUNG

Wettstreit und Sieg sind weniger deutliche Ziele in der Musik
als im Sport, der historisch jinger ist. Das Musikensemble
um 1800 schien die Aggressionen noch besser in Schranken
zu halten als die Sportmannschaft. Nach wie vor ist die
Etymologie des Worts «Konzert» ungeklart. Oft wird sehr
emotional argumentiert, dass Musizieren kein Streiten sei, kein
con-certare, sondern ein con-serere, ein gemeinschaftliches
Sé&en. Die praktische Erfahrung lehrt das Gegenteil permanen-
ter Streitigkeiten, daher gibt es viele traditionelle Verhaltens-
weisen, mit denen Streitigkeiten unterdriickt werden. Wo
Geltungsdrang, Wettbewerb und pedantische Genauigkeit
erlaubt oder gar gefordert sind, besteht naturgemass ein
hohes Konfliktpotenzial.



Wenn ein Musikstiick dem allgemeinen Wettbewerb preisge-
geben ist, entsteht Konkurrenz, und die fihrt zum Verlust von
Privilegien. Haufig wird nicht klar definiert, ob beim Zugang zu
musikalischen Institutionen, seien das Auffiihrungsgelegenhei-
ten oder Orchesterstellen, Privilegien oder die bessere Leis-
tung gelten sollen (was beides sinnvoll sein kann): Familien-
tradition ist etwas anderes als Virtuositat. Musikensembles
sind Institutionen, die einen Ausgleich zwischen diesen rivali-
sierenden Auswahlkriterien schaffen sollen, und es fasziniert
seit dem 18. Jahrhundert die Vorstellung, dass sie verbinden,
was sich im normalen Leben gegenseitig ausschliesst. Gewiss
kann Leistungswille eine Tradition von Musikerfamilien sein,
was aber nicht unbedingt mit den Genen zu tun hat - ein
Gewohnheitsrecht der besseren Leistung, oder ein blaues
Blut, das die Uberlegenheit werkelnder Biirgerfamilien sichert,
waren ein Widerspruch in sich. Aber die aktuell bessere Leis-
tung eignet sich zum Beispiel ein Privileg an (durch sein Kon-
nen schafft sich der Musiker einen Namen), oder das Privileg
gibt sich als bessere Leistung aus (der Name steht fiir Quali-
tat). Auch das Publikum verleiht und anerkennt nicht selten
Privilegien, anstatt die besseren Leistungen zu belohnen (was
sinnvoll sein kann). Dass Leistungen vergéanglich sind und
der Mensch trotzdem eine gewisse Sicherheit und Kontinuitat
braucht, so dass nicht permanent das Recht des Starkeren
gelten kann, ist in diesem Zusammenhang oft tabu.

TRANEN DER RUHRUNG

Mit der Vorstellung der Vanitas-Uberwindung héngt die Wieder-
holbarkeit zusammen, die seit dem 18. Jahrhundert als
Gegenprinzip der Verganglichkeit aufgebaut wird. Im Anschluss
an die AuffGhrung des Lamento d’Arianna (1608) von Claudio
Monteverdi hat das Publikum nach den Worten des Komponis-
ten geweint; das Verklingen des letzten Lauts scheint mit dem
Sterben dieser Figur zusammenzufallen. Beweint wurde also
ein doppelter Verlust.

Wenn heute geweint wird, wenn Kinder in Formation ein
Chorlied zum Besten geben, ist das nicht dasselbe Weinen:
Kein Verlust wird beklagt, sondern ein Gewinn wird gefeiert. Es
geht nicht etwas verloren, sondern es kehrt etwas wieder. Das
hat mit dem Repertoire-Gedanken zu tun: Wiederkehrende
Melodien werden begrisst, bekannte Stiicke sind gefordert
- keine neutdnerischen Eintagsfliegen, die ihr Leben mit der
Urauffihrung aushauchen.

In Singspielen des spaten 18. Jahrhunderts konnte das Neue
schnell zum Bekannten werden, wie heute in der Popmusik:
Wenn der verlorene Sohn zurlickkehrt, wie in Méhuls Joseph
(1807), oder wenn die Freundschaft beschworen wird, wie in
Grétrys Richard Ceeur-de-lion (1784), setzt bekannte Musik
ein, und es wird vor Rihrung geweint.

Jede musikalische Darbietung ist seither ein «birgerliches
Ruhrstlick». Diese Art Weinen ist kein Mitweinen mit dem baro-
cken Lamento mehr, das dem verklingenden Ton nachtrauert.
Wenn der Opernsanger des 19. Jahrhunderts nach seiner hin-
reissenden Sterbearie aufsteht, um den Applaus in Empfang zu

nehmen, wird nicht die gestorbene Figur beweint, sondern die
Wiederbegegnung mit dem S&anger im Kreis der Uberlebenden.
Und auch wenn eine Nationalhymne erklingt und alle fiir kurze
Zeit in Reih und Glied stehen, fliessen die Freudentranen des
Wiederhérens.

Wie ist diese Art Rihrung entstanden? Die Einsicht «Ich
kann nichts festhalten» wird zum Willensakt, der das Gegen-
teil behauptet: Etwas muss festgehalten werden, dar(iber ist
man sich einig. Damals in Musiknoten, heute in audiovisuellen
Aufzeichnungen. Die schicksalsergebene Hinnahme der
Verganglichkeit, die noch bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts
gefordert war, entwickelt sich zum Klammergriff mit Hilfe
immer neuer schreib- und medientechnischer Raffinessen.

BURGERLICHE SELBSTORGANISATION

Auf die Musik kommt es dabei (iberhaupt nicht an, nur auf den
Gestus des Klammerns. Die Musik ist selbst dann nicht wesent-
lich, wenn sie mit allen Mitteln festgehalten wird, also tief im
Repertoire verankert ist. Wichtig sind die Institutionen, in
denen so etwas geschieht, weil sich in ihnen der gemeinsame
Wille eines Personals manifestiert: die volonté générale nach
Jean-Jacques Rousseau, der sich als Musiker verstand, bevor
er politischer Schriftsteller wurde. Musikalische Ensembles
sind seit dieser Zeit ein Symbol der selbst behaupteten Institu-
tion, vom Verein bis hin zum Nationalstaat. Strukturen, die sich
nicht durch obrigkeitliche Gnade rechtfertigen lassen, sollen
im Bewusstsein ihrer Labilitat festgehalten werden. Der ver-
klingende Ton ist etwa ein Symbol fir notorische Geldknapp-
heit, fur die abnehmende Leistungsfahigkeit mit dem Alter, fur
veranderliche volkswirtschaftliche Rahmenbedingungen oder
fir den Wankelmut von Mitarbeitern, die sich umorientieren,
wenn es der Konkurrenz besser geht. Der Wille, trotz allem an
Strukturen festzuhalten und das schwankende Schiff durchs
Meer der widrigen Umsténde zu steuern, pragt die Vanitas-
Uberwindungsversuche seit der Neuzeit. Weil dies seit dem
17. Jahrhundert die Stimmung eines Birgertums wiedergab,
das die von religioser und herrschaftlicher Seite erwartete
Demut ablegen wollte, fanden die Musikensembles grosse
Beachtung und wurden an vielen Orten geférdert.

Der Philosoph Thomas Hobbes behauptete 1651 in seinem
Werk Leviathan, dass der Urzustand der menschlichen Gesell-
schaft ein Krieg aller gegen alle sei und dass es daher eines
Herrschers bedurfe, um Konflikte zu verhindern, die das Aufge-
baute zerstéren. Das Orchester konnte in diesem Zusammen-
hang als Symbol fiir Wettbewerb und Ruhmsucht gelten, die
seiner Ansicht nach nur von starker Hand zusammengehalten
werden konnten.! Dies war gewissermassen das altere Organi-
sationsprinzip, das im Absolutismus des 17. Jahrhunderts
nochmals einen Hohepunkt erlebte. Das neuere Prinzip ist die
Selbstverwaltung. Um gegen das Vorurteil anzugehen, dass sie
ihre Konflikte nicht ohne Machthaber regeln kénnten, mussten
die selbstbewussten Biirger zeigen, dass sie willens und fahig
waren, gemeinsam an etwas festzuhalten. Sie mussten bewei-
sen, dass selbstgeschaffene Institutionen wie zum Beispiel

15



16

privatwirtschaftliche Unternehmen Leistungen wiederholbar
machen. Der Beweis, dass man selbst etwas so Zerbrechliches
wie ein Klanggebilde erhalten konne, bekommt in dieser Situa-
tion eine reprasentative Bedeutung.

Die Musik-Collegien des 17. Jahrhunderts, wie es sie in den
Niederlanden gab, waren noch vorwiegend private Vereinigun-
gen von Amateurmusikern. Selbst das Streichquartett sitzt
urspriinglich um einen Tisch herum wie zum Kartenspiel, was
noch in Darstellungen des 19. Jahrhunderts zu sehen ist. Sie
sind Versuche des Blrgertums, die Hofkultur nachzuahmen
und sich gleichzeitig etwas Eigenes zu schaffen. In London
entwickelt sich daraufhin eine Veréffentlichung des Musik-
lebens. Friihe 6ffentliche Orchesterkonzerte entstehen in den
Jahren um die Glorious Revolution (1688/89), in der sich her-
ausstellt, dass man gut auf die Fremdorganisation durch einen
Kénig verzichten kann.? Als Gegenmodell zu den «24 Violons
du Roi» in Frankreich, die ein Aushangeschild des Kénigshofs
waren, entstanden Ensembles, die 6ffentlich fir Geld spielten.
Es funktionierte, und Hobbes schien widerlegt.

Jean-Jacques Rousseau schrieb in seinem Contrat social
(1762), dass der einzig mogliche Vertrag in einem Staat der
unter Gleichberechtigten sein solle: eine «association» (was
als Angriff auf Hobbes gemeint war, der von einem Vertrag zwi-
schen Untertanen gesprochen hatte, die all ihre Rechte einem
Herrscher abtreten sollten).? Man solle sich dazu nicht mehr
einem konkreten Machthaber unterwerfen, sondern einer
gemeinsamen Idee. Auch Richard Wagner steht noch in der
Tradition Rousseaus. Er bezeichnete die Musiker zusammen
mit ihrem Publikum noch konkreter als «Genossenschaft», als
eine Selbsthilfeorganisation ohne Herrscher (wabei freilich der
Komponist als Ersatzherrscher im Hintergrund stehen sollte).
Dabei hatte er Erfahrungen mit Schweizer Genossenschaften
in seinem Exil nach der 1848er-Revolution im Sinn. Wagner
hielt die «Erlésung in den Kommunismus»* fur das Ziel solcher
Genossenschaften.

Polizei und Feuerwehr haben bis heute ein eigenes Orches-
ter, Stadte haben oft eines, auch privatwirtschaftliche Unter-
nehmen hatten im 19. Jahrhundert haufig ihr Betriebsorches-
ter. Es sind Institutionen, die Selbstorganisation demonstrieren.
Im 20. Jahrhundert haben die Sportmannschaften den Chéren
und Orchestern den Rang abgelaufen und zelebrieren die
Aggressionsbewaltigung auf offenere Art und Weise. Darin
zeigt sich, dass es schon damals nicht auf die Musik ankam,
sondern dass solche Institutionen mit ihrem Musizieren viel-
mehr ihre Funktionsfahigkeit und ihre Sozialkompetenzen
demonstrieren wollten. Die Theaterorchester wurden im
20. Jahrhundert von Rundfunk- und Fernseh-«Anstalten»
kopiert. Sie dienten nicht nur zur Abdeckung des Musikbedarfs
in diesen Institutionen, sondern vor allem auch zur Demonstra-
tion von Kollegialitat und Identitat - und als diese symbolische
Bedeutung in den Hintergrund geriet, brauchte es sie nicht
mehr.

Die Wiener Philharmoniker sind 1842 als selbstverwaltetes
Orchester gegriindet worden und seither ein Ort eigenttmli-
cher Demokratie in der Kaiserstadt. Sie kénnen es sich leisten,
ihre Dirigenten anzuschreien, so wie die Schweizer Bauern es

sich schon zur Zeit des Blrgergehorsams leisten konnten, mit
der Heugabel vor dem Bundeshaus aufzumarschieren. Und die
Wiener Philharmoniker sind zugleich ein Hort des Konservati-

vismus, indem sie manche Neuerungen des Instrumentenbaus
im 19. Jahrhundert nicht mitgemacht haben, bis heute ableh-

nen und es vorziehen, auf den unbequemeren Instrumenten zu
spielen.

Die Musik selbst ist nicht wichtig. Eher kommt es auf die
Strukturen an, in denen sie vorgetragen wird und die durch sie
erhalten werden. GegenUber ihrem spezifischen Publikum sind
sie in erster Linie Vorbilder fur gesellschaftliche Organisation.
Sind es Freundschaften, reine Arbeitsgemeinschaften ohne
private Bindungen, Vereine und andere juristische Persaonen,
stabile Gruppierungen mit festgelegten Regeln und Ritualen,
oder Gruppen in wechselnder Grosse und Zusammensetzung?
Wie formlos ist der Zusammenhalt? Wie autoritar sind die
Hierarchien? Diese Fragen werden immer héchst aufmerksam
diskutiert. Die Musik, die sie machen, ist nur ein Beweis flr die
Standpunkte.

WERKE ALS INSTITUTIONEN

Eine Partitur ist eine Art Institution ohne Personal - oder ein
Funktionsgebilde ohne Ausfiihrende, eine Form ohne Inhalt (um
auf Eduard Hanslicks Definition der absoluten Musik anzuspie-
len: «tonend bewegte Formen»). Nicht zuletzt bezeichnen
Namen fir musikalische Gattungen, wie Streichquartett oder
Blaserquintett, oft auch Ensembletypen.

Durch Orchesterstiicke, die etwa vom Basler Kammer-
orchester unter Paul Sacher seit 1926 in Auftrag gegeben
wurden, wurde ein damals neuer Orchestertyp gefestigt, und
es entstanden weitere Kammerorchester nach diesem Modell
mit fester Streicher- und variabler Blaserbesetzung. Heute
wird kaum mehr ein Repertoire flr eine spezifische Besetzung
geschaffen, damit diese Besetzung auch losgelést von den
kankreten Musikern erhalten bleibt. Eher wird wieder mehr fir
Personen statt fir Instrumente und Besetzungen komponiert.

Die Ensembles fir Neue Musik bleiben variabel und sind
damit mdglicherweise ein Symbol fir die geforderte Flexibilitat
in der Privatwirtschaft, so wie die Ensembles des friihen
20. Jahrhunderts ein Symbol fir beharrliche Treue waren. Der
Komponist soll sein Ensemble jedes Mal neu schaffen - jedes
Werk seine eigene Institution -, als wiirde er Vereine fur Blaser
und Aktiengesellschaften fir Streicher komponieren, die
nach der Urauffiihrung mehrheitlich Konkurs machen, aber als
Zeichen einer nie erlahmenden unternehmerischen Initiative
Anerkennung finden.

FAZIT

Musikalische Struktur ist nur als soziale Struktur der Ausflh-
renden interessant, indem sie demonstriert, was den Beduirf-
nissen der Gegenwart entspricht. Orchester fur historische

Aufflihrungspraxis haben dhnlich wie die Ensembles fiir Neue



«Die Musik selbst ist nicht wichtig.» Applaudierendes Publikum beim Eriffnungskonzert des Europdischen
Musikmonats 2001 in der Paul Sacher Halle, Basel am 1. November 2001. Foto: Peter Schnetz

Musik meist variable Besetzungen und oft kein festes «Haus»,
so wie William Christies Les Arts florissants. Musikgruppen der
populéren Musik etwa seit den Beatles werden dagegen als
formlose, gleichsam private Verbindungen bestimmter Perso-
nen behandelt - wenn sie eine dffentlich-rechtliche oder pri-
vatwirtschaftliche Struktur vor sich hertragen oder einem
Dachverband angehéren wiirden, ware das lacherlich. Und

die Orchester im Hintergrund versinken in der Anonymitat der
Aufnahmestudios und gesampelten Klangfetzen.

Das Orchestersterben der letzten zwanzig Jahre ware, so
gesehen, eine lauternde Erfahrung, um die Ars moriendi zu
Uben. Alles ist verganglich. Musik, die nur einmal gespielt wer-
den kann und soll, wie improvisierte Musik, betont absichtlich
die Einzigartigkeit der Situation: Die Schablonen des Werks
oder der genau definierten Orchesterstelle verlieren damit ihre
Individualitat, und die Situationen und Personen bekommen sie
zurlick. Dass sich das musikalische Repertoire seit Mitte des
20. Jahrhunderts nicht mehr durch neue Werke erweitert, son-
dern allenfalls durch alte, ist ein weiteres Indiz fir diese Ent-

wicklung. Der Skandal besteht gewissermassen darin, dass die
Werke und Orchester seit etwa 1800 Monumente der Vanitas-
Uberwindung sind, Vorbilder der dauerhaften biirgerlichen Ins-
titution - und dieses Bewusstsein abnimmt. Seit dem Ersten
Weltkrieg gibt es die Obrigkeit nicht mehr, gegen die solche
Manifestationen gerichtet waren, und auch Adornos «Kultur-
industrie»® ist kein wirksames Feindbild mehr.

1 Hobbes erklart: «So that in the nature of man, we find three principal
causes of quarrel: first, competition; secondly, diffidence; thirdly, glory.»
Leviathan, Teil 1, Kap. 13, Forgotten Books 2008, S. 85.

2 John Spitzer, Neal Zaslaw, The birth of the orchestra. History of an
institution, 1650-1815, Oxford: University Press 2004, S. 263ff.

3 «Iln'y a qu'un Contrat dans U'Etat ; c'est celui de U'association ; & celui-la
seul en exclud tout autre.» Jean-Jacques Rousseau, Ou contrat social,
Amsterdam: Rey 1762, 3. Buch, Kap. 16, S. 248.

4 Richard Wagner, Das Kunstwerk der Zukunft, in: ders., Gesammelte
Schriften und Dichtungen, Bd. 3, Leipzig: Siegel 1907, S. 134.

5 Anspielung auf «Kulturindustrie - Aufklarung als Massenbetrug», in: Max
Horkheimer, Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklarung, Frankfurt:
Fischer 1969.

17



	Musik und Vanitas : das Musikensemble als Symbol der Institution

