
Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2011)

Heft: 113

Artikel: Musik und Vanitas : das Musikensemble als Symbol der Institution

Autor: Spohr, Mathias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927537

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Musik und Vanitas
Das Musikensemble als Symbol der Institution

Mathias Spohr

«Komm, süsser Tod». Totenschädel aus Zucker und Schokolade zum «dta de los muertos» aufdem Markt von Toluca (Mexiko), 2006. Foto: Desirée Meiser

12



Musik ist der Inbegriff des Vergänglichen: Vanitas. Kaum ist
der Ton hervorgebracht, ist er schon verklungen. Alles
Festhalten ist vergeblich. Das Verklingen zeigt beständig, dass

der Geltungsdrang der Musiker, die sich da produzieren wollen,

nur von kurzer Dauer ist: Er ist «eitel» in der ursprünglichen

Bedeutung des Worts. Die Überwindung der Eitelkeit
und die Einigung auf ein Gemeinsames im Bewusstsein der

Vergänglichkeit sind daher zu einem Programm der Neuzeit

geworden.

DER ERSATZ ALS EIGENTLICHES

Die Vorstellung, dass man mit Noten [und später mit
Tonaufzeichnungen] etwas Wesentliches festhalten könne, ist etwas
Modernes. So wie Echo oder Schatten sind sie ursprünglich
bloss der Abglanz einer lebendigen Äusserung. Das Echo als

täuschender Schein ist ein häufiges Thema in der Musik von

Renaissance und Barock. Wenn eine lustige Musik im 16.

Jahrhundert den Tod symbolisiert, ist das kein Widerspruch, weil
den damaligen Hörern klar war, dass dieses Lustige nur Schein

und Schatten ist, also eine Art Totentanz.

Der Wandel in der Folgezeit ist markant: Dass Instrumente
und Musiknoten jederzeit wieder gespielt werden könnten -
oder dass aufgezeichnete Musik auch ohne Musiker noch Musik

bleibt -, ist eine moderne Auffassung, die behaupten will, dass

der Ersatz doch kein Ersatz sei. Negativ gesagt, setzt sie

voraus, dass man den Respekt vor der konkreten Situation, für die

diese Musik bestimmt war, und vor dem individuellen Musiker,

der sie einst gespielt hat, verloren hat. Beide hält man für
ersetzbar. Wenn eine Musik ausschliesslich für eine Fürstenhochzeit

bestimmt war und die Violinstimme ausschliesslich
für einen bestimmten Violinisten, dann zeigen diese Noten

heute lediglich, dass das Fest vorbei und der Musiker gestorben

ist. Sie sind ein trauriges Relikt, ein Mahnmal der

Vergänglichkeit, kein faszinierendes Modell, das zur immer neuen

Interpretation oder erneuten Wiedergabe einlädt, um das

Vergangene ein weiteres Mal verfügbar zu machen, wie man es

seit dem 19. Jahrhundert zunehmend versteht.
Das Musikinstrument ist bis zum 18. Jahrhundert nur eine

Stütze oder ein notdürftiger Ersatz für die Menschenstimme.

Sein Ton zeigt das Fehlen des wirklichen Gesangs. Dnd ohne

Musiker ist es bloss eine leblose Prothese. Die stummen

Musikinstrumente auf den Stillleben des 17. Jahrhunderts

zeigen ebenso wie stumme Musiknoten auf vergilbten Noten¬

blättern lediglich das Fehlen des Menschen an. Sie können kein

Ersatz für Menschen sein, so wie ein Gemälde kein Ersatz für
Menschen ist, die es abbildet: Portraits blicken blind und ungerührt

auf ihre Betrachter, so «lebendig» diese Personen auch

dargestellt sein mögen.

Der Ersatz wird nach und nach zum Eigentlichen umgewertet:

Die unbeholfene Nachahmung des menschlichen Gesangs
durch Musikinstrumente wird schon seit dem 17. Jahrhundert

umgekehrt zum Vorbild der Gesangsstimme gemacht, die dann

zum Beispiel instrumentale Verzierungen auszuführen hat.

Gewissermassen als Höhepunkt dieser Entwicklung darf die

besungene tote Eurydike in Christoph Willibald Glucks Oper

Orfeo ed Euridice 117623 erstmals lebendig dem Hades

entsteigen - nicht mehr als blosse Einbildung, weil der Mensch

nicht die Fähigkeit besitze, etwas wirklich zu beleben. Die Frau

als Werk war geboren, die Statue des Bildhauers Pygmalion

begann zu leben wie Aphrodite einst dem Schaum des Meers

entstieg, aber nicht mehr auf göttlichen, sondern auf menschlichen

[beziehungsweise männlichen] Befehl. Die musikalische

«Klassik» hat begonnen.
In der westlichen Musikgeschichte wird die flüchtige Musik

zunehmend zum Bleibenden stilisiert. Mit Hilfe der Notenschrift

entsteht seit dem 18. Jahrhundert ein Repertoire, das bis

heute erweitert wird, so dass wir fast die gesamte schriftlich

festgehaltene musikalische Vergangenheit als klingende

Gegenwart erleben können. Zur selben Zeit entsteht auch

etwa die Archäologie, die antike Ruinen nicht mehr als
mahnende Zeichen des untergegangenen Heidentums, sondern

als ewige Gegenwart eines Klassischen deutet.

INDIVIDUELLE ROLLEN STATT UNVERWECHSELBARE

AUSFÜHRENDE

Parallel mit der Aufwertung des Ersatzhaften ergibt sich eine

Schein-Individualisierung der Musiknoten, die im Spätmittelalter

noch Noten für Singstimmen sind, auch wenn sie von

Instrumenten mitgespielt werden können. Musikinstrumente

werden seit der Renaissance zunehmend in der Partitur

vorgeschrieben und seit dem 18. Jahrhundert immer genauer
bezeichnet. Auch die Art und Weise der Ausführung wird immer

exakter notiert, Vortragsanweisungen vermehren sich im

19. Jahrhundert. Die Interpretation einer Violinstimme mit einer

Flöte zum Beispiel ist immer seltener möglich, weil die

spezifischen technischen Möglichkeiten und die Klangfarben eine

13



zunehmende Rolle spielen. Im Zuge der historisch informierten

Aufführungspraxis seit Ende des 20. Jahrhunderts sind auch

die modernen Instrumente in vielen Werken nicht mehr richtig

am Platz, sondern werden als ungenügender Ersatz für ein

besser geeignetes historisches Instrument betrachtet. Was

nicht exakt der Vorschrift oder der historischen Praxis

entspricht, scheint ein blosser Ersatz zu sein, es «passt» nicht

mehr. Das Ersatzhafte, das die von der Menschenstimme

getrennte und die aufgezeichnete Musik ohnehin schon haben,

scheint durch genaues Befolgen der Vorschrift überwunden zu

werden. Dem Ersatz wird scheinbar ausgewichen, indem man

ihn noch spezifischer definiert.

Als Zusammenfassung dieser Entwicklung über etwa

250 Jahre hinweg lässt sich sagen: Was man festhalten kann,

wird immer einzigartiger gemacht, und was man nicht festhalten

kann, verliert seine Einzigartigkeit. Auf der Ebene der

Instrumente entwickelt sich eine Individualisierung, während auf

der Ebene der ausführenden Musiker eine Anonymisierung

geschieht: Jeder ausreichend geschickte Spieler soll heute

die Musiknoten passend ausführen dürfen, was für ein

«Weiterleben» des Werks sogar erforderlich ist. Pointiert gesagt:
Bis zum 18. Jahrhundert war der Musiker individuell, weil es in

der Aufführungssituation oft keinen andern gab, und er konnte

seine Orchesterstimme vielleicht auch auf einem andern

Instrument spielen, das er besser beherrschte oder das der

Situation angemessener war. Heute ist die musikalische Stimme

individuell und erfordert Musiker und Aufführungsgelegenheiten,

die genau in diese Schablone passen. Der Attrappe wird

ein «lebendiges» Gesicht modelliert, dem sich die wirklichen

Gesichter anzupassen haben.

DAS TOTE ALS LEBENDIGES

Was auf den Vanitas-Stillleben nur toter Schein ist, wird heute

als etwas Lebendiges wahrgenommen. Das Instrument oder

das Werk scheinen zu leben anstelle des Musikers, obwohl

es umgekehrt ist, und der Musiker soll sich als ihr getreuer

Marionettenspieler bewähren. Weil das Musikinstrument selbst
schon ein Ersatz für die Singstimme ist, ist sein Abstand zur

Partitur oder elektroakustischen Aufzeichnung, die ihrerseits

nur ein Ersatz für musizierende Menschen sind, allerdings
nicht mehr gar so gross.

Die toten Schablonen, wie musikalische Notenausgaben
oder CDs, scheint man vom lebendigen Musiker abtrennen zu

können, ohne dass sie ihre Substanz verlieren. Im Repertoire
der Salonmusik gibt es «Souvenirs» oder «Impressionen», die

das Mittelmeer oder ferne Geliebte abrufbar zu speichern
scheinen und wie Urlaubsfotos augenblicklich ins Gedächtnis

zurückrufen. Tekla Badarzewskas textloses Klavierstück Gebet

einer Jungfrau 11856] machte die jungfräuliche Komponistin
für Millionen Käufer zum Objekt der Sehnsucht. Weil solche

Stücke das Prinzip zu offensichtlich zeigen, sind sie geächtet
worden. Arnold Schönberg zum Beispiel hat ihnen den Kampf

angesagt, und die serielle Musik der 1950er Jahre wollte gar
jede «aussermusikalische» Erinnerung tilgen, die mit Motiven

und Harmonien verknüpft ist. An der Idee des dauerhaften Werks

wollten alle freilich noch festhalten. Mittlerweile bemüht sich

eine Avantgarde der improvisierten Musik darum, dass man

sich an keine Werke mehr erinnert - oder anders gesagt: dass

man sich bewusst darüber wird, dass man den Moment nicht

festhalten kann und musikalische Zusammenhänge nicht von

Zeit und Ort ihrer Aufführung sowie den Ausführenden gelöst
werden können. Natürlich hängt das damit zusammen, dass die

Verfügbarkeit digitaler Aufzeichnungen fast grenzenlos gestiegen

ist. Das stolze Festhalten und Sammeln von Kulturleistungen

scheint wieder ins Bewusstsein der Vergänglichkeit
umzukippen.

Doch versuchen wir das «moderne» Bewusstsein nochmals

zu umschreiben: Individuell ist nicht mehr der Musiker,

für den die Musiknoten, die mittlerweile zum Repertoire

gehören, einst ausschliesslich bestimmt waren, sondern

eine Rolle, die alle Interpreten nach Vorschrift der Partitur

möglichst «getreu» zu verwirklichen haben. Der Mensch ist
nicht mehr von vorneherein unverwechselbar, sondern erobert

sich seine Unverwechselbarkeit erst, um nicht im Meer der

Anonymität zu versinken. Erreicht hat er sie paradoxerweise,

wenn er exakt in eine Schablone passt. Man soll nicht mehr

denken: «Ich bin einzigartig, aber mache mich zum Narren,

indem ich dasselbe Stück wie die andern spiele», sondern

umgekehrt: «Ich bin austauschbar und mache mich durch

meine Leistung einzigartig.»
Diese Denkweise motiviert dazu, sich Rollen in bestimmten

Stücken anzueignen - Musikstücken oder Theaterstücken -
oder Funktionen in bestimmten Institutionen, an denen man

partout festhalten will. Die Menschen sind für sie da statt
umgekehrt. Das eigentlich Interessante an dieser Entwicklung

ist die Institution des Musikensembles. «Ensemble» in diesem

Sinne bedeutet: Viele haben eine gemeinsame Illusion; sie

wollen etwas dauerhaft machen, etwas festhalten, was keine

Dauer hat. Musiker tun etwas gemeinsam, indem sie permanent

gegen das Verklingen ihres Produkts ankämpfen. Mit

diesem aussichtslosen Unterfangen sind sie seit der Neuzeit

keine Allegorie der Sinnlosigkeit mehr, sondern Symbole der

Kreativität.

PRIVILEG UND LEISTUNG

Wettstreit und Sieg sind weniger deutliche Ziele in der Musik

als im Sport, der historisch jünger ist. Das Musikensemble

um 1800 schien die Aggressionen noch besser in Schranken

zu halten als die Sportmannschaft. Nach wie vor ist die

Etymologie des Worts «Konzert» ungeklärt. Dft wird sehr

emotional argumentiert, dass Musizieren kein Streiten sei, kein

con-certare, sondern ein con-serere, ein gemeinschaftliches
Säen. Die praktische Erfahrung lehrt das Gegenteil permanenter

Streitigkeiten, daher gibt es viele traditionelle Verhaltensweisen,

mit denen Streitigkeiten unterdrückt werden. Wo

Geltungsdrang, Wettbewerb und pedantische Genauigkeit

erlaubt oder gar gefordert sind, besteht naturgemäss ein

hohes Konfliktpotenzial.

lk



Wenn ein Musikstück dem allgemeinen Wettbewerb preisgegeben

ist, entsteht Konkurrenz, und die führt zum Verlust von

Privilegien. Häufig wird nicht klar definiert, ob beim Zugang zu

musikalischen Institutionen, seien das Aufführungsgelegenheiten
oder Grchesterstellen, Privilegien oder die bessere Leistung

gelten sollen [was beides sinnvoll sein kann]: Familientradition

ist etwas anderes als Virtuosität. Musikensembles
sind Institutionen, die einen Ausgleich zwischen diesen
rivalisierenden Auswahlkriterien schaffen sollen, und es fasziniert
seit dem 18. Jahrhundert die Vorstellung, dass sie verbinden,

was sich im normalen Leben gegenseitig ausschliesst. Gewiss

kann Leistungswille eine Tradition von Musikerfamilien sein,

was aber nicht unbedingt mit den Genen zu tun hat - ein

Gewohnheitsrecht der besseren Leistung, oder ein blaues

Blut, das die Überlegenheit werkelnder Bürgerfamilien sichert,
wären ein Widerspruch in sich. Aber die aktuell bessere Leistung

eignet sich zum Beispiel ein Privileg an [durch sein Können

schafft sich der Musiker einen Namen], oder das Privileg

gibt sich als bessere Leistung aus [der Name steht für Qualität].

Auch das Publikum verleiht und anerkennt nicht selten

Privilegien, anstatt die besseren Leistungen zu belohnen [was

sinnvoll sein kann], Dass Leistungen vergänglich sind und

der Mensch trotzdem eine gewisse Sicherheit und Kontinuität

braucht, so dass nicht permanent das Recht des Stärkeren

gelten kann, ist in diesem Zusammenhang oft tabu.

TRÄNEN DER RÜHRUNG

Mit der Vorstellung der Vanitas-Überwindung hängt die

Wiederholbarkeit zusammen, die seit dem 18. Jahrhundert als

Gegenprinzip der Vergänglichkeit aufgebaut wird. Im Anschluss

an die Aufführung des Lamento d'Arianna [1608] von Claudio

Monteverdi hat das Publikum nach den Worten des Komponisten

geweint; das Verklingen des letzten Lauts scheint mit dem

Sterben dieser Figur zusammenzufallen. Beweint wurde also

ein doppelter Verlust.

Wenn heute geweint wird, wenn Kinder in Formation ein

Chorlied zum Besten geben, ist das nicht dasselbe Weinen:

Kein Verlust wird beklagt, sondern ein Gewinn wird gefeiert. Es

geht nicht etwas verloren, sondern es kehrt etwas wieder. Das

hat mit dem Repertoire-Gedanken zu tun: Wiederkehrende

Melodien werden begrüsst, bekannte Stücke sind gefordert
- keine neutönerischen Eintagsfliegen, die ihr Leben mit der

Uraufführung aushauchen.

In Singspielen des späten 18. Jahrhunderts konnte das Neue

schnell zum Bekannten werden, wie heute in der Popmusik:

Wenn der verlorene Sohn zurückkehrt, wie in Méhuls Joseph

[1807], oder wenn die Freundschaft beschworen wird, wie in

Grétrys Richard Cœur-de-lion C178A], setzt bekannte Musik

ein, und es wird vor Rührung geweint.

Jede musikalische Darbietung ist seither ein «bürgerliches
Rührstück». Diese Art Weinen ist kein Mitweinen mit dem barocken

Lamento mehr, das dem verklingenden Ton nachtrauert.

Wenn der Opernsänger des 19. Jahrhunderts nach seiner

hinreissenden Sterbearie aufsteht, um den Applaus in Empfang zu

nehmen, wird nicht die gestorbene Figur beweint, sondern die

Wiederbegegnung mit dem Sänger im Kreis der Überlebenden.

Und auch wenn eine Nationalhymne erklingt und alle für kurze
Zeit in Reih und Glied stehen, fliessen die Freudentränen des

Wiederhörens.

Wie ist diese Art Rührung entstanden? Die Einsicht «Ich

kann nichts festhalten» wird zum Willensakt, der das Gegenteil

behauptet: Etwas muss festgehalten werden, darüber ist
man sich einig. Damals in Musiknoten, heute in audiovisuellen

Aufzeichnungen. Die schicksalsergebene Hinnahme der

Vergänglichkeit, die noch bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts

gefordert war, entwickelt sich zum Klammergriff mit Hilfe
immer neuer schreib- und medientechnischer Raffinessen.

BÜRGERLICHE SELBSTORGANISATION

Auf die Musik kommt es dabei überhaupt nicht an, nur auf den

Gestus des Klammerns. Die Musik ist selbst dann nicht wesentlich,

wenn sie mit allen Mitteln festgehalten wird, also tief im

Repertoire verankert ist. Wichtig sind die Institutionen, in

denen so etwas geschieht, weil sich in ihnen der gemeinsame
Wille eines Personals manifestiert: die volonté générale nach

Jean-Jacques Rousseau, der sich als Musiker verstand, bevor

er politischer Schriftsteller wurde. Musikalische Ensembles

sind seit dieser Zeit ein Symbol der selbst behaupteten Institution,

vom Verein bis hin zum Nationalstaat. Strukturen, die sich

nicht durch obrigkeitliche Gnade rechtfertigen lassen, sollen
im Bewusstsein ihrer Labilität festgehalten werden. Der

verklingende Ton ist etwa ein Symbol für notorische Geldknappheit,

für die abnehmende Leistungsfähigkeit mit dem Alter, für
veränderliche volkswirtschaftliche Rahmenbedingungen oder

für den Wankelmut von Mitarbeitern, die sich umorientieren,

wenn es der Konkurrenz besser geht. Der Wille, trotz allem an

Strukturen festzuhalten und das schwankende Schiff durchs

Meer der widrigen Umstände zu steuern, prägt die Vanitas-

Überwindungsversuche seit der Neuzeit. Weit dies seit dem

17. Jahrhundert die Stimmung eines Bürgertums wiedergab,
das die von religiöser und herrschaftlicher Seite erwartete

Demut ablegen wollte, fanden die Musikensembles grosse

Beachtung und wurden an vielen Orten gefördert.

er Philosoph Thomas Hobbes behauptete 1651 in seinem

Werk Leviathan, dass der Urzustand der menschlichen Gesellschaft

ein Krieg aller gegen alle sei und dass es daher eines

Herrschers bedürfe, um Konflikte zu verhindern, die das Aufgebaute

zerstören. Das Orchester konnte in diesem Zusammenhang

als Symbol für Wettbewerb und Ruhmsucht gelten, die

seiner Ansicht nach nur von starker Hand zusammengehalten

werden konnten.1 Dies war gewissermassen das ältere

Organisationsprinzip, das im Absolutismus des 17. Jahrhunderts

nochmals einen Höhepunkt erlebte. Das neuere Prinzip ist die

Selbstverwaltung. Um gegen das Vorurteil anzugehen, dass sie

ihre Konflikte nicht ohne Machthaber regeln könnten, mussten

die selbstbewussten Bürger zeigen, dass sie willens und fähig

waren, gemeinsam an etwas festzuhalten. Sie mussten beweisen,

dass selbstgeschaffene Institutionen wie zum Beispiel

15



privatwirtschaftliche Unternehmen Leistungen wiederholbar

machen. Der Beweis, dass man selbst etwas so Zerbrechliches

wie ein Klanggebilde erhalten könne, bekommt in dieser Situation

eine repräsentative Bedeutung.
Die Musik-Collegien des 17. Jahrhunderts, wie es sie in den

Niederlanden gab, waren noch vorwiegend private Vereinigungen

von Amateurmusikern. Selbst das Streichquartett sitzt

ursprünglich um einen Tisch herum wie zum Kartenspiel, was
noch in Darstellungen des 19. Jahrhunderts zu sehen ist. Sie

sind Versuche des Bürgertums, die Hofkultur nachzuahmen

und sich gleichzeitig etwas Eigenes zu schaffen. In London

entwickelt sich daraufhin eine Veröffentlichung des

Musiklebens. Frühe öffentliche Orchesterkonzerte entstehen in den

Jahren um die Glorious Revolution 11688/89], in der sich

herausstellt, dass man gut auf die Fremdorganisation durch einen

König verzichten kann.2 Als Gegenmodell zu den «2A Violons

du Roi» in Frankreich, die ein Aushängeschild des Königshofs

waren, entstanden Ensembles, die öffentlich für Geld spielten.
Es funktionierte, und Hobbes schien widerlegt.

Jean-Jacques Rousseau schrieb in seinem Contrat social

C1762], dass der einzig mögliche Vertrag in einem Staat der

unter Gleichberechtigten sein solle: eine «association» Cwas

als Angriff auf Hobbes gemeint war, der von einem Vertrag
zwischen Untertanen gesprochen hatte, die all ihre Rechte einem

Herrscher abtreten sollten].3 Man solle sich dazu nicht mehr

einem konkreten Machthaber unterwerfen, sondern einer

gemeinsamen Idee. Auch Richard Wagner steht noch in der

Tradition Rousseaus. Er bezeichnete die Musiker zusammen

mit ihrem Publikum noch konkreter als «Genossenschaft», als

eine Selbsthilfeorganisation ohne Herrscher [wobei freilich der

Komponist als Ersatzherrscher im Hintergrund stehen sollte].
Dabei hatte er Erfahrungen mit Schweizer Genossenschaften

in seinem Exil nach der 18A8er-Revolution im Sinn. Wagner

hielt die «Erlösung in den Kommunismus»11 für das Ziel solcher

Genossenschaften.

Polizei und Feuerwehr haben bis heute ein eigenes Orchester,

Städte haben oft eines, auch privatwirtschaftliche
Unternehmen hatten im 19. Jahrhundert häufig ihr Betriebsorchester.

Es sind Institutionen, die Selbstorganisation demonstrieren.

Im 20. Jahrhundert haben die Sportmannschaften den Chören

und Orchestern den Rang abgelaufen und zelebrieren die

Aggressionsbewältigung auf offenere Art und Weise. Darin

zeigt sich, dass es schon damals nicht auf die Musik ankam,

sondern dass solche Institutionen mit ihrem Musizieren
vielmehr ihre Funktionsfähigkeit und ihre Sozialkompetenzen
demonstrieren wollten. Die Theaterorchester wurden im

20. Jahrhundert von Rundfunk- und Fernseh-«Anstalten»

kopiert. Sie dienten nicht nur zur Abdeckung des Musikbedarfs
in diesen Institutionen, sondern vor allem auch zur Demonstration

von Kollegialität und Identität - und als diese symbolische

Bedeutung in den Hintergrund geriet, brauchte es sie nicht
mehr.

Die Wiener Philharmoniker sind 18A2 als selbstverwaltetes
Orchester gegründet worden und seither ein Ort eigentümlicher

Demokratie in der Kaiserstadt. Sie können es sich leisten,
ihre Dirigenten anzuschreien, so wie die Schweizer Bauern es

sich schon zur Zeit des Bürgergehorsams leisten konnten, mit
der Heugabel vor dem Bundeshaus aufzumarschieren. Und die

Wiener Philharmoniker sind zugleich ein Hort des Konservativismus,

indem sie manche Neuerungen des Instrumentenbaus
im 19. Jahrhundert nicht mitgemacht haben, bis heute ablehnen

und es vorziehen, auf den unbequemeren Instrumenten zu

spielen.
Die Musik selbst ist nicht wichtig. Eher kommt es auf die

Strukturen an, in denen sie vorgetragen wird und die durch sie

erhalten werden. Gegenüber ihrem spezifischen Publikum sind

sie in erster Linie Vorbilder für gesellschaftliche Organisation.
Sind es Freundschaften, reine Arbeitsgemeinschaften ohne

private Bindungen, Vereine und andere juristische Personen,

stabile Gruppierungen mit festgelegten Regeln und Ritualen,

oder Gruppen in wechselnder Grösse und Zusammensetzung?
Wie formlos ist der Zusammenhalt? Wie autoritär sind die

Hierarchien? Diese Fragen werden immer höchst aufmerksam

diskutiert. Die Musik, die sie machen, ist nur ein Beweis für die

Standpunkte.

WERKE ALS INSTITUTIONEN

Eine Partitur ist eine Art Institution ohne Personal - oder ein

Funktionsgebilde ohne Ausführende, eine Form ohne Inhalt Cum

auf Eduard Hanslicks Definition der absoluten Musik anzuspielen:

«tönend bewegte Formen»]. Nicht zuletzt bezeichnen

Namen für musikalische Gattungen, wie Streichquartett oder

Bläserquintett, oft auch Ensembletypen.
Durch Orchesterstücke, die etwa vom Basler

Kammerorchester unter Paul Sacher seit 1926 in Auftrag gegeben

wurden, wurde ein damals neuer Orchestertyp gefestigt, und

es entstanden weitere Kammerorchester nach diesem Modell

mit fester Streicher- und variabler Bläserbesetzung. Heute

wird kaum mehr ein Repertoire für eine spezifische Besetzung

geschaffen, damit diese Besetzung auch losgelöst von den

konkreten Musikern erhalten bleibt. Eher wird wieder mehr für
Personen statt für Instrumente und Besetzungen komponiert.

Die Ensembles für Neue Musik bleiben variabel und sind

damit möglicherweise ein Symbol für die geforderte Flexibilität
in der Privatwirtschaft, so wie die Ensembles des frühen

20. Jahrhunderts ein Symbol für beharrliche Treue waren. Der

Komponist soll sein Ensemble jedes Mal neu schaffen - jedes
Werk seine eigene Institution -, als würde er Vereine für Bläser

und Aktiengesellschaften für Streicher komponieren, die

nach der Uraufführung mehrheitlich Konkurs machen, aber als

Zeichen einer nie erlahmenden unternehmerischen Initiative

Anerkennung finden.

FAZIT

Musikalische Struktur ist nur als soziale Struktur der Ausführenden

interessant, indem sie demonstriert, was den Bedürfnissen

der Gegenwart entspricht. Orchester für historische

Aufführungspraxis haben ähnlich wie die Ensembles für Neue

16



«Die Musik selbst ist nicht wichtig.» Applaudierendes Publikum beim Eröffnungskonzert des Europäischen
Musikmonats 2001 in der Paul Sacher Halle, Basel am 1. November 2001. Foto: Peter Schnetz

Musik meist variable Besetzungen und oft kein festes «Haus»,

so wie William Christies Les Arts florissants. Musikgruppen der

populären Musik etwa seit den Beatles werden dagegen als

formlose, gleichsam private Verbindungen bestimmter Personen

behandelt - wenn sie eine öffentlich-rechtliche oder

privatwirtschaftliche Struktur vor sich hertragen oder einem

achverband angehören würden, wäre das lächerlich. Und

die Orchester im Hintergrund versinken in der Anonymität der

Aufnahmestudios und gesampelten Klangfetzen.
Das Orchestersterben der letzten zwanzig Jahre wäre, so

gesehen, eine läuternde Erfahrung, um die Ars moriendi zu

üben. Alles ist vergänglich. Musik, die nur einmal gespielt werden

kann und soll, wie improvisierte Musik, betont absichtlich
die Einzigartigkeit der Situation: Die Schablonen des Werks

oder der genau definierten Orchesterstelle verlieren damit ihre

Individualität, und die Situationen und Personen bekommen sie

zurück. Dass sich das musikalische Repertoire seit Mitte des

20. Jahrhunderts nicht mehr durch neue Werke erweitert, sondern

allenfalls durch alte, ist ein weiteres Indiz für diese Ent¬

wicklung. Der Skandal besteht gewissermassen darin, dass die

Werke und Orchester seit etwa 1800 Monumente der Vanitas-
Überwindung sind, Vorbilder der dauerhaften bürgerlichen
Institution - und dieses Bewusstsein abnimmt. Seit dem Ersten

Weltkrieg gibt es die Obrigkeit nicht mehr, gegen die solche

Manifestationen gerichtet waren, und auch Adornos
«Kulturindustrie»5 ist kein wirksames Feindbild mehr.

1 Hobbes erklärt: «So that in the nature of man, we find three principal
causes of quarrel: first, competition; secondly, diffidence; thirdly, glory.»
Leviathan, Teil 1, Kap. 13, Forgotten Books 2008, S. 85.

2 John Spitzer, Neal Zaslaw, The birth of the orchestra. History of an

institution, 1650-1815, Oxford: University Press 200A, S. 263ff.
3 «Il n'y a qu'un Contrat dans l'État ; c'est celui de l'association ; 8 celui-là

seul en exclud tout autre.» Jean-Jacques Rousseau, Du contrat social,
Amsterdam: Rey 1762, 3. Buch, Kap. 16, S. 2A8.

A Richard Wagner, Das Kunstwerk der Zukunft, in: ders., Gesammelte
Schriften und Dichtungen, Bd. 3, Leipzig: Siegel 1907, S. 13A.

5 Anspielung auf «Kulturindustrie - Aufklärung als Massenbetrug», in: Max

Horkheimer, Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung, Frankfurt:
Fischer 1969.

17


	Musik und Vanitas : das Musikensemble als Symbol der Institution

