
Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2009)

Heft: 108

Artikel: Du transnational en musique : vers une musicologie de la
contemporanéité proche = Transnationale Musik : Versuch einer
musikwissenschaftlichen Gegenwartssprache

Autor: Siciliano, Giancarlo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927716

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DU TRANSNATIONAL EN MUSIQUE PAR GIANCARLO SICILIANO

Vers une musicologie de la contemporanéité proche1

Transnationale Musik - Versuch einer musikwissenschaftlichen Gegenwartssprache
Seit den achtziger Jahren sind anthropologische Annäherungen an Kunst und Musik charakterisiert durch eine

transnationale Tendenz der Generalisierung, die «national-ästhetische» Ansätze endgültig überwindet. Die
Musikwissenschaft steht noch immer vor der Herausforderung, neben Urbanen populären Musikkulturen zumal im Bereich

des Jazz auch globale Entwicklungen in Betracht zu ziehen. Giancarlo Siciliano diskutiert einige neue Ansätze

«transnationaler» Auseinandersetzung mit Musik.

L'ETHNOMUSICOLOGIE URBAINE :

LA TRADITION COMME INVENTION

Depuis les années quatre-vingt-dix les approches anthropologiques

à la musique se caractérisent par une mutation issue

d'un processus généralisé que l'on pourrait, à défaut d'une

meilleure désignation, qualifier de transnational. Un tel

mouvement, qui se manifeste d'abord au niveau des pratiques de

cette réalité et fiction politico-économique tautologiquement
appelée World Music, se déploie en extension transdisciplinaire

par l'impulsion de nombreux travaux en langue

anglaise parmi lesquels ceux de Georgina Born et David

Hesmondhalgh2, Veit Erlmann3, Jocelyne Guilbault et Line
Grenier4. Car les savoirs ethnomusicologiques appellent

aujourd'hui un terrain d'élaboration théorique vouée à

l'étude des pratiques telles qu'elles se déploient sur la courte
durée et au-delà des frontières — politiques, conceptuelles

et disciplinaires — ayant démarqué l'artistique du populaire.
Mais il n'y a là aucune nouveauté : une tel projet disciplinaire,

que l'on pourrait placer provisoirement sous l'égide d'une

« ethnomusicologie urbaine », s'inscrit déjà dans le cadre

d'une micro-musicologie générale des faits musicaux5. Celle-
ci prend en charge le travail de disjonction des postulats de

la désormais lointaine Vergleichende Musikwissenschaft :

car nous devons reconnaître, avec Veit Erlmann et parmi
les nombreuses transformations qui s'opèrent au cœur des

savoirs musicaux, « le déclin de la valeur heuristique d'anciens

modèles conceptuels [tels ...] l'Occidentalisation, le

syncrétisme, l'acculturation ou l'urbanisation ».6

Ce constat nous amène à la question de savoir si des

stratégies déployées par les ethnomusicologues, malgré
l'insistance et la pertinence avec laquelle ils interrogent le

contexte socio-culturel du fait musical, se sont avérées être

peu adéquates face à une certaine reconfiguration épisté-

mologique des sciences humaines en général et des savoirs

musicaux en particulier. Le psychanalyste et pianiste amateur

Félix Guattari en appelait ainsi à un paradigme « éthico-

esthétique »7 apte à réduire l'écart entre le scientifique, le

politique et l'esthétique dans toute pratique sociale —
perspective transversale qui marque, de manière nécessaire et

décisive, une distance à l'égard des analyses effectuées en

vue de la musique « elle-même » en tant qu'objet supposé

clos, imperméable à toute percée d'un dehors socio-historique.

Or l'ethnomusicologie est censée étudier les musiques
dites traditionnelles, c'est-à-dire de tradition orale. Mais

dans la mesure où elle se définit par le choix d'une méthode

plutôt que par un choix d'objet a priori délimité8, en l'occurrence,

ces musiques dont la tradition ne fait que se réinventer

en permanence9, l'ethnomusicologie est aussi à même d'analyser

les musiques populaires urbaines inscrites dans une

logique de globalisation économique lesquelles, de ce fait,
ne s'opposent pas purement et simplement aux traditions
écrites pas plus qu'elles ne s'opposent aux musiques d'art en

tant qu'objets d'analyse ethnomusicologique. Ce débat n'est

pas sans rappeler d'autres fausses oppositions qui entravent
le polylogue inter-musicologique contemporain : que l'on

pense, parmi de nombreux exemples, à l'inexactitude avec

laquelle on pose le problème de l'opposition censée séparer
l'écriture de l'oralité. Comme l'avait relevé Félix Guattari

avec remarquable acuité transdisciplinaire, « l'oral le plus

quotidien est surcodé par le scriptural [... de même que] le

scriptural le plus sophistiqué est travaillé par l'oral »10. Ce

travail de surcodage réciproque s'effectue à l'intérieur du

rock, du jazz ou des musiques actuelles dont le classement ne

va pas de soi : musiques atopiques, pluritopiques et hors-statut

d'après une faculté de jugement musicologique européenne
acharnée à ne pas se rendre à l'évidence d'après laquelle

« l'oralité et l'écriture peuvent être considérées comme
deux modalités à travers lesquelles la transmission du

patrimoine de savoirs et les comportements d'un groupe
social ou d'un peuple peuvent avoir lieu. Ainsi, [...] elles

sont coprésentes dans les processus de communication,

ne serait-ce qu'en proportions différentes. C'est la raison

pour laquelle le recours à l'écriture n'implique pas
toujours un renoncement à l'oralité; de même que celle-ci ne

se présente jamais dans sa pureté supposée, c'est-à-dire,
déliée de tout processus de codification »."

De ce point de vue — et afin de cerner la réalité déterritoria-
lisante des musiques de notre contemporanéité — ce qu'a pu
écrire à ce sujet l'ethnomusicologue australien Tony Mitchell

1. Cet article
reprend, à quelques
modifications près,
certains passages
d'une communication
écrite présentée au
colloque « Musique et

globalisation » tenu à

Montpellier le 21 et 22

octobre 2008. Je tiens
à remercier, en premier
lieu, Makis Solomos
pour avoir rendu
possible ma participation
à cette manifestation
ainsi que tous les
participants avec
lesquels j'ai pu dialoguer
à cette occasion et,

plus particulièrement,
Christian Béthune,
Trân Quang Haï, François

Bernard Mâche,
Laurent Aubert, Carmen
Pardo et Julie Brown.

2. Cf. Georgina Born
et David Hesmondhalgh
(éds.), Western Music
and its Others.
Difference, Representation
and Appropriation in

Music, University of
Cambridge Press, 2000.

3. Cf. « The Politics
and Aesthetics of
Transnational Musics
», The World of Music,
vol. 35 (2), Berlin.

4. Cf. « "Authority"
Revisited: The Other in

Anthropology and
Popular Music Studies »,

Ethnomusicology,
vol. 34, n°. 3, Society
for Ethnomusicology,
1990.

5. Notamment depuis
la publication de
l'article de Mark Slobin,
« Micromusics of the
West: A Comparative
Approach », Ethnomusicology,

vol. 36, n° 1,

Society for Ethnomusicology,

1992.



est d'une importance capitale pour le champ disciplinaire ici

envisagé pour qui il va de soi d'accorder une légitimité eth-

nomusicologique à ces musiques urbaines récentes qualifiées
de « transnationales » auxquelles s'annexe désormais la

tradition afro-américaine du jazz dans toute son extension et

renouvellement récent. C'est le mouvement de déterritoria-

lisation — que de nombreux ethnomusicologues nous
remémorent12 — que Félix Guattari a pu suivre par l'emploi de

termes qui croisent, en les amplifiant, les discours musicolo-

giques :

A travers la subjectivité noire, il y a eu conjonction des

rythmes, des lignes mélodiques des ritournelles les plus
résiduelles de l'imaginaire des ethnies africaines déportées

avec l'imaginaire religieux du christianisme, avec un

nouveau type d'instrumentation, avec un nouveau type
de socialisation au sein même de l'esclavage. Il y a eu

aussi les rencontres intersubjectives avec les musiques

folk blanches qui se trouvaient là. Il s'est donc produit
une sorte de recomposition de territoires existentiels

subjectifs au sein desquels s'est affirmé une subjectivité
de résistance de la part des Noirs. [...] On a avec le jazz

un exemple de plongée chaosmique dans une déréliction

presque totale, l'esclavage des Noirs, qui a enrichi les

leaders de la musique la plus élaborée.13

Nous venons d'utiliser à plusieurs reprises le mot de tradition.

Or celui-ci est d'autant plus sujet à caution qu'il se laisse

infléchir par cette logique — revêtue de fausse nouveauté —
de la transnationalité. Depuis l'archéologie de Foucault, ce

que l'on subsume sous la catégorie de tradition ne se laisse

plus concevoir comme une trajectoire d'objets immuables et

transcendants à travers les lieux et les époques, mais bien

plutôt comme un champ discursif d'autant plus problémati-
sable qu'il « vise à donner un statut temporel singulier à un
ensemble de phénomènes à la fois successifs et identiques

(ou du moins analogues) »14. Autrement dit, la tradition est

ce qui « permet de repenser la dispersion de l'histoire dans

la forme du même ; [et ce qui...] autorise à réduire la

différence propre à tout commencement, pour remonter sans

discontinuer dans l'assignation indéfinie de l'origine »l5. Le

transnational problématise cette illusion de continuité d'autant

plus que la tradition se présente sous la forme d'une

interaction permanente avec l'implication de l'ethnomusico-

logue : loin d'être figée en une entité immuable, elle se laisse

ainsi scander en trois temps forts, à savoir la préservation, la

mémoria(li)sation et la médiation16.

Si la musique peut franchir des frontières nationalitaires

au profit de « nationalités déterritorialisées »17, elle peut
aussi s'affranchir d'une certaine hégémonie anglocentrique
telle que Tony Mitchell et Simon Frith nous ont sollicité à la

repenser : « Le modèle de l'impérialisme culturel opposant
les nations entre elles doit être remplacée par un modèle

post-impérial d'un nombre infini d'expériences locales et de

réponses à ce qu'on partage de manière globale »18.

De ces expériences locales et globalement partagées, il est

intéressant de relever celle, en guise d'exemple parmi
d'autres, qui a opposé le chanteur brésilien Gilberto Gil à

Paul Simon : le brésilien reprochait à ce dernier d'avoir pris
et maintenu une posture colonialisante à l'égard de son

peuple. Lors d'un entretien, Gilberto Gil rappelait que les

préoccupations du chanteur anglais ne faisaient qu'effleurer
les questions politiques qui concernaient Bahia de plus près

ou le Brésil en général. Dans le marché mondial du disque,
de telles manœuvres autolégitimantes ont pu se reproduire à

grande échelle et à une fréquence considérable — comme

l'atteste la continuité avec laquelle David Byrne a pu
produire, le long des années quatre-vingt dix, une série de

compilations de divers artistes sud-américains insuffisamment

connus sur le marché mondial.
Mais en amont de ces phénomènes de réception des

musiques transnationales actuelles — et des tensions

politiques qu'elles engendrent souvent — il est nécessaire de

tenir compte de ce qui a eu lieu à des conjonctures historiques
antérieures. Aux années soixante-dix, par exemple, Massimo

Villa parlait déjà de « pan-méditerranéisme »19 à propos du

groupe italien Area, piloté par le vocaliste d'origine grecque
Demetrio Stratos, qui était sans doute le plus actif dans

l'effervescence d'une Italie qui articulait le politique au musical

en permanence. Affranchi de certaines contraintes telles les

obligations contractuelles avec des labels anglais auxquels
étaient liées les groupes II Banco del Mutuo Soccorso et La
Premiata Forneria Marconi, Area avait réussi à forger une
ambitieuse et singulière esthétique en vue de laquelle il
expérimentait, aux frontières du rock et du jazz, entre autres
traditions musicales dont celles de la Grèce et des pays arabes,

de l'électroacoustique, du chant diphonique et des techniques
vocales transversales aux genres pop et rock déjà établis.

Ces exemples depuis peu de temps pris en charge par de

nouveaux axes de recherche représentent ce qu'il y a de plus
décisif à l'intérieur de l'ethnomusicologie de la contempora-
néité ici envisagée — son but étant de cerner, au sein de

toute pratique musicale, des enjeux éthico-esthétiques immanents

à toute manifestation musicale dans son émergence

quotidienne en-deçà et au-delà des technologies d'écoute

polarisée entre celle, dite « structurale » d'après Adorno, et
celle de Benjamin, soi-disant « distraite ». Mais avant de

conclure ce petit survol, il conviendrait de s'attarder pour un
instant sur le jazz en tant qu'exemple privilégié du processus
de transnationalisation musicale.

L'ÉMERGENCE DU CHAMP JAZZISTIQUE

Le jazz ou, plus généralement, ce que Michel-Claude Jalard20,

Alexandre Pierrepont21 et Christian Béthune22 nomment
champ jazzistique, laisse apparaître les contours transnationaux

et translationaux23 d'un même phénomène que Paul

Gilroy24 appelle YAtlantique noir. Si un tel entre-deux constitue

une véritable réinvention géopolitique et identitaire
donnant lieu à des nouvelles spécificités musicales résolument

supranationales, il est licite de s'interroger sur les processus
amorcés par la conjonction entre villes et pratiques musicales

distinctes quant à leurs traits stylistiques et leur singularité

locale25 : comment concevoir la musique de Jelly Roll
Morton, Sidney Bechet et Kid Ory sans la Nouvelle
Orléans Ou celle de King Oliver sans Chicago Benny
Moten et Count Basie sans Kansas City Ou encore,
Charlie Parker, Dizzy Gillespie, Bud Powell, Charles Mingus,
Thelonious Monk et toute la mouvance du bebop sans New

York
En dessinant des trajectoires allant du local vers le global

et de la ville à la « ville-monde »26, le jazz s'est transformé

en champ jazzistique par l'inclusion de formes plus récentes

telles le hip hop et la drum'n'bass mais aussi et surtout en

récusant toute notion de repli et isolement identitaire à une

vitesse qui lui a permis d'échapper à la mesure d'une certaine

historiographie occidentale. Car au moment de son

émergence, écrit Christian Béthune, le champ jazzistique
s'est-il trouvé dans une situation éminemment
paradoxale. En effet, bien que son propos fût, dès l'origine,
étranger aux visées propres de l'Occident, l'expression

6. Veit Erlmann, art.
cit., p. 4. Sauf indication

contraire, toutes
les traductions
françaises sont de l'auteur.

7. Cf. Chaosmose,
Paris, Galilée, 1992,
p. 149.

8. Cf. Mantle Hood,
« The Challenge of Bi-
Musicality », Ethnomu-
sicology, vol. 4, n° 2,
Society for Ethnomusi-
cology, 1960.

9. Cf. Comme le
rappelle si bien Laurent
Aubert en mettant à

distance l'opinion
courante d'après
laquelle le musiques
traditionnelles ne
seraient que « des
survivances du passé,
demeurées à un stade
préindustriel de leur
développement et
maintenues en vie soit
par ignorance, soit par
nostalgie ». Cf. « La
tradition en question :

un problème de
limites » in La musique
de l'autre. Les
nouveaux défis de
l'ethnomusicologie, Genève,
Georg, 2001, p. 35.

10. Cf. « La pulsion, la

psychose et les quatre
petits foncteurs »,
Chimères, n°. 20,
Paris, 1993, p. 135.

11. Cf. Giorgio
Rimondi, Il suono in
figure. Pensare con la
musica, Scuola di Cul-
tura Contemporanea,
Mantova, 2008, p. 12.

12. Cf. Nous nous
bornerons ici à citer,
à titre indicatif, Jean
During, Musiques
d'Asie centrale. L'esprit

d'une tradition,
Paris, Cité de la
Musique/Actes Sud,
1998 et Kay Kaufman
Shelemay, « The Eth-
nomusicologist and
the Transmission of
Tradition », The Journal

of Musicology, vol.
14, n° 1, University of
California Press, 1996.

13. Félix Guattari, art.
cit., p. 120.

14. CL L'archéologie
du savoir, Paris,
Gallimard, 1969, p. 33.

15. Ibid.

16. Cf. Kay Kaufman
Shelemay, art. cit.

17. Pour reprendre
une autre expression
de Félix Guattari
puisée, cette fois-ci, dans
son petit livre Les trois
écologies, Paris, Galilée,

1989, p. 66.

18. Cf. Simon Frith,
« Anglo-America and
its Discontents »,
Cultural Studies, n° 3,
vol. 5, Routledge,
Londres/New York,
1991, p. 268.

19. Cf. son texte de
pochette de disque

24/2 5



jazzistique s'est presque entièrement déployée à l'intérieur

du monde occidental, et placée de ce fait en

perspective de présupposés, de conventions, de problématiques

et d'intérêts qui n'étaient pas les siens. Le jazz

aura donc d'emblée été confronté aux stratégies et aux
valeurs fondatrices d'un univers culturel dont, a priori,
il n'avait que faire, mais qui pourtant infléchissaient sa

poétique. En se structurant à l'intérieur d'un espace

d'incompréhension radicale, le « champ jazzistique »

aura émergé d'un malentendu27.

C'est ainsi qu'il a pu anticiper le phénomène de la globalisation

à propos duquel on s'est trop attardé sur l'aspect économique

orienté vers la diffusion d'un ensemble d'objets disparates

et confusément subsumés sous la rubrique de World

Music. Si l'on peut convenir que toutes les musiques sont du

monde, ne serait-il pas plus fructueux de déplacer l'attention
vers d'autres enjeux plus problématiques tels la longue série

d'antécédents historiques qui rendent possible l'essor de ce

phénomène Veit Erlmann voit en 1890 le moment qui
annonce une « symbiose épistémologique entre modernités

africaine et occidentale »28. Ce double mouvement relève,

plus largement, de ce que cet auteur appelle une « imagination

globale », à savoir l'ensemble de « moyens par lesquels

l'on déplace les contextes d'un savoir et l'on accorde à

certains phénomènes un sens au-delà du domaine immédiat de

l'expérience personnelle »29. Les grandes figures paradigma-

tiques de l'archive jazzistique pouvaient-elles faire autrement

que voir à la fois en-deçà et au-delà de leur expérience

personnelle Leurs luttes identitaires — et les objets musicaux

qu'elles ont engendrés — l'attestent par un nombre
d'occurrences trop nombreuses pour être énumérées ici

dans leur intégralité : que l'on songe à l'euro-américanité du

ragtime de Scott Joplin ainsi qu'à celle du choro brésilien de

Pixinguinha ou de Ernesto Nazareth ; aux métissages latino-
américains orchestrés par Duke Ellington dans Caravan ;

par Horace Silver dans Nica's Dream et par Antonio Carlos

Jobim dans Corcovaclo et Chega de saudade entre autres

nombreuses compositions. Pensons, d'autre part, à Teo et
à Flamenco Sketches de Miles Davis ; à El Barrio de Joe

Henderson ; à Africa, India et Greensleeves de John Coltrane ;

à Milagre dos peixes et Angelus de Milton Nascimento et

Wayne Shorter ; à You're Everything, Light as a Feather, Five

Hundred Miles High, Spain et Leprechaun's Dream de Chick
Corea ; à Succotash, Canteloupe Island, Watermelon Man et

Chameleon de Herbie Hancock ; Power of Love de John

McLaughlin ; Amaryllis de Oregon et Elegant People de

Weather Report. Ou encore, dans les mouvances des années

1980 - 90, l'apport de John Zorn et Naked City (Batman,
The Sicilian Clan, Lonely Woman) ; de Arto Lindsay (Mundo
civilizado), de Steve Coleman (Multiplicity ofApproaches,
The African Way ofKnowing) et de Jon Hasseil (Caravan)...

GLOBALISATION/MONDIALISATION/
MONDIALITÉ

Bien en avance sur l'inflation discursive surgie autour des

débats suscités par le phénomène de la globalisation, l'eth-
nomusicologue Paul Berliner relevait déjà tout le long
d'une série de réflexions annexées en guise d'épilogue à son

ouvrage sur l'improvisation Thinking in Jazz, que le jazz
s'était étendu considérablement grâce au concours d'un
vaste capital culturel appartenant aux multiples et diverses
communautés ethniques ayant tissé de nouveaux liens
humains, musicaux et institutionnels à échelle globale :

A l'intérieur du réseau international de la communauté

jazzistique, des échanges directs parmi des artistes de

diverses origines nourrissent l'ensemble d'idées pour
lesquelles les communautés locales ont une préférence.
Des étudiants provenant du Canada, du Japon, de l'Egypte,

d'Israël, de la France, de l'Italie, des Pays Bas et de la

Suède assistent aux ateliers de Barry Harris dans la ville
de New York. Dans leurs pays d'origine, ils partagent
ensuite, avec d'autres artistes, les connaissances acquises...

A Harare, au Zimbabwe, une petite mais impressionnante
communauté de jazz, intègre des interprètes des

différentes parties d'Afrique, dont certains ont reçu des

formations du Berklee College of Music à Boston.
L'Université Ahmadu Bello de Zaria, au Nigeria, a

conféré à Yuseef Lateef le poste de Senior Research

Fellow, pour l'étude de la musique nigérienne traditionnelle

— ce qui lui a permis d'entrer en interaction avec
des musiciens locaux. Le maître de percussion Ghanéen

Gideon Alorwoyie s'est installé à Chicago, où il enseigne
les percussions ghanéennes traditionnelles à un groupe
de musiciens de jazz américains et collabore avec un
autre groupe afin de créer une fusion de styles musicaux

panafricains avec des artistes dont les diverses origines
incluent les musiques afro-caribéennes. Patti Bown
dit avoir « fait le boeuf avec des percussionnistes des

Caraïbes » et avoir joué avec des « groupes arabes de

highlife » en Afrique. « Aujourd'hui tout s'enchevêtre

avec tout », a-t-elle remarqué30.

Globalisation ou mondialité, ces termes s'avèrent être aussi

arbitraires que tautologiques dans la mesure où l'on parle

aujourd'hui de « musiques du monde ». Il est proclamé, écrit
Denis-Constant Martin, que des musiques sont

du monde, ce qui n'est guère discriminant, toutes les

musiques produites à nos oreilles ne pouvant qu'en
être, même lorsqu'elles se réfèrent à d'autres univers,

comme celles de Sun Ra et de son Intergalactic Research

Arkestra ou de David Hykes et de son Harmonie Choir.

D'autre part, si l'on examine plus attentivement le

fonctionnement de ces expressions, on s'aperçoit qu'elles

opèrent par exclusion : les « musiques du monde »,

c'est ce qui n'appartient pas aux champs repérés de la

musique classique (occidentale, y compris celle qui est

dite contemporaine), des variétés (avec le rock, les pop
musics, etc.) et du jazz31.

Les observations critiques de Martin viennent rassembler un
faisceau d'antécédents à cette problématique ainsi que des

développements plus récents, tel celui d'Angelo Di Mambro
dans son ouvrage L'importanza di chiamarsi Elio (Castel-
vecchi, Rome, 2004, p. 63) : « A vrai dire, les spectateurs
pouvaient déjà entendre les premiers repères d'un processus de

mondialisation en musique lors des Grandes Expositions
Universelles à la charnière du dix-neuvième et du vingtième.
C'est là que l'auditeur métropolitain, lequel commençait à se

transformer en public de masse, a eu le premier contact avec
des musiques complètement différentes. Saluée par l'intelligentsia

avec enthousiasme entre la fin des années quatre-
vingt et le début des années quatre-vingt-dix dans la mesure
où elle marquait enfin une rupture d'avec le monopole de la

pop occidentale, la World Music a fait, par la suite, l'objet de

certaines accusations, notamment [...] pour avoir donné lieu
à une simple appropriation néo-coloniale des répertoires
musicaux provenant d'autres cultures à travers son [celui de

Peter Gabriel] label Real World ».

Caution Radiation
Area, Cramps Music,
Milan, 1974.

20. Cet auteur introduit

l'expression dans
son ouvrage Le jazz
est-il encore possible
Editions Parenthèse,
Marseille, 1986, p. 181.

21. Cf. Le champ
jazzistique, Editions
Parenthèses,
Marseille, 2002 ainsi que
l'article « A jamais, à

présent. Le champ
jazzistique en son
temps », L'Homme,
n°. 158-159, Paris,
E.H.E.S.S., 2001.

22. Cf. Le Jazz et
l'Occident, Paris,
Klincksieck, 2008.

23. D'après le
néologisme du théoricien
postcolonial Homi
Bhaba cité par Nicole
Lapierre in Pensons
ailleurs, Paris,
Gallimard, 2004, p. 296.

24. Op. cit.

25. Pour un exposé de

cette problématique, il

convient de se reporter

aux ouvrages de
Keith Negus, Popular
Music in Theory,
Cambridge, Polity Press,
1996, p. 180-189 et
de Alastair Williams,
Constructing Musico-
logy, Aldershot, Ash-
gate Publishing Limited,

2001, p. 98-114
ainsi qu'à l'article de
Bruno Nettl « Musique
urbaine » in Nattiez, J.-J.

(éd.), Musiques. Une
encyclopédie pour le
XXIe siècle, vol. 3,
Musiques et cultures,
Paris, Actes Sud/Cité
de la Musique, 2005.

26. Cf. Martin Stokes,
« Musique, identité et
•ville-monde-.
Perspectives critiques »,

L'Homme, n° 171-172,
tr. fr. de Giancarlo
Siciliano, E.H.E.S.S.,
Paris, 2004.

27. Op. cit., p. 14.

28. Cf. Veit Erlmann,
Music, Modernity, and
the Global Imagination.
South Africa and the
West, Oxford, Oxford
University Press, 1999,

p. 4.

29. Veit Erlmann, ibid.

30. Cf. Thinking in
Jazz. The Infinite Art of

Improvisation,
Chicago, University of
Chicago Press, 1994,

p. 490-491.

31. Cf. Denis-Constant
Martin, « Who's afraid
of the big bad world
music? (Qui a peur des

grandes méchantes
musiques du monde
Désir de l'autre,
processus hégémoniques
et fiux transnationaux
mis en musique dans
le monde contemporain

», Cahiers de

Musiques Traditionnelles,

n°. 9, Ateliers
d'Ethnomusicologie,
Genève, 1996, p. 3.



Dans un article rédigé en forme de lettre ouverte, où la

question « que veut dire le monde »32 est posée frontale-

ment, Philip Tagg souligne la fausse équation établie, d'une

part, entre « le » monde et les Etats-Unis et, d'autre part,
entre le « monde » et la chanson pop We Are The World —
c'est-à-dire « nous sommes le monde » — énoncé d'autant

plus énigmatique qu'il appelle la question à savoir : qui est

ce « nous » qui constitue ce « monde » et quel monde est ici

constitué et représenté
Ou bien le « monde » serait-il — comme je serais tenté de

le croire — Vimpensé de la globalisation C'est précisément
la question qui surgit au cœur des réflexions du philosophe
Jean-Luc Nancy lequel n'hésite pas à écrire que le monde

a perdu sa capacité de faire monde : il semble avoir

gagné seulement celle de multiplier à la puissance de ses

moyens une prolifération de l'immonde qui, jusqu'ici,
quoi qu'on puisse penser des illusions rétrospectives,

jamais dans l'histoire n'avait ainsi marqué la totalité de

l'orbe. Pour finir, tout se passe comme si le monde se

travaillait et se traversait d'une pulsion de mort qui
n'aurait bientôt rien d'autre à détruire que le monde lui-
même33.

Nous sommes ainsi amenés à employer le terme de mondia-

lité — prôné, entre autres auteurs, par Manola Antonioli34 —
à titre d'alternative terminologique à celle, considérablement

plus rétrécie à l'économico-politique, de mondialisation —
terme qui, loin d'être le dernier mot, ne renvoie qu'aux
misères — esthétiques, politiques et, plus généralement,

symboliques — qu'il dissimule.

Mais l'une des illustrations parmi les plus éclairantes

quant à l'étendue sémantique de ces termes nous est apportée

par l'anthropologue Nicole Lapierre :

Les sombres prédictions selon lesquelles la mondialisation,

péril nouveau et mal fatal, produirait un grand

nivellement, une plate et fade uniformisation dans

laquelle s'abîmerait la diversité des cultures et des

identités n'est pas seulement erronée, elle porte en
elle l'illusion dangereuse qu'il y aurait auparavant des

cultures pures, isolées et fermées35.

Cependant, un tel constat pourrait-il, à lui seul, apaiser nos

inquiétudes quant au danger d'une surpoétisation telle

qu'elle se laisse esquisser par « l'imagination globale » que
privilégie Veit Erlmann

D'où aussi la nécessité d'examiner la problématique de la

crise de l'esthétique dans nos sociétés hyperindustrielles que
Bernard Stiegler aborde dans l'ensemble de ses travaux36 et

dont Gilles Deleuze avait déjà relevé le malaise par l'expression

foucaldienne de « sociétés de contrôle »37. En effet,
plusieurs musicologues posent de plus en plus le problème des

sociétés de contrôle au sujet desquelles Jean-Marc Chouvel

a été amené à écrire qu'elles « vivent [...] la musique comme

un danger car elles perçoivent trop nettement leur impuissance

à la maîtriser. [...] Nombre d'écrits, depuis les célèbres

passages de la République de Platon, jusqu'aux écrits des

pères de l'église, témoignent de cette constante suspicion »38.

Le terrain que nous venons de débroussailler ne vise ainsi

qu'un objectif infiniment plus modeste que celui des ces

antécédents historico-musicologiques, à savoir une ouverture
au-delà d'un espace « national-esthétique »39 supposé propre
et identique à lui-même.

32. Cf. « Open Letter
about «Black Music>,
«Afro-American Music,
and European Music »,

Popular Music, vol. 8,
n°. 3, Cambridge,
Cambridge University
Press, 1989, p. 5.

33. Op. cit., p. 16.

34. Cf. Géophilosophie
de Deleuze et Guattari,
Paris, L'Harmattan,
2003, p. 157-165.

35. Cf. Nicole Lapierre,
op. cit., p. 244.

36. On se reportera,
outre aux ouvrages
déjà cités, à La télé-
cratie contre la démocratie.

Lettre ouverte
aux représentants
politiques, Paris,
Flammarion, 2006 et à
Aimer, s'aimer, nous
aimer. Du 11

septembre au 21 avril,
Paris, Galilée, 2003.

37. Gilles Deleuze,
Pourparlers, Paris,
Minuit, 1990, p. 240 - 247.

38. Cf. « Ce que
l'Occident doit encore
apprendre de l'Orient :

Peut-on lever les
présupposés de l'analyse
musicale occidentale

» in Mondher
Ayari (éd.), De la théorie

à l'art de l'improvisation

: analyse de
performances et
modélisation musicale,
Delatour France,
Sampzon, 2005, p. 174.

39. Pour reprendre,
cette fois-ci, l'expression

de Philippe
Lacoue-Labarthe telle
qu'elle apparaît dans
La fiction du politique,
Paris, Christian Bour-
gois, 1987, p. 112.

26/27


	Du transnational en musique : vers une musicologie de la contemporanéité proche = Transnationale Musik : Versuch einer musikwissenschaftlichen Gegenwartssprache

