
Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2009)

Heft: 106

Artikel: Die Indianer kommen näher : ein Gespräch in E-Mails mit der Sängerin
Marianne Schuppe = Les indiens s'approchent : une conversation
électronique avec la chanteuse Marianne Schuppe

Autor: Kunkel, Michael / Schuppe, Marianne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927696

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE INDIANER KOMMEN NÄHER VON MICHAEL KUNKEL

Ein Gespräch in E-Mails mit der Sängerin Marianne Schuppe

«Hau ab /
der Saft

den du suchst /
täuscht/

unterhalb der

Baumgrenze /
geht nichts ins Netz /

gut ist zu nah /
und faul ist der Rest/

hinter dem Pier /
ich bleib in meinem /

Beben zurück /
und zarte

Lampen teilen /
den Schlaf»

Ein «Air» von
Marianne Schuppe

nach

Jacques Hotteterre.

Foto: Peter Vittali



Les indiens s'approchent — Une conversation électronique avec la chanteuse Marianne Schuppe
Etablie en Suisse depuis 1983, Marianne Schuppe y travaille dans plusieurs domaines : en tant qu'interprète, improvisatrice,
auteur de textes et de traductions (notamment les Airs de Jacques Hotteterre). Au cours d'une conversation électronique,
Marianne Schuppe s'exprime sur ses liens avec la musique de Giacinto Scelsi et Morton Feldman, sur sa position dans le trio
selbdritt, ainsi que sur les stratégies par lesquelles la musique peut tenir les mots en échec.

Dissonanz: Liebe Marianne Schuppe, als Vokalistin und

Spracharbeiterin bist du auf verschiedenen Feldern tätig:Als

Interpretin (zum Beispiel von Vokalwerken von Giacinto
Scelsi und Morton Feldman), als Improvisatorin (zum
Beispiel mit Alfred Zimmerlin und Sylwia Zytynska im Trio

selbdritt) und auch als Autorin von Texten, oft Übersetzungen.

Bevor wir über die einzelnen Facetten deiner Arbeit und

bestimmte Projekte reden, interessiert mich, was sie verbindet.

Verbindend ist vielleicht der Aspekt des Übersetzens: Beim

Interpretieren wie beim verbalen Übersetzen werden Gehalte

übermittelt, dadurch auf charakteristische Weise realisiert

und transformiert. Du selbst weist in einer Notiz hin auf die

Wichtigkeit des Übersetzens für deine Arbeitsweise und
schreibst: «Hier wird nichts transportiert. Hier begebe

ich mich zwischen die Sprachen.»1 Das ist eine interessante

Aussage, die einige Fragen aufwirft, unter anderem: Wieso

wird beim Übersetzen «nichts transportiert»? Um was für
«Sprachen» handelt es sich? Was liegt zwischen ihnen? Wie

gelangst du dorthin (in den Zwischenbereich)?
Marianne Schuppe: Meine Notiz stammt von einem kürzlichen

Projekt, in dem ich mir altfranzösische Lieder aus dem
17. Jahrhundert übersetzt habe, um mir diesen Stoff
anzueignen.2 Jedes Lesen ist für mich eine neue Textherstellung.
Wahrnehmung ist ein hervorgebrachter Text und in diesem

Sinn sehe ich in aller Welt und Wirklichkeit eine Übersetzung.

Ich singe gern und ich schreibe gern, ich muss es immer wieder

tun und suche mir Gelegenheiten und Umgangsweisen,
es so zu tun, wie ich es will und kann.

Welt und Wirklichkeit als Übersetzung: Dieses Konzept
beansprucht eine Universalität, die mich spontan überfordert.
Ähnlich hilflos fühle ich mich, wenn ich versuche, die

metaphysische Dimension der Musik Giacinto Scelsis nachzu-
vollziehen. Durch deine Interpretationen der Vokalmusik

gelang es mir, Scelsis Musik von einer etwas anderen Seite

her kennenzulernen: als etwas der direkten Rede Verwandtes,

manchmal sogar Chansonartiges.3 In Scelsis Musik spielt
Übersetzung (im engeren Sinn) eine recht wichtige Rolle: Der
Legende nach empfing er Musik improvisierend von irgendwoher,

die dann in Noten übersetzt wurde. Manche Vokalstücke

sind Übertragungen von Instrumentalmusik. Du hast

bei der grossen Scelsi-Sängerin Michiko Hirayama studiert
und besitzt ein profundes Wissen über die Aufführungspraxis
dieser Musik. Was sind die Fundamente des Scelsi-Interpre-
tierens? Wie viel eigene «Übersetzung» verträgt diese Musik?
Sprechen wir von der spontanen Überforderung. Vielleicht
ist das universell. Die spontane Überforderung durch zu

wenig Zeit für zu viel Kunst. Wie viel Zeit haben wir für das

Lesen und Schreiben? Für dieses E-Mail-Gespräch haben

wir zum Beispiel zwei bis drei Wochen. Wie lange Tosati an
den Transkriptionen von Scelsis Improvisationen gearbeitet
hat, weiss ich nicht. Ich hatte über zehn Jahre, bis ich meine

Interpretationen aufgenommen habe. Scelsi soll täglich
jeweils drei bis fünf Stunden improvisiert haben. In Rom
habe ich einmal die Originalaufnahmen dieser Improvisationen

- die Vorlagen für die Vokalstücke - gehört, von
Scelsi auf der Ondiola gespielt. Das war ein gesunder Schock.

Der Sound ist klein und dünn, er gibt keinen Hinweis auf
die Übersetzung in einen Körper. Scelsi kannte Michiko
Hirayama, also hat er die Vokalmusik zunächst ihrer Stimmlage

zugedacht. Meine Stimme ist tiefer als die von Michiko
Hirayama. Das hat zum Beispiel zu Transpositionen geführt.
Die Dokumente Scelsis, die alten Revox-Bänder, auf denen

oft mehrere Schichten von aufgezeichneten Improvisationen
hörbar sind, sind als Partituren für die Interpreten schwerlich

brauchbar. Die Übersetzung in die Notenschrift ist aber

durch jemand anders gegangen. Und die Lautierung der

Vokalstücke überliess Scelsi weitgehend Michiko, deren

Japanischsein in ihre Interpretation einfloss. Die Partitur ist
also das Resultat verschiedener Übersetzungen. In diesem

Wissen traue ich ihr nur begrenzt. Ich bin nicht daran
interessiert, einen japanischen Stil zu imitieren. Mich interessiert

Musik, die unterschiedliche Interpretationen zulässt. Die
Partituren der Musik Scelsis erschliessen sich mir wesentlich
durch rhythmisches Sprechen. Im Moment [Ende März 2009]

arbeite ich an Khoom (1965) für Stimme und sieben
Instrumente. Und es scheint mir eine Sprachbewegung zu sein, die

den Fluss dieser Musik bestimmt.

Meine spontane Überforderung hat eigentlich nicht mit «zu

wenig Zeit für zuviel Kunst» zu tun, sondern eher mit meiner

Unfähigkeit, mich in Systemen zurecht zu finden (auch nach

längerer Zeit), die für sich beanspruchen, weltenumfassend zu
sein, aber das ist wohl eher ein persönliches (leider ununiverselles)

Problem Du hast dich einmal aufdas Dach eines

Hauses begeben, um auf der Dachkante sitzend Feldmans

«Three Voices» (1982) zu singend Warum?

Es war Mehreres. Ich habe mich für ein eher kleines Repertoire

entschieden, weil ich gern viel Zeit für ein Stück habe

und feststelle, dass sich ein Stück für mich im Lauf der
Jahre verändern kann. So ist es mit Three Voices von Morton
Feldman. In den ersten Jahren hielt ich es für ein instrumentales

Werk für Stimme. Mittlerweile sehe ich darin ein Stück

über Sprache, in dem lange Zeit eben keine Wörter auftauchen

1. Vgl. www.
marianneschuppe.ch
(8. April 2009).

2. Es handelt sich um
das Projekt Hochland-
Übersetzungen mit
Sarah Giger, Traversflöte

und Baits Nill,
Perkussion.

3. Vgl. Marianne
Schuppes CD Incantations:

The Art of Song
of Giacinto Scelsi,
New Albion Records
NA 129.

4. So geschehen
während des
Schweizerischen Tonkünstler-
fests 2004, 3. September

2004 auf dem
Dach des Théâtre du
Crochetan in Monthey;
vgl. auch Marianne
Schuppes Einspielung
dieses Werks auf CD:
Three Voices, Col
Legno WWE 20249.

0 4/0 5



zeig die KennKarte, zeig sie unter diesem warnen... aer Beweis,

nicht die geringste Porosität...immer, immer, dort, ausser
Bückweite, sprudeln Quellen, verbreiten sich, versiegen..

•hfai É. mm

ib. Aber der Triumph würde klein

I can hear my fingers.

Immer eine Sinus Bewegung. Wir glauben was wir sehen. Ist das
so they expect some outcome. It's like the weather. But what
we did n't tell you. Cutting out stuff.

A very promising programme. Before
it happened, coin it out. Yes, it's fascinating. To be true
and predictably true, over generations, formalized intuition.
That we accord truth to the things we intrude. Even myself.
Thing I start.... Not like cutting wood. If you cut it it's
cut. Although it feels the right way. How obviously wrong this
has been. It doesn't appears to be to see more
general...not yet.. organized even for mathematics... a
certain amount of the clothest power. even if you got the
map...and it shouldn't quite fit you can sometime be sure,

/A ip ' * h Ls> /• w X A

Es war immerhin ihre Ankunft, die die Luft, die hier war,

vertrieben und ersetzt hat... Nein. Sie haben nichts

vertrieben, die Luft, die hier alles ausfüllte, war keine importierte

Luft. Es war ganz einfach Luit. Es gab keine andere,

es konnte gar keine andere geben.

Aber schließlich ist die Luft mit ihnen hereingekommen.
Nein, bei »hereingekommen« könnte man annehmen, daß

sie von draußen gekommen ist...
Von welchem Draußen? Es gab nirgends etwas anderes als

das, was da war. Ebenso offensichtlich, ebenso gewiß wie
der Wechsel der Jahreszeiten, wie das Wetter, der Sonnenaufgang

oder der Mondschein.
Ebenso offensichtlich? gewiß? Wer konnte Wörter wie

»Offensichtlichkeit«, wie »Gewißheit« hier hereinbringen

und auf das legen, was da war? Und sogar »da« paßt
nicht. Wo da? Da im Bezug auf was?

»Man ging aurvorgezeichneten Wegen.« Aber nein, es

Sie stützen sich mit den Händen auf die Sessel lehnen, sie

erheben sich, werden aufstehen... doch dann, nein, noch

nicht, sie setzen sich wieder... Und doch ist es der

Moment, an dem jeder andere... aber hier nicht, sie haben

Je iüU J «Ot
cyiv t/iu

Et des petites parcelles de bien Ne les sentons
nous pas Oh si, tout de suite, et à doses aussi
infimes... dans un regard, dans la courbe d'une
lèvre, d'une paupière, d'une joue... cette onde si-

«Fiir selbdritt habe ich mir ein Notizbuch angelegt, das mit dem Trio mitwächst.»

und die Sprache über ein fast plötzliches Erscheinen thematisiert

und dann durch Repetition wieder aufgelöst wird. Ich

hatte den Wunsch, Three Voices gleichsam aus dem Theater

heraus in einem Aussenraum zu exponieren und es und mich

zum Teil einer Landschaft, eines Bildes werden zu lassen.

Oder eine Art von visuellem Verschwinden der Sängerin

zu inszenieren. Ausserdem suchte ich eine unangestrengte

Körperhaltung für diese kleine Tour de Force. Auf der

Dachkante des Théâtre du Crochetan sitzend konnte ich die

Partitur wie ein Buch in den Händen halten und auf den

Notenständer verzichten. Ich finde den Notenständer oft
ein Hindernis zwischen dem Publikum und mir. Es gibt von
Feldman eine schöne Bemerkung zu Three Voices'. «I really
wanted to write an abstract thing, called Three Voices [...].

Because I feel that if you could do it abstractly nothing could

equal it [...]. And it doesn't happen, like in this vocal piece. It
went the other way. It is luscious, it's sexy, it's gorgeous, you
swoon in it and there is nothing I could have done with it
short of throwing it out.»5 Ich kannte diese Bemerkung
damals noch nicht, aber ich fand einfach, das Stück vertrage
ein konkretes Bild und eine Konfrontation mit dem Publikum
ausserhalb des Konzertsaals.

Am Moment des Umschlags, des «fast plötzlichen Erscheinens»

von Wörtern (Takt 381 irritiert gerade etwas, das eigentlich
als selbstverständlich angenommen wird: dass eine Stimme

Wörter singen kann. Nach etwa zwanzig Minuten absoluter

«instrumentaler Vokalität» ist man nicht mehr so richtig darauf
gefasst... Es ist auffällig, dass du innerhalb deines relativ

kleinen Repertoires gerne mit dir selbst singst: Ausser «Three

Voices» interpretierst du auch Scelsis «Sauh», indem du deine

live-Stimme mittels Tonband vervielfachst (aufden CDs sind

es dann nur «künstliche» bzw. «tote» Stimmen). Einerseits

treten die Eigenschaften deiner Stimme damit in Polyphonie
mit sich selbst, andererseits löst sich die Stimme vom Körper
und von ihrer eigenen Zeit. Die Sängerin tritt vielfach hervor,

und verschwindet gleichzeitig. Was reizt dich an solcher

«Selbst-Vervielfältigung» bzw. «Selbst-Eskamotierung»?
Es entsteht eine Distanz, die die eigene Stimme zu einem

Gegenüber werden lässt. Vielleicht ist es das Verschwinden

in der Vervielfältigung, vielleicht ist es die Berührung mit
dem Abgelösten, Toten, vielleicht die Möglichkeit, dem eigenen

Atemrhythmus zu entkommen und ein klangliches Kon-
tinuum zu erzeugen. Ich habe immer gerne allein gearbeitet,
weil ich Unabhängigkeit schätze. Als ich Ende 1983 nach

meinem Studium in die Schweiz kam, kannte ich keine Leute,
die meine Interessen teilten, also habe ich alleine gesungen.
Jedoch komme ich nach solchen Ausflügen gerne in die

Gegenwart lebendiger Mitspieler zurück. Eine Gegenwart,
die eben keine Vervielfältigung, sondern Ergänzung und

Widerstand ist, wie es zum Beispiel im Trio selbdritt mit

Sywia Zytynska und Alfred Zimmerlin stattfindet oder

gegenwärtig [Ende März 2009] mit Jürg Henneberger und

dem Ensemble Phoenix Basel.

5. Chris Villars (Hrsg.),
Morton Feldman says.
Selected Interviews
and Lectures, London:
Hyphen Press 2006,
S. 145.



Manchmal frage ich mich: Was ist eigentlich der Gegenstand

der freien Improvisation? Ein improvisatorisches «Idiom»?

Kommunikation? Vitale Körperfunktionen? Ausgelebte

Launen? Wenn ich dich im Trio selbdritt mit einem Buch

improvisieren sehe und höre, denke ich gleich: Diese Musik
ist «über etwas».6 Denn was im Buch steht, ist wohl schon

vorher hineingesetzt und wird nicht im Moment erfunden.
Was ist das für ein Buch? Wie entsteht es? Was machst du

damit?

Dass in der improvisierten Musik alles im Moment erfunden

wird, halte ich für einen Irrtum. Aber Elemente, Erfahrungen,
Eingebungen etc. werden zusammengesetzt, ohne dass es

dafür einen vereinbarten Plan gibt. Waren es in den ersten
Jahren meines Improvisierens vor allem Farben, Geräusche,

Sounds, mit denen ich umging, sind es nun mehr und mehr

Wörter. Denn die Stimme kann beides: singen und sprechen,
und sie tut es ständig gleichzeitig. Für selbdritt habe ich mir
ein Notizbuch angelegt, das mit dem Trio mitwächst. «Haben
Sie es gelesen?» oder «das ist tatsächlich hier» oder «die

Indianer kommen näher» steht da zum Beispiel drin. Es sind

Sätze, die auf Momente des Improvisierens auf der Bühne

zutreffen könnten. Sind die näherkommenden Indianer die

Mitspieler, das Publikum, die Wörter, die Ideen, die Geräusche

ausserhalb des Konzertraumes? Das Buch ist keine Partitur,
und ich kann es ohne Notenständer gebrauchen. Wörter sind

nicht nur Klang, sondern auch gegenständlich, das interessiert

mich. Aber sie müssen in Schach gehalten werden, und
das tun die Mitspieler, die sie zum Verschwinden bringen,
überdecken oder nur ein wenig durchscheinen lassen. Denn
der Text soll nicht über dem Instrumentalklang liegen, son¬

dern in ihm sein. Ich nenne es mal Sprechgesang - anders

als bei Schönberg sicherlich -, aber für mich durchaus mit
dem Lied verwandt.

Das Verhältnis von Instrumentalklang und Text (bzw. Wörtern
bzw. Stimme) - und damit von «Klang» und «Bedeutung» -
scheint etwas zu sein, dass dich auf vielen verschiedenen

Ebenen beschäftigt. Wir sprachen bereits über Feldmans

«instrumentale Vokalität», und in der selbdritt-Situation werden

Wörter durch Instrumentalspiel, wie du sagst: «in Schach

gehalten». Kürzlich hast du auch Wörter, die eigentlich dazu

bestimmt sind, in Flöten-Airs von Jacques Hotteterre die

Instrumentalartikulation diskret zu unterstützen, aus dem

Französischen ins Deutsche übersetzt und daraus eigene

poetische Texte hergestellt. Die Bewegung geht also in beide

Richtungen: vom «Wort» zur «Musik», von der «Musik» zum
«Wort». Auch deine Hotteterre-Übersetzungen (sie heissen

ebenfalls «Airs») bleiben nicht Text, sondern sind wieder Teil

eines musikalischen Vorhabens. Wie geht das vor sich?

Man übersetzt sich, was man nicht versteht. Ich spreche
nicht besonders gut Französisch und noch weniger den alten

Dialekt, in dem Hotteterres Texte abgefasst sind. Also habe

ich mir die Texte mit allen Überschriften und Anmerkungen
vorgesprochen und bin von da aus, durch das Hören, Lesen

und Assoziieren ohne Wörterbuch zu meinen Formulierungen

gekommen. Eine Strategie, um das Interpretieren,
Schreiben und Improvisieren für sich sprechen zu lassen.

Oder um die Wörter in Schach zu halten. Etwa so, wie ich es

in einer meiner Airs sage: «Ich fliege über eure Festungen
und kein Frühling ruft das Eingemachte zurück.»7

6. Vgl. auch die CD
selbdritt: von hier, Unit
Records UTR 4184
stv/asm 029.

7. Diese Texte werden
in dem bereits erwähnten

Projekt Hochland-
Übersetzungen
verwendet.

Jacques Hotteterre Marianne Schuppe

Brunette
Tendrement
Flute seule C Sol ut

Le beau berger Tircis Lass kein Alarm über die Weide

près de sa chere Annette es treibt mich in den Morast

sur le bord du loir das sagt er und die Blumen
assis chantoit der Krümmung des Frühlings
dessus sa muzette ah nichts als oval
ah petite brunette das kostet ein Aushalten im Schaum

ah tu me fais mourir wirf mich doch über die Hecke

0 6/0 7


	Die Indianer kommen näher : ein Gespräch in E-Mails mit der Sängerin Marianne Schuppe = Les indiens s'approchent : une conversation électronique avec la chanteuse Marianne Schuppe

