
Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2009)

Heft: 105

Artikel: Widerstand: Kritik : Thesen und Forderungen = Résistance: critique :
idées et exigences

Autor: Frank, Patrick N.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927689

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WIDERSTAND: KRITIK VON PATRICK N. FRANK

Thesen und Forderungen

Résistance : critique — Idées et exigences

On le dit souvent : l'avant-garde est depuis longtemps dépassée. Envisagée comme un conglomérat de principes
esthétiques et théoriques, des doutes surviennent lorsqu'on considère le compositeur zurichois Patrick N. Frank (né en 1975).

L'absence de maîtrise théorique de l'avant-garde expliquerait l'existence fantomatique que mène la critique musicale

contemporaine. Qui plus est, l'évolution de notre société renforce l'impuissance de cette critique. D'après Frank, cette

dernière devrait adopter une nouvelle forme pour redevenir efficace.

WIDERSTAND

Die Avantgarde besass ein relativ klar abgegrenztes Feld

von Geboten und Verboten, die gemeinschaftlich durch

ästhetische und theoretische Diskurse definiert wurden.

Die Gebote und Verbote waren nicht Ausdruck subjektiver
Empfindungen, sondern repräsentierten einen Konsens.

Flingegen verschiebt eine Kunst, die keine Tabus mehr kennt

und die Verbotsseite offen lässt, Werturteile ins Partikulare.

Denn «das Tabu» ist nur ein populärer Ausdruck der Verbotsseite;

keine Tabus mehr zu kennen, heisst, sie Undefiniert zu
belassen. Folglich fällt alles auf die Gebotsseite, womit diese

in sich selbst zusammenfällt: Gebote definieren sich nur über
Verbote und umgekehrt.

*

Etwas ganz anderes ist die subjektive Wahrnehmung. Flier

gibt es nur in Ausnahmefällen wie Rauschzuständen ein

indifferentes Wahrnehmen - im Normalfall heisst wahrnehmen,

Unterscheidungen zu treffen.

*
Die soziale Indifferenz der Neuen Musik meint nicht das

willkürliche Setzen von Partituren oder das beliebige
Zusammenstellen eines Festivalprogramms, sondern die schwierig
gewordene Beobachtbarkeit der zeitgenössischen Musik
durch ihre Umwelt. Aus diesem Grund wird sie nicht von der
Gesellschaft konsultiert, sondern mehrheitlich exkludiert:
Weder wird sie über den Umweg der Wirtschaft, wie es in der

bildenden Kunst Praxis ist, re-kommuniziert1, noch kann sie,

durch ihre eigene Unscharfe getrübt, in moralisch-ethische

Gesellschaftsfragen eingreifen. Die zeitgenössische Musik
droht ihre gesellschaftliche Funktion zu verlieren, da sie das,

was sie zu leisten imstande ist, nicht in aktualisierter Form
nach aussen trägt.

*
Dieses zugegebenermassen düstere Bild muss aus soziologischer

Perspektive derart scharf ausfallen; aus punktuell-
ästhetischer Perspektive zeichnet sich ein milderes Bild ab:

Immer wieder gelangen Werke zur Aufführung, die durch
ihre musikalische Kraft und Innovation auffallen; die Grenze

allerdings zwischen naiver Epigonalität und reflexiver
Aufarbeitung des musikalischen Materials ist oft schwer

zu ziehen. Es gibt aber keine Gründe anzunehmen, dass

diejenigen Talente, welche in der Musik immer schon

gesellschaftliche Zustände antizipiert haben, heute nicht
mehr komponieren. Nur: Wo sind sie? Und vor allem: Wer

hat das Recht, Talente vorzuschlagen, wer opponiert und

was sind ihre Argumente? Woher kommt die Diskrepanz
zwischen innerer Selbstzufriedenheit und äusserer Unsicht-
barkeit?

*

Die Selbstzufriedenheit der Neuen Musik nahm ihren Anfang
im Zuge postmoderner Theorien. Die Verfechter des

Partikularismus können auf eine ähnlich lange Geschichte zurückblicken

wie jene des Universalismus, nur wurden diese Ideen

in den siebziger Jahren gesellschaftlich realisiert. Das
Partikulare kursiert seither als positiver Wert in der Gesellschaft

und so lässt man es, unbeachtet negativer Folgen, frei flottieren.

Nebst der Kehrseite des Partikularismus - drohende

Indifferenz - ist ein grundlegenderer Aspekt für den spezifischen

Fall der zeitgenössischen Musik problematisch: Mit
dem Ende des Materialfortschritts scheint auch ein Ende

der Theoriebemühungen eingetreten zu sein. Ebenfalls im

Zuge postmoderner Ideen sind alle Ismen verpönt. Die
Postmoderne kennt offenbar doch ein Tabu: die Theorie.

Damit sei nicht behauptet, dass keinerlei Theorien aufgestellt
oder diskutiert wurden. Nur wurde die Theorie, da sie immer
durch ihre theoretischen Argumente den Vorschlag einer

Gebots- und Verbotsseite offeriert und sich nicht damit

begnügt, als Partikularismus verstanden zu werden (selbst

von jenen postmodernen Verfechter des Partikularismus!),
in ihrer Form mit der Avantgarde konnotiert und somit als

veraltet abgelehnt - der theoretische Diskurs kam in der

Folge ins Stocken. Das Fehlen eines verbindlichen Diskurses,

welcher über den partikularen Interessen und
Grabenkämpfen einzelner Ensembles und den ihr nahe stehenden

Komponisten steht, ist für die zeitgenössische Musik höchst

problematisch.

*

Kann aber eine derart dominante Bewegung wie die Avantgarde,

voller ambitiöser und ausgereifter Theoriemodelle,
mit einem galanten, postmodernen Achselzucken hinter sich

gelassen werden? Die musikalische Evolution der Neuen

Musik und ihre Abgrenzung zur Avantgarde leidet unter der

fehlenden theoretischen Bewältigung, da nur sie bezeichnen

kann, weshalb ein Werk (über seine musikalische Qualitäten
hinaus) in unserem gesellschaftlichen Kontext aktuell ist.

1. Es ist strittig, ob die

Inanspruchnahme der
bildenden Kunst durch
wirtschaftliche Interessen

dieser Kunst eher
schadet oder nicht.



ft

Erst dann ist die Avantgarde überwunden. Die Einsicht der

Notwendigkeit einer theoretischen Bewältigung ist Voraussetzung

dafür, die seit geraumer Zeit existierenden Theoriemodelle,

welche unter anderem als «reflexive Modernisierung»2

bezeichnet werden, ernst zu nehmen. Sie warten

darauf, von den Kunstakteuren selbst kritisch reflektiert zu

werden. Es mag sein, dass die Diskursfeindlichkeit durch die

Befürchtung genährt wird, wieder in alte Schemata der

Inklusion und Exklusion ästhetischer Programme zu geraten,

so wie es in der Avantgarde üblich war: Die Errungenschaft

des Pluralismus darf nicht verloren gehen. Man darf
aber nicht vergessen, dass der Pluralismus einen enormen
Zuwachs an Komplexität bedeutet, der nur durch die

theoretische Reflexion bewältigt werden kann. Ohne diese

schwirren die ästhetischen Programme gleichsam orientierungslos

umher, sich gegenseitig auslöschend und somit
ihres möglichen kritischen Gehalts beraubt. Das Material
allein, so die negative Konsequenz des Endes des

Materialfortschritts, sagt über die kritische Intention nichts mehr aus.

Erst die pointierte theoretische Abgrenzung zur Avantgarde
und Postmoderne durch aktualisierte Theorien verhindern
das unterschwellige Weiterleben avantgardistischer und

postmoderner Haltungen und Ideen.

*
Die innere Selbstzufriedenheit der zeitgenössischen Musik

verunmöglicht jede äussere Kritik. Der Widerstand richtet
sich gegen das Innere als Voraussetzung für äussere Anbin-
dung. Der theoretische Diskurs muss wieder aufgenommen
und beispielsweise Theorien der reflexiven Modernisierung
verhandelt werden. Die Kunsthochschulen sind aufgefordert,
dort, wo es noch nicht passiert ist, ihr Lehrprogramm der

Notwendigkeit der heutigen Zeit anzupassen und die klassischen

Fächer des Kompositionsstudiums (Analyse,
Musiktheorie, Gehörbildung) durch kulturphilosophische Inhalte
zu ergänzen; dasselbe gilt für die Kunstmedien. Das ästhetische

Werk soll nicht nur hinsichtlich seiner immanenten

Konstruktion, sondern auch seines gesellschaftlichen Gehaltes

reflektiert werden.
Von den Künstlern, besonders denjenigen, die «in der Szene»

angekommen sind, verlangt es Mut: Das selbstkritische

Infragestellen und der Blick über das Eigene hinaus zugunsten

gemeinsamer Interessen der zeitgenössischen Musik.

Der Widerstand richtet sich also gegen die diskursfeindliche

Atmosphäre der zeitgenössischen Musik selbst; unter Kritik
verstehe ich Gesellschaftskritik.

KRITIK

Der Gegenstandsbereich von Gesellschaftskritik ist in

unfreien, doktrinären und faschistischen Gesellschaften
klarer umrissen als in freien, demokratischen Gesellschaften.

Im ersten Fall wird die Kritik die basalen sozialen Missstände

und Verbrechen anprangern, welches ein solches Regime

produziert. In erster Linie ist dies Kritik am Machtmissbrauch

des politischen Systems.

Unsere Gesellschaft ist nicht zuletzt Resultat jener klassischen,

linearen Gesellschaftskritik; Demokratie und Freiheit

stiegen im Vergleich zur Vor- und Nachkriegsgesellschaft

erheblich, während das politische System seine

Machtansprüche zurücknahm. Diese Entwicklung ist zumindest in
der westlichen Gesellschaft des 20. Jahrhunderts zu
beobachten. Trotz dieser positiven Zunahme an Freiheitsgraden

birgt unsere Gesellschaft freilich auch heute noch genug
Probleme und Missstände, die zur Kritik Anlass geben. Es

sind paradoxerweise in erster Linie die Folgeerscheinungen
der Freiheitspolitik, welche die Welt in Atem halten. Aus

mehreren Gründen lässt sich aber die heutige Kritik kaum

mehr linear fortschreiben. Kritik muss, abgesehen von ihren
inhaltlichen Anliegen, Konsequenzen aus der Reflexion

gesellschaftlicher Evolution in ihre eigene Form mit ein-

fliessen lassen, um wirksam zu sein.

Anhand Jean Baudrillards Simulakrumsthese versuche ich

aufzuzeigen, weshalb die alte, lineare Kritik heute indifferent
versanden muss, und schlage alternative Modelle vor, ihre
Form zu aktualisieren.

*

Baudrillard intepretiert die Geschichte der Moderne als eine

Geschichte des zunehmenden Abstraktionsgrades. Er
unterscheidet drei Stadien, welche im Folgenden kurz umrissen

werden sollen.

Am Anfang der Moderne, zu Zeiten der Entdeckungen
und Seefahrer im 16. Jahrhundert, dominierte das Simula-

krum erster Ordnung, welches dem Verhältnis zwischen

der Landkarte und dem (realen) Land gleicht. Das Land

entspricht dem Signifikat, die Landkarte dem Signifikanten;

2. Siehe dazu Harry
Lehmann, Die Kunst
der Reflexiven
Moderne, in: Jörn
Peter Hiekel (Hrsg.),
Orientierungen. Wege
im Pluralismus der
Gegenwartsmusik,
(Veröffentlichungen
des Instituts für Neue
Musik und
Musikerziehung, Darmstadt,
Band 47), Mainz:
Schott 2007, S. 24-44.



m
%

Szene aus Heiner
Goebbels'

«Eraritjaritjaka -
musée des

phrases» (2004)

bei der

Uraufführung
in Lausanne,

Théâtre de Vidy,

April 2004.

Foto:

Mario Del Curto

letztere bezieht sich also auf eine reale Referenz. Mit «real»

ist einerseits die umgangssprachliche Bedeutung gemeint,
andererseits kann die reale Referenz nur dann «real» sein,

wenn sie noch nicht durch den Menschen besetzt und für
seine Zwecke deformiert wurde. Diese reale Referenz

beginnt in der Ordnung des zweiten Simulakrums bereits

zu verschwimmen:

«Das Simulakrum erster Ordnung erhält den Widerstreit mit
dem Realen aufrecht, das Simulakrum zweiter Ordnung ist

dagegen kein blosses Abbild mehr, sondern setzt an die Stelle

der Imitation den Vorgang der Produktion und der identischen

Reproduktion. Es beginnt, die Auflösung des Realen zu

betreiben.»3

Als Beispiel führt Baudrillard den Roboter an, der für den

Menschen arbeitet. Die in Serie produzierte Ware ist
untereinander austauschbar, es gibt kein «Original» mehr. Es ist

das Zeitalter der industriellen Revolution; die Natur wird
nicht mehr imitiert wie in der ersten Ordnung, sondern

reproduziert und beherrscht.

Das Simulakrum dritter Ordnung ist weder nachahmend

noch seriell4, sondern wird zum Code, «welcher selbst

wiederum nur Gegenstand zufälliger Kombinationen und
Permutationen»5 ist. Das Verhältnis zwischen dem Signifikat
und dem Signifikanten ist aufgelöst, alles wird zum reinen

Signifikanten ohne Referenz. «Anstelle des alten Realitätsprinzips

beherrscht uns von nun an ein Simulationsprinzip».6
Die reale Referenz ist verschwunden, da jegliche Realität
bereits belegt/entdeckt/reproduziert ist und somit nur ihre
Simulationen erreichbar sind. Ein Zugriff auf «die Realität»
ist unmöglich geworden. Die Gesetzmässigkeit der sich

gegenseitig simulierenden Simulationen (der Simulakren)
ist der «Code», und er ist es, der in alle gesellschaftlichen
Prozesse eingedrungen ist. Baudrillard erklärt sie alle als

Simulakren und über die Kunst schreibt er: «Die Kunst ist

daher tot, nicht nur weil ihre kritische Transzendenz tot ist,

sondern weil die Realität selbst mit ihrem eigenen Abbild
verschmolzen ist.»7

Folgerichtig kann es auch keine Kritik mehr geben, sei es

theoretische oder ästhetische: Es gibt keine Ideologie mehr,

es gibt nur noch Simulakren. Denn wenn sich die Kritik nicht
mehr auf eine reale Referenz beziehen kann, sondern nur
auf andere Simulakren, die in einem unendlichen Regress

zum hyperrealem Raum werden, kann zwischen Kritik und

Simulation nicht mehr unterschieden werden. Dies ist das

Ende der - wie Baudrillard es vormuliert - «marxistischen

Kritik». (Ich habe sie oben als «lineare Kritik» bezeichnet.)
Ihre letzten Vertreter hatte sie in der zeitgenössischen Musik
mit der Avantgarde und die letzten Zuckungen in der
Postmoderne. Heute, nach der Postmoderne, gibt es keine Chance

mehr zum Erhalt jener alten Form von Kritik.
Dies soll, Baudrillard widersprechend, aber nicht heissen,

dass Kritik heute generell unmöglich geworden ist, nur wird
ihre Form eine andere sein. Sie wird versuchen müssen, der

Simulakrumskette der dritten Ordnung zu entkommen und

diese zu irritieren.
*

Ein aktuelles Beispiel globaler Destabilisierung der Simula-

krumsketten veranschaulicht die Finanzkrise. Ausgelöst
wurde sie, weil simuliertes Kapital real eingefordert wurde.

Dies ist keinesfalls vorgesehen in der Logik der Simulakren:
Sie simulieren, das heisst, sie stellen einen Kausalzusammenhang

her, der real nicht existiert. Im angeführten Beispiel
wurden die Kapitalsimulakrumsketten destabilisiert, da sie

im Spiegel der real eingeforderten Verpflichtung ihrer selbst

gewahr wurden. In der dritten Ordnung der Simulakren

gibt es nichts Schlimmeres als ihre bewusste Präsenz. Diese

Momente des Spiegel-Vorhaltens möchte ich
Realitätseinbrüche nennen. Es sind vorübergehende Momente, die

ausserhalb der dritten Ordnung stehen. Sie können aber,

wie im Beispiel der Finanzkrise, erhebliche gesellschaftliche

Auswirkungen haben. Die Wirtschaft ist jedoch keine
Ausnahme: Die Selbstzufriedenheit und der Egoismus Einzelner
der Finanz-Welt ist mit der Selbstzufriedenheit und dem

Egoismus Einzelner der Neuen-Musik-Welt identisch. Die
heutige westliche Gesellschaft ist gesättigt, systemische
Selbstzufriedenheit allenthalben, die Kunst mit eingeschlossen.

Der Vorschlag einer kritischen Kunst von heute sieht vor,
Realitätseinbrüche zu inszenieren. Derartige ästhetische

3. Falko Blask, Jean
Baudrillard zur Einführung,

Hamburg: Junius
2002, S. 27.

4. «Seriell» meint hier
die Reproduktion;
genauso gut lässt sich

«seriell» aber auch auf

die Kompositionstechnik
der Avantgarde

beziehen, welche
ästhetisch das Ende
des Simulakrums
zweiter Ordnung
besiegelte und die
Geburt der dritten
Ordnung einläutete.

5. Falko Blask, Jean
Baudrillard zur
Einführung, S. 28.

6. Jean Baudrillard,
Der symbolische
Tausch und der Tod,
München: Matthes
und Seitz 1982, S. 8.

7. Ebd., S. 119. Damit

meint Baudrillard nicht,

dass es keine Kunst
mehr gibt; es gibt sie

noch, aber nur als
Simulakrum.



Irritationen blitzen in der Wahrnehmung des Rezipienten
auf und sind darum irritierend, weil sie ihm die basale und

abstrakte gesellschaftliche Gegenwärtigkeit (der dritten
Ordnung) unmittelbar vor Augen halten. In Heiner Goebbels'

Eraritjaritjaka (2004) verliess der Protagonist die Bühne,

stieg draussen auf der Strasse in ein Taxi und fuhr durch die

Stadt, immer verfolgt von einer Kamera, deren Bild in den

Konzertraum projiziert wurde. Als der Schauspieler den Takt

der im Konzertraum gespielten Musik auf der Videoprojektion

live mitklopfte, war die Irritation perfekt: Wie war es

möglich, dass er die Musik in der Entfernung hören konnte?

War der Schauspieler wirklich weit entfernt? Und: Was ist

«real»? Auch wenn es letztlich nur ein «fauler» Trick war,

jene Irritation deckte durch die inszenierte Simulation
einen Teilbereich gesellschaftlicher Gegenwärtigkeit auf:

Das Verschwimmen der Realität.
In meinem eigenen Werk Der schalltote Raum für

Streichorchester und sieben Holzbläser (2006) baute sich eine

Harmonik auf, die zwischen einem Ton (und Oktavierungen)
und dem chromatischen Total oszillierte. Die Musik, welche

im Konzertraum gespielt wurde, wurde zweimal unterbrochen

und von aussen drang von weit her Mozartmusik ein;

jener Mozart, welcher im Programm folgte. Ein schalltoter
Raum ist der Mozart, aber auch das eigene Werk, als Simu-

lakrum. Die Flucht davor gelang erst rückblickend als realisiert

wurde, dass der «normal» aufgeführte Mozart derselbe

war wie der «Inszenierte» zuvor. Das eine Werk setzte die

Simulakrumsketten momenthaft für das Andere und
rückblickend für sich selbst ausser Kraft.

Rein musikalische Werke, die nicht explizit-momenthafte
Realitätseinbrüche einkomponieren, wie die oben genannten
Beispiele, sind schwieriger daraufhin zu analysieren.8 Detlef
Müller-Siemens' Klavierquartett lost traces (2007), von
virtuoser, formaler Polyphonie getragen, scheint vielmehr
die andauernd drohenden Realitätseinbrüche zu beschwören.

Das Werk sagt «ja, aber»; «Ja» im Bewusstsein der Simulakrum-

haftigkeit der eigenen Texturen, ob von avancierendem oder

romantisierendem Gestus, «aber» durch die ständig in Frage

gestellte Sinnhaftigkeit des Erklingenden. Das kompositorische

Verhalten des klingend «Bekannten» zeugt von subtiler,
formaler Komplexität, die das vermeintlich Komplexe und

vermeintlich Einfache in ihr Gegenteil kippen lassen. In
diesem Spannungsfeld bilden und zersetzen sich die
musikalischen Simulakren fortwährend. Kein postmodern-naives
Aneinanderreihen des faktisch Möglichen, sondern
streunende Möglichkeitsreflexion.

Ästhetische Irritationen dieser Art sind von begrenzter
Dauer, ihr Charakter ist flüchtig. Nach dem Konzert sank

man schnell zurück in die gesellschaftliche Gegenwärtigkeit.
Der Labilität solcher ästhetischer Realitätseinbrüche lässt

sich mit ästhetischen Mitteln allein kaum entgegenwirken.
Daher ist es essentiell, den theoretischen Diskurs zu
reaktivieren. Es gilt, den Keim aktueller Gesellschaftskritik, welche

diese Realitätseinbrüche sind, zu festigen. Eine zentrale

Stellung könnte dabei die von Harry Lehmann vorgeschlagene

«autonome Kunstkritik»9 einnehmen: Es sind philosophische

Reflexionen ästhetischer Werke, welche im
Kunstsystem selbst diskutiert werden. Im Gegensatz dazu bleiben
feuilletonistische Kunstkritiken der Massenmedien oder
Texte der Kunstwissenschaften ihrem Medium verhaftet und
sind nicht Teil des Kunstsystems. Die autonome Kunstkritik
kann den ästhetischen Diskurs anstossen, der auch darum
kaum existiert, weil ästhetische Werturteile im Kontext einer

komplexen, pluralistischen Gesellschaft Fachleute benötigt,
welche befähigt sind, diese Komplexität theoretisch zu

durchdringen. So kann der kritische Gehalt, welcher nicht

nachhaltig aus sich selbst sprechen kann, zum Sprechen

gebracht werden.

Offenbart werden je nach irritierendem Werk verschiedene

Weltbezüge, die jedoch eines gemeinsam haben: Sie

überschreiten die dritte Ordnung, indem sie die indifferenten
Simulakrumsketten partiell different machen. Dies ist

bereits, so muss aus der alles aufsaugenden Macht der
Simulakren geschlossen werden, der Keim gegenwärtiger Kritik.

Materialgebunden sind Realitätseinbrüche freilich nicht.
So kann gegenwärtige Kritik wirksam sein, ohne auf

Materialdogmen zurückgreifen zu müssen. An der Errungenschaft
des Pluralismus wird festgehalten.

FAZIT

Die ästhetischen Formen solcher Realitätseinbrüche fallen

vielfältiger aus als es zunächst erscheinen mag. Die Selbst-

thematisierung des Problemfeldes ist eine Möglichkeit,
welche in sich zahlreiche Varianten trägt.10 Dazu muss jede
«direkte» Inszenierung von Realitätseinbrüchen gezählt werden,

auch wenn sie es nicht explizit benennen, wie die oben

genannten Beispiele. Diese ästhetischen Formen beziehen

verschiedene Medien mit ein, es ist interdisziplinäre Kunst
wie Musiktheater, Projekte etc. Es ist aber durchaus möglich
und teilweise schon üblich, mit musikalischen Mitteln allein
Realitätseinbrüche zu komponieren. Die reflexive Kontex-

tualisierung des musikalischen Jetzt bedeutet, dass nicht
einfach in die Wunderkiste des Gewesenen gegriffen, sondern
ein Widerstreit zwischen dem Jetzt und dem Gewesenen

eröffnet wird.
Sicherlich muss nicht gefordert werden, dass aktuelles

Komponieren nur über die bewusste Thematisierung des

Problemfeldes eingelöst wird. Oft genug wurden aktuelle,
kritische Werke intuitiv errungen. Die Diskursnot der

zeitgenössischen Musik ist damit aber keinesfalls aufgehoben.
Erst der innere Diskurs hält die ästhetische Vielfalt unter
dem gemeinsamen Nenner «aktuelle Kunst» zusammen. Was

unsinnig, da banal erscheint, ist notwendig, um sich von der

Gesellschaft beobachtbar zu machen. Die Gesellschaft kann

nicht die komplexe Vielfalt einer Kunst einsehen, sie muss

von ihr Orientierung erhalten. Hier beginnt die Kunst sozial

different zu werden. Es wird aber nicht ausreichend sein, aus

den indifferenten Simulakrumsketten auszubrechen, welche

die Kunst momentan produziert. Erst wenn der kritische
Gehalt der Kunst, ob man es Realitätseinbrüche nennen mag
oder nicht, durch die reflexiven Kunstakteure selbst und eine

autonome Kunstkritik gefestigt wird, erhält die Gesellschaft

ihre Kunst als reflexiv-kritisches Medium zurück.

8. Es empfiehlt sich,
verschiedene Kategorien

von Realitätseinbrüchen

theoretisch
zu definieren, welche
insbesondere
immanent-musikalische im
Fokus haben.

9. Siehe Harry Lehmann,
Zehn Thesen zur
Kunstkritik, in: Merkur,
62. Jg., Heft 714
(November 2008),
S. 982-994.

10. Siehe dazu
beispielsweise mein eigenes

«Projekt Limina»:
Patrick Frank (Hrsg.),
Limina. Zur Indifferenz
in zeitgenössischer
Kunst und Musik,
Saarbrücken: Pfau
2007; siehe auch
www.patrickfrank.ch


	Widerstand: Kritik : Thesen und Forderungen = Résistance: critique : idées et exigences

