
Zeitschrift: Dissonanz = Dissonance

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2009)

Heft: 105

Artikel: Fault & default : über den Widerstand nicht-musikalischer Objekte = sur
la résistance d'objets non musicaux

Autor: Gottstein, Björn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FAULT & DEFAULT VON BJÖRN GOTTSTEIN

Über den Widerstand nicht-musikalischer Objekte

Fault & Default — Sur la résistance d'objets non musicaux

Quelles que soient les raisons qui amènent un artiste à se détourner de l'instrumentarium conventionnel, celui-ci se

trouve toujours exposé à une résistance liée au bon sens musical. Un appareil qui ne produit aucun son de lui-même,

qui n'invite pas à la production de musique doit, de fait, être dompté. Björn Gottstein esquisse quelques façons de

mettre à profit les résistances matérielles.

EIN DILEMMA

Er habe eine solche Veloblinklampe nicht einmal an seinem

eigenen Fahrrad, erklärt mir Norbert Möslang: «Also eine

Veloblinklampe, die hat für mich eigentlich schon gar keine

Funktion mehr als Veloblinklampe, sondern nur noch als

Möglichkeit, bestimmte Rhythmen und Klänge zu erzeugen.»1

Norbert Möslang ist Musiker. Gemeinsam mit Andy Guhl

gründete er 1972 Voice Crack und widmete sich dem Metier
der «geknackten Alltagselektronik». Voice Crack griffen
Impulse des Fluxus und des Happenings auf, um eine eigene

Disziplin daraus abzuleiten. Dreissig Jahre lang hat sich das

Schweizer Duo am Innenleben einfacher Apparate abgearbeitet,

bis es sich 2002 auflösten. Zu seinen Instrumenten

gehörten das Federstahlblech, die PVC-Röhre, der Luftibuss,
das Radio, das Diktaphon und die Lockpfeife.

Nun ist das frustrierende an einer Veloblinklampe, dass

sie von sich aus keinen Ton von sich gibt. Wer sich einem

solchen Gerät als Komponist aussetzt, steht vor der
Verlegenheit, es in einen musikalischen Zusammenhang stellen

zu müssen. Denn die Veloblinklampe, gibt Möslang zu
verstehen, «macht an sich ja keine Musik». Bestenfalls ein leises

Klicken sei zu hören, dessen musikalischer Wert aber fraglich
sei. Mit anderen Worten: Der Wunsch, dem Gebrauchsgegenstand

eine poetisch-musikalische Qualität abzuringen, wird

von der störrischen Funktionalität des Apparates hartnäckig
verhindert.

Nun kann man Möslang gewiss entgegenhalten, dass man
auch der Tonkunst zugedachte Gegenstände verwenden, sich

an ein Klavier setzen und eine Taste anschlagen könne, um
ein musikalisches Ereignis herbeizuführen. Da aber die

Entscheidung, nicht auf die Instrumente des bürgerlichen Musiklebens

zurückzugreifen, nun einmal gefallen ist, wird man sich

dem Widerstand, den einem der unmusikalische Apparat
entgegensetzt, wohl oder übel stellen müssen. Norbert Möslang
macht es sich da besonders leicht oder, je nachdem wie man
es betrachtet, besonders schwer, denn er verwandelt das

optische Signal der Veloblinklampe per Adapter in ein
akustisches Signal: Der regelmässige Puls der Lampe wird zu
einem musikalischen Rhythmus. Das ist musikalisch schlicht
und technisch aufwändig. Der Apparat bleibt stumm, seinem

Licht aber verleiht Möslang eine Stimme.

Das möslangsche Dilemma ist jedem Künstler bekannt,
der mit Musik-fernen Gegenständen arbeitet. So unterschied¬

lich die Gründe, die dazu führen, dass sich ein Künstler vom
herkömmlichen Instrumentarium abwendet, auch sein mögen,
stets sieht er sich einem Widerstand ausgesetzt, der sich der

musikalischen Sinnstiftung entgegen stellt. Ein Apparat, der

keinen Ton von sich geben will, der nicht zum Musikmachen

einlädt, muss, um es mal ein wenig drastisch zu formulieren,
bezwungen werden. Schon 1940 fand John Cage eine geradezu

alexandrinische Lösung, als er die Interpreten seiner

Living Room Music bat, Haushaltsgegenstände wie ein
Perkussionsinstrument schlicht und ergreifend zu schlagen. Der
Hieb stellt, als ein erster Kontakt zum Objekt, sicher, dass es

erklingt. Es sei daran erinnert, dass der Geologe einen Stein

«befragt», indem er mit einem Hammer auf ihn einschlägt.
Es ist die rudimentärste Form eines Dialogs, mit dem der

Künstler den Widerstand bezwingt.

IM GESPRÄCH MIT DEN DINGEN

Die Künstler haben die Kolben ihrer Einwegspritzen mit

winzigen Schnitten versehen, mit Wasser benetzt und die

Spritzen in die Öffnungen prall gefüllter Luftballons gesteckt.

Jetzt pfeifen die Spritzen unter der langsam aus den Ballons
entweichenden Luft gelassen vor sich hin. brownout heisst

die Installation, die Serge Baghdassarians und Boris Baltschun

2005 in einer Berliner Galerie realisierten. Die verhaltenen

Geräusche verdichten sich zu einem undurchsichtigen
Ambiente von elektroakustischer Qualität. In der ähnlich

konzipierten Installation kritische masse (Baghdassarians,

2008) sind es Tischtennisbälle, die - mit einem Schnitt versehen

und mit per Tropfenzähler dosierter Luftballonluft
angeblasen - zum Resonanzraum werden.

Man sollte den Schnitt im Spritzenkolben und im
Tischtennisball vielleicht nicht überbewerten. Aber er ist eine

Verletzung, ein Ein- und ein Übergriff des Künstlers. Aber
durch eben diese Verletzung wird ein Dialog mit dem

Gegenstand in Gang gesetzt. «Sonate, que me veux-tu?»

fragte einst Pierre Boulez.2 «Blechbüchse, Plastikschlauch,

Gummiband, que me veux-tu?» scheint Baghdassarians zu

fragen.
Natürlich liegt, was der Gegenstand sagt, in der Hand

des Künstlers. Baghdassarians schafft eine Situation, auf die

die Dinge reagieren, einen «Ausnahmezustand», der die

Instrumente zu einer Reaktion nötigt. Man denke in diesem

Zusammenhang nur an Orm Finnendahls Wheel of Fortune

1. Alle unbezeichne-
ten Zitate stammen
aus Gesprächen, die
der Autor mit den
Künstlern geführt hat.

2. Pierre Boulez,
Sonate, que me veux-
tu (1960), auf
Deutsch erschienen
unter dem Titel Zu
meiner dritten Klaviersonate,

in: Pierre Boulez

Werkstatt-Texte.
Frankfurt am
Main/Berlin: Ullstein
1972, S. 164-178.



Serge Baghdassarians,

Boris Baltschun:

«brownout» (Berlin 2005).

Foto: Tobias Koch

(1994-96), bei dem die gesampleten Sprachklänge «ich»,

«bin», «ein» und «MIDI-Klavier» einem MIDI-Klavier
ermöglichen, «Ich bin ein MIDI-Klavier» zu sagen.

Entscheidend ist der Zugriff, der Grad des Zugriffs. Der
japanische Musiker Toshimaru Nakamura betont, dass ihm
sein Instrument als ein gleichberechtiger Partner gegenüber
steht. Die Gitarre habe er schlagen müssen, fasst Nakamura
das Unbehagen am musikalischen Akt zusammen. Das

Instrument, dass Nakamura zum mündigen Dialogpartner
erkoren hat, ist das Mischpult. Infolge von Rückkoppelun-

gen verwandelt er den an sich passiven Klangverwalter in
einen aktiven Klangerzeuger, der die zirkulären Resonanzen

in einem Prozess der ewigen Verwandlung entwickelt. Qua

Filter und Vorverstärker entstehen im Mischpult akustische

Perlen, denen kein Initial vorausgeht - keine dröhnenden

Feedbacks, sondern in ihrer Komplexität und Schönheit
beinahe unheimliche Klangkaskaden, feinste Gespinste,
Klangkristalle.

Er habe sich an den ausdrücklichen Verboten des

Herstellers orientiert, erläutert Nakamura sein Vorgehen, die

Gebrauchsanweisung wurde zu einer Gebrauchsanweisung
ex negativo - wie ein mittelalterliches, klerikales Hexenbuch,

das alle verbotenen Formeln enthielt und so zu einer

erstklassigen Quelle für jeden Zauberlehrling wurde. Was

geschieht, wenn der Rückkoppelungsprozess einmal in

Gang gesetzt wurde, liege dann nicht mehr in Nakamuras
Hand. Der japanische Musiker meditiert vor seinem Instrument;

Mensch und Maschine bewundern und liebkosen sich

gegenseitig. «Die Beziehung zwischen dem Instrument und
dem Musiker ist gleichwertig; keiner kontrolliert den anderen.

Das Instrument und ich stehen auf der gleichen
Ebene.»

Baghdassarians und Nakamura gehen ähnlich vor. Beide
missbrauchen einen Gegenstand, um nicht Vorgesehenes
daran zu Gehör zu bringen. Beide lassen einem einmal in

Gang gesetzten Prozess seinen Lauf, ohne weitere Eingriffe
und Manipulationen. Aber während Nakamura seinen eigenen
Willen dem des Instruments in beinahe zen-buddhistischer
Gelassenheit unterwirft, schafft Baghdassarians Szenen und
theatralische Situationen, die etwas über die Missstände

moderner Gesellschaften erzählen. Bei Baghdassarians steht
die Räson der Massenproduktion auf dem Spiel, die er liebevoll

hintergeht. Hier werden hochgezüchtete Technologien
infrage gestellt, qua einfachster Mechanik ausgehebelt. Es

geht, weder bei Baghdassarians noch bei Nakamura um
blosse Neugier, um den Spieltrieb und die Lust am Anfassen.

Der lädierte Gebrauchsgegenstand ist vielmehr ein Dispositiv,

mit dem sich der Künstler zur Welt verhält.

DIE ÄSTHETIK DES WIDERSTANDS

Man muss den Wunsch, den Dingen eine Stimme zu verleihen,

deutlich vom romantischen Vorhaben, die rationalistischen

Gesellschaften mit der Natur auszusöhnen, unterscheiden.

Die Behauptung, dass in allen Dingen ein Lied schlafe,
das per Zauberwort zu wecken Aufgabe der Künstler wird,
ist nur noch insofern auf die Kunst des 20. und 21. Jahrhunderts

anwendbar, als der von den Romantikern diagnostizierte

Riss zwischen der Welt des Wunderbaren und der

Realität heute immerhin noch als Entfremdung greifbar ist.

Die Vorstellung aber, man könne diesen Riss überwinden,
wirkt heute befremdlich. Denn weder ist es heute möglich,
an einen harmonischen Einklang zwischen dem Menschen

und der Natur im Ursprung zu glauben, noch ist eine

nachträglich zu enttechnifizierende Welt vorstellbar oder gar
wünschenswert. Natürlich kann man sich bis zu einem gewissen

Grade gegen industrielle Standards und marktschwärmerische

Ideologien wehren. Natürlich kann man das Auto
abschaffen, Vegetarier werden, mit Linux arbeiten und auf

ein Handy verzichten. Aber der Boykott der Konsumenten

ist eine Gewissensfrage und keine ästhetische Strategie.

Der Künstler, der Alltagsgegenstände aufbricht und

Massenprodukte individualisiert, bestraft die Welt nicht mit Liebesentzug,

sondern entwirft dysfunktionale Modelle, die die

Logik der rationalen Gesellschaft unterwandern. Mit anderen

Worten: Da der nicht der Musik zugedachte Gegenstand

dem Künstler mit Widerstand trotzt, fokussiert der Künstler
seine kritische Energie im Gegenwiderstand.

Die Entscheidung, sich mit Alltagsmaterialien auseinander

zu setzen, ist eine grundsätzliche. Sie ist angesichts der langen

Geschichte musikalischer Realien nicht einmal besonders

originell. Wohl aber hat sich das Verhältnis zum Objekt
im Laufe der Jahrzehnte verändert. Cages Klangerkundungen
der vierziger Jahre gelten noch der Erweiterung des Fundus,

der Emanzipation des Geräuschs. Mathias Spahlingers
veritable Musikinstrumente, die in éphémère (1977) zum Einsatz

kommen, werden aus dem gesellschaftskritischen Reflex der

siebziger Jahre heraus verständlich; sie sind antiinstitutionell



hans w koch: «electroviola»

(2006), aus: «Computers as

Musical Instruments».

Videostill: Bettina Wenzel

und antibürgerlich gedacht. Wer heute mit Industrieprodukten

arbeitet, lehnt sich in erster Linie gegen Standards auf.

Das hat nur im weiteren Sinne etwas mit der Globalisierung
und den Finanzmärkten zu tun und richtet sich primär gegen
die Vereinnahmung durch Produktionsnormen, die so tun,
als würden sie die Wünsche des Einzelnen nicht nur kennen,

sondern auch befriedigen können.

DEFAULT

Als könne man den Computerkorpus als Resonanzraum

nutzen, zieht hans w koch den Cellobogen mit verbissenem

Lächeln über das Laptopgehäuse. Das Stück ist Teil der

Werkreihe Computers as Musical Instruments, mit der koch

die vermeintliche Musikalität des Computers infrage stellt.

Er schliesst Platinen kurz und lässt Schaltkreise summen. Er
öffnet und schliesst den Deckel der Maschine wie den Balg
eines Akkordeons, um so das eingebaute Mikrophon und
den eingebauten Lautsprecher rückzukoppeln. Er habe «auf

die Risse in den digitalen Medien hinweisen» wollen, erklärt
er. Dabei habe er 1996, als das erste Stück der Reihe entstand,

nicht einmal einen eigenen Computer besessen. Der Witz
daran, dass der Computer nämlich seiner physischen
Eigenschaften und nicht wie sonst seiner Rechenkapazitäten halber

musikalisiert wird, ist eine so amüsante wie treffende

Kritik an der Maschinenästhetik der elektronischen Musik.
Tatsächlich sind die meisten Komponisten elektronischer

Musik heute darauf angewiesen, mit Industrieprodukten zu
arbeiten. Das Industrieprodukt setzt aber, der Logik der

Ökonomisierung folgend, ein bestimmtes zweckgerichtetes
Verhalten voraus. Der Nutzer einer Musiksoftware möchte

möglichst schnell etwas produzieren, dass seinem Lieblingsstück

der Rollings Stones möglichst nahe kommen. Eine
Software wie Garage Band wurde auf dieses Ziel hin konzipiert.

Aber auch wer mit komplexeren Programmen wie

denn solche Umstände haben meine Phantasie häufig beflügelt

und mich gezwungen, für jedes Werk eine neue Strategie

zu erfinden.» Die modernen Computerprogramme hingegen
«bieten diesen Widerstand nicht. Sie können einfach alles,

man braucht bloss hinzugreifen.»
«I like to warp and break my tools», umschreibt Carl Stone,

einer der Pioniere der Laptopmusik, sein produktionsästhetisches

Credo, «so that things don't sound typically or iden-

tifiably like the tools that I use. I hope that you can't sit

down and say: oh, this is a piece made with a program like
Max/MSP or this is a piece done with a laptop computer.»
Die meisten Musiker versuchen heute, Zwischenräume und

Leerstellen der Software zu besetzen, um einen eigenen
Sound zu definieren.

Anders als die Veloblinklampe und die Einwegspritze
leistet der Computer nicht nur keinen Widerstand, er ist

überhaupt so konstruiert, dass Konfliktsituationen vermieden

werden, so dass der Künstler einen Widerstand häufig
erst künstlich herstellen muss. Viele Musiker suchen Prozesse,

mit dem sie die Maschine gezielt zum Absturz führen, um
diesen Moment dann musikalisch auszukosten. Artemisia

(1991) von Ivo Malec, Dheli Plaza (1998) von Christian
Fennesz und Projektion (2000) von Paulo Chagas gehen auf

einen solchen Augenblick zurück.

NEUE KONTEXTE

In ihrem prophetischen Text Die Zweckentfremdung als

Negation und als Vorspiel erklärten die Situationisten 1959

die «Zweckentfremdung ästhetischer Fertigteile» zum
subversiven Verhalten.3 Die Situationisten setzten auf

Verwirrung und Instabilität. Die Rekontextualisierung eines

Artefakts, sei er nun ästhetischer Natur oder nicht, diente
diesen Zielen. «Die beiden grundlegenden Gesetze der

Zweckentfremdung sind der Verlust der Wichtigkeit jedes

3. Die
Zweckentfremdung als
Negation und als
Vorspiel, in: Der
Beginn einer Epoche.
Texte der Situationisten,

Hamburg: Edition
Nautilus 1975,
S. 73-74.

4. Ebd., S. 73.



hans w koch:

«rendez-vous»

(Hval
Kulturestasjon,

2008).

Foto:

hans w koch

Dennoch ist das Prinzip der Rekontextualisierung geblieben.

«Klänge werden erst erzeugt durch die Kombination
zweier verschiedener Gegenstände», leitet zum Beispiel
Norbert Möslang eben dieses Prinzip aus der Praxis ab: «Das

ist das Geheimnis, dass man zwei Sachen, die an sich nichts

miteinander zu tun haben, aufeinander loslässt.» Veloblink-
lampe trifft Lichtumwandler, Einwegspritze trifft Luftballon,
Cellobogen trifft Computergehäuse.

Der vielleicht signifikantesten Umbenennung wurde in
den letzten Jahren der Plattenspieler ausgesetzt. Einst blosses

Wiedergabegerät, dann Turngerät für DJs ist der Plattenspieler

heute ein Klangerzeuger sui generis. Turntablisten
nutzen die rotierende Fläche wie eine Töpferfläche; Ignaz
Schick aus Berlin spricht von der Klangskulptur auf dem

Teller schwingender Objekte. Otomo Yoshihide wiederum
entkleidet den Plattenspieler; seine wichtigste Klangquelle
ist der Motor, auch wenn er die Rotation nutzt, Gegenstände
am Tellerrand schleifen lässt und allerlei Zusammenstösse

provoziert. Natürlich ist der Plattenspieler auch eine Ikone.
Christian Marclay, einer der Initiatoren der Turntablekunst,
sprach unlängst vom Bedeutungsverlust der Schallplatte, die

heute kaum mehr als zerbrechlicher, pflegebedürftiger
Gegenstand wahrgenommen werde. Gleichwohl gehen mit
dem Plattenspieler immer noch Erinnerung an die gehegte

Plattensammlung, lange Hörabende oder den letzten
Discobesuch einher. Die Dekonstruktion des Plattenspielers ist
auch ein ikonoklastischer Akt der Sabotage, der ein Ende

markiert und der sich im Grunde genommen nicht von der

Zweckentfremdung klassischer Instrumente, allen voran
des Flügels, unterscheidet: Philip Corners das Instrument
zerlegenden Piano Activities von 1962, Georg Nussbaumers

Ein schwarzer Kontinent - 1303 Vorgänge für geschmückten

Flügel (1998) oder Gerhard Stäblers Requiem für 113

ausrangierte, verwitternde Flügel (2000).
Grundsätzlich unterscheidet sich der Widerstand der

Blechbüchse nicht von dem, den die Viola leistet. Immer
geht der Regung ein Impuls voraus: Der räudige Fusstritt
des spielenden Kindes unterscheidet sich nicht wesentlich

von der geschmeidig geführten Bogenhand des Bratschers.

Wohl aber macht es einen Unterschied, ob ich voraussetze,
dass der Bratscher weiss, wie er sein Instrument zu halten
hat («Bratsche links, Bogen rechts», steht auf der sprichwörtlichen

Notiz im Spind des Musikers) oder ob ich diese

Konvention unterlaufe. Als Keith Rowe, Gründungsmitglied des

Improvisationskolletivs AMM, Ende der sechziger Jahre

seine Gitarre vom Bauch schnallte und sie flach vor sich auf
einen Tisch legte, schaffte er eine Distanz, die die Unmittelbarkeit

des Musizierens verunmöglichte. Die Unterschiede
der musikalischen Haltung werden auch dort deutlich, wo
die Konventionen nicht verletzt werden. Man höre dieselben

Werke in einer Interpretation von Tabea Zimmermann und

Garth Knox, um einen zupackenden, den Widerstand des

Instruments brechenden Ton von einer passiven, die Viola
nicht beugenden Spielart zu unterscheiden. «There is a very
sort of aggressive power, where you are trying to push onto

something which resists you», bringt Knox den Unterschied
auf den Punkt: «And there is another kind of power, which

you find in the martial arts, a way of moving, like in Tai-chi,
which is very slow and very gentle, but extremely powerful.
Those are the gestures that are more useful on the viola.»

Erst wo Komponisten und Musiker sich dem Widerstand

ihrer Instrumente nicht stellen, wird Kunst fragwürdig,
verliert sie ihr kritisches Potenzial. Ob dieser Widerstand aber

nun in einer unaufgelösten Dissonanz ihren Niederschlag
findet oder im radikalen Experiment, ob sie in einer

Veloblinklampe oder einem Bratschenton zum Ausdruck kommt,
ist da tatsächlich zweitrangig.


	Fault & default : über den Widerstand nicht-musikalischer Objekte = sur la résistance d'objets non musicaux

