
Zeitschrift: Dissonance

Herausgeber: Association suisse des musiciens

Band: - (2000)

Heft: 66

Artikel: Le regard se transforme avec l'audition : "Musik für Räume" de Walter
Fähndrich

Autor: Meyer, Thomas / Mannoni, Olivier

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927846

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Compositeurs suisses

LE REGARD SE TRANSFORME
AVEC L'AUDITION PAR THOMAS MEYER

«Musik für Räume» de Walter Fähndrich

Un espace-son: du premier pilier au deuxième, l'intervalle
est un fa dièse3 légèrement haussé, puis un si bémol un

peu haussé, et de là vers le mur, un do dièse4, quelque peu
abaissé. Les hauteurs de son correspondent aux proportions
dans l'espace. Walter Fähndrich a ainsi jalonné pour son

installation musicale en trois dimensions Musik für Räume la

cave voûtée de la chartreuse d'Ittingen1 — ou, de la même

manière, l'église franciscaine de Krems, dans la Wachau2.

Son procédé consiste à entrer dans un espace avec des sons

— une procédure quasi mathématique adaptée à une œuvre

architecturale. Les sons s'envolent et s'apaisent en des

courbes qui correspondent aux arcs du plafond de la salle.

Il s'agit déjà d'associations d'idées. Et de fait, on peut aussi

accéder à ce type de musique dans l'espace en avançant de

fil en aiguille: chaque salle contient son histoire et ses

connotations.

Dans deux lieux aussi différents qu'une salle d'exposition
faisant face à la cafétéria de la Kunsthaus Zoug3 et la crypte
de l'église franciscaine de Stein, le langage trouve sa place:

sous forme de babil et de prière. Walther Fähndrich a repris
ce principe: à Stein, en utilisant sous une forme fragmentaire
et incompréhensible un essai sur l'art, lu par Gottfried Benn;
à Zoug, en fabulant à voix basse dans le haut-parleur, dans

une langue imaginaire qu'il avait lui-même créée. On était
tout ouïe et l'on écoutait le conteur, bien que l'on n'y ait
rien compris.

A Zoug, ce n'était cependant qu'un élément dans une

exposition de plus grandes dimensions. Chacun des autres

espaces aux mesures différentes, vides et blancs, contenait

une à deux paires de haut-parleurs ou des événements

sonores très autonomes, comme des objets d'exposition:
les sons qui en sortaient étaient ceux d'une voix masculine

ou d'un alto: un chuchotement, un sifflement, des arpèges

fulgurantes ou un frottement sur les cordes. Il fallait parfois
s'approcher très près pour entendre ces sons, dont la palette
se déployait du piano au pianissimo. D'autres traversaient

plusieurs salles, brefs et puissants, et vous attiraient déjà de

loin. Chaque son revendiquait ainsi son espace, pour ainsi

dire son aura, tournant toujours sur soi-même. On les observait

comme des images. Mais le cycle de tous les sons constituait

lui aussi une installation dans laquelle on pouvait se

déplacer librement. Des unités supérieures d'espaces de

représentation se formaient ainsi.

MUSIQUE POUR TROIS TILLEULS

Mais dehors, loin des murs protecteurs, le rapprochement
musical doit encore se transformer, les sonorités doivent

«s'imposer» contre les bruits de l'environnement. Que
voulez-vous jalonner dans une clairière où ne s'élèvent que trois
tilleuls? Les mesures seraient imprécises. Et puis quelles
associations sonores doit-on créer pour éviter qu'elles ne

se transforment aussitôt en illustrations à bon marché?

C'est au milieu de la colline, au-dessus du couvent de

Schönthal bei Langenbrück (BL)4, où l'on a inauguré en

mai 2000 l'exposition permanente Sculpture at Schoenthal,

que se trouvent les trois tilleuls. Ce groupe d'arbres constitue

un locus amoenus; il a été un lieu favori du romantisme
allemand: «Sous le tendre gazon fleuri / à l'ombre des verts

tilleuls /où paissent les pieux agneaux / vous trouverez votre

petit lit» écrivait Clemens Brentano dans le Conte italien.

Et Annette von Deroste-Hùlshoff mettait en scène un vieux

prêtre se promenant «sous les tilleuls du parc, au couvert

desquels fleurit la violette»5. Le tilleul est un lieu d'histoires

intemporelles, un lieu agréable, idyllique, fait pour la

contemplation, l'amour et la mort. C'est là que les amoureux

se donnent rendez-vous, c'est là aussi qu'on les enterre.

On apporte ces associations avec soi lorsqu'on se rend

dans cet endroit. C'est aussi un lieu d'écoute particulière.
Parfois, les tilleuls bruissent doucement dans le vent, parfois
ils mugissent, parfois règne entre eux un silence de mort.
Les oreilles s'ouvrent malgré elles au son de la nature. Et
c'est précisément dans cet espace que se déploie la Music for
Twilight de Fähndrich. Après le coucher du soleil, ce lieu

entre les tilleuls se transforme chaque jour pour 22 minutes,

le temps du crépuscule bourgeois, celui où le soleil se situe

entre zéro et six degrés au-dessous de l'horizon, et où le

bourgeois pourrait encore travailler au jardin. Au crépuscule,

il se met à éclore tendrement — au moins pour l'oreille. En

dix points, de petits haut-parleurs diffusés dans les arbres sur

un arc de 270°, parviennent des sons le plus souvent isolés,

plus rarement des accords à deux et trois notes qui tournent

en constellations libres. Ils arrivent en enflant et s'apaisent
de nouveau pour revenir au silence, ils se recoupent ou

admettent des pauses: des sons sinusoïdaux dans les domaines

médian et aigu, vitreux, clairs, d'une fine beauté. Il y a là

quelque chose de spectral.

1. Musik für Räume,
Installation musicale
pour la chartreuse
d'Ittingen, 2 octobre-
13 novembre 1988.
Catalogue avec
cassette, Musée d'art du

canton de Thurgovie,
1988.

2. Musik für Räume,
composition pour
l'église franciscaine
de Stein, 1er juin —
19 juillet 1998.
Catalogue avec CD; Edition

Musik, Kunsthalle
Krems, 1998. Depuis
1998, dans le fossé du

château de Dürnstein
(à cinq kilomètres de

Krems), on peut
entendre une installation
sonore permanente de

Walter Fähndrich, au
moment du coucher
astronomique du soleil.

3. Musik für Räume,
Kunsthaus Zug, 19

janvier — 31 mars
1997. On trouve un CD

sur cette manifestation
à la Kunsthaus Zug.

4. Sculpture at
Schoenthal. Le musée

est ouvert le week-end.

5. Annette von
Droste-Hülshoff, Des

Iten Pfarrers Woche.





ECOUTER SUR PLACE

Ces exemples sont des versions de la Musik für Räume.

Ce concept, inventé par Fähndrich en 1981, demeure ouvert.

Le lieu peut donc être une église ou une crypte, un musée

d'art ou un parc6, une vallée montagneuse, une vieille carrière

ou une forêt. Ici, la première tâche à accomplir est de se

chercher un lieu ou bien de découvrir comment vous pouvez
utiliser un lieu donné en fonction de ses propres possibilités.
Fähndrich choisit volontiers des lieux et des espaces qui

portent déjà une histoire en eux. Le Hoosac Marble, dans le

Massachusetts, par exemple, où Fähndrich a installé en 1999

sa Music for a Quarry1, est une carrière désaffectée depuis

longtemps. Jadis, les gens venaient ici prendre les pierres
dont ils faisaient leurs maisons. Ils ont ainsi dessiné un demi-

cercle de 100 yards de diamètre, qui témoigne d'une phase

d'essor, l'époque où la région était en plein développement
industriel. Mais aujourd'hui, il n'indique pratiquement plus

rien, sinon ce que l'on pouvait y prendre. La nature s'en est

de nouveau emparée.
Ce type de lieu n'a pas forcément une importance pour les

sons eux-mêmes; mais la carrière offre tout de même un

autre niveau au spectateur. Ce qui est palpitant, c'est de faire

apparaître ces différentes strates de significations en un

moment donné de la journée, et de donner au lieu une autre
dimension. Les sons transforment aussi les espaces et les

lieux, comme cette carrière. Les différentes versions de la

Musik für Räume s'adaptent, à chaque fois, aux lieux — mais

elles adaptent aussi le lieu à elles.

«La musique est toujours une intervention dans un espace.

On n'y échappe pas, même si, en réalité, c'est le contraire

que j'essaie d'obtenir. Je ne tente pas d'intervenir, mais de

déterminer quelle musique s'inscrit dans un espace donné:

que peut-on entendre ici? Qu'est-ce qui correspondrait à cet

espace, sur le plan de l'audition? C'est quelque chose que
l'on peut percevoir par l'œil et par l'oreille, mais c'est aussi,

dans un sens plus large, un aspect de la pensée, une impulsion

vers des espaces de représentation, qui dépassent ce qui
s'ouvrent immédiatement aux sens. Il faudrait donc mener ici

un travail de réflexion.»8

«Qu'est-ce qu'on entend ici?»: telle est la question
centrale. D'un côté, il faut certes intégrer dans sa pensée tout ce

qui est donné avec un espace. Mais Walter Fähndrich ne

serait pas musicien s'il se contentait de cela. Car l'audition
ne fait qu'explorer l'espace. Quels sons s'adaptent à l'espace,

qu'est-ce qui produit un effet, et comment?

L'instrumentarium des haut-parleurs est ici essentiel.

Avant même le réglage fin sur place, Fähndrich doit vérifier
leurs qualités: quelles courbes s'y expriment-elles le mieux?
Selon les cas, des transformations minimales de la courbe

influencent de manière perceptible le caractère des sonorités.

Il faut des enceintes différentes pour la parole et pour
les sons sinusoïdaux, pour l'intérieur et pour l'extérieur.

La dynamique, la durée, etc., des différents événements

sonores sont donc étudiées avec précision. Leur recoupement
avec d'autres sons ou leur succession ne sont cependant pas
totalement fixés. Lorsqu'il ne s'agit pas de sons provenant de

bandes en boucles ou de CD, la succession est pilotée par
l'ordinateur. En fonction du programme, il envoie les sons un

par un, deux par deux ou en petits groupes. Mais leur disposition

n'est pas fixe: ils apparaissent dans un ordre libre.
Le terme «installation sonore» est donc lui aussi

problématique. Il s'agit certes du mot le plus courant pour désigner
ce genre de choses, mais il manque de précision. Il rappelle
plutôt un travail de plombier. Ce sont les hauts-parleurs
qu'on installe, non les sons. Il s'imposera vraisemblablement

faute de mieux — quel autre nom pourrait-on donner à ce

phénomène? Sonorisation, comme on a pu le lire à l'occasion?

«Sonoriser, pour moi, est un acte agressif», dit Walter

Fähndrich, «quelque chose de plaqué, de violent». «Environnement»

ou «espace sonore» ne suffisent guère eux non plus.

Peut-être «constellation d'espace sonore»? Le terme de

Musik für Räume, «musique pour espaces» qui donne son

titre au concept initial, est sans doute ce qui résume le mieux

l'idée fondamentale. Fähndrich l'utilise pour intituler la

plupart de ses installations et, ces derniers temps, y ajoute

parfois des titres spécifiques, comme Music for Twilight ou
Music for a Quarry.

MOMENTS — INTEMPORALITÉ

L'espace n'est qu'un aspect. Le temps en est un autre. Il
faut cependant distinguer ici entre les versions pour l'intérieur

et pour l'extérieur. Au musée, il est tout à fait possible
de maintenir des sonorités présentes durant toute la journée.
Le visiteur peut s'y déplacer pendant des périodes (d'ouverture)

indéterminées. Cela change son expérience du temps,

qui n'est toutefois pas très éloignée de celle qu'il vit lors

d'une visite «normale» au musée.

A l'extérieur, la chose est plus nuancée et plus difficile.

Ici, le son se heurte plus rapidement à ses limites. Je me

rappelle une petite installation sonore que Walter Fähndrich a

mise en fonction en 1981 pendant une journée d'action, une

«sonorisation urbaine» de l'orphéon de la ville de Zurich.
À l'article que j'avais écrit dans le Tages-Anzeiger, un lecteur

répondit par lettre qu'il aurait arraché ces haut-parleurs s'il
les avait vus. Les éléments de cette nature paraissent ici

purement et simplement incompatibles avec l'environnement

urbain, bien qu'ils y exercent justement un attrait particulier.
Les autorités les interdisent par principe, craignant pour
la sécurité du trafic. Mais à l'extérieur, dans la nature, ils

suscitent toujours des réactions: on ne peut plus entendre la

Music for Twilight à Schön thaï que le soir, parce qu'un voisin

s'est dit gêné par ces sons, aussi subtils soient-ils.

Ces œuvres perdraient vraisemblablement leur charme

si l'on pouvait aussi les écouter pendant la journée, parce

qu'elles restent en place pendant des années, voire, dans

le meilleur des cas, définitivement. À l'extérieur, Walter
Fähndrich se contente donc le plus souvent du soir. La

plupart de ses installations débutent au moment du coucher

astronomique du soleil, et durent un quart d'heure. Celle de

Schönthal résonne pendant le «crépuscule bourgeois», en

hiver comme en été, et par tous les temps.

Le moment est favorable. C'est celui des complies, mais

aussi de l'arrêt du travail régulé. C'est aussi une période

qu'aimaient les romantiques. «Silence de la réconciliation»,
dit Achim von Anim à propos du crépuscule qui se répand.
«En une telle heure, mon visage est plus aigu et mon sentiment

tend beaucoup à la confiance.»9 On peut se laisser un

peu aller, on est moins lié à son prochain. On peut se promener.

Le lieu sur lequel Fähndrich a choisi pour la première
fois ce moment de la journée est le Richisau, au-dessus du

lac de Klöntal. On peut y entendre chaque soir, depuis 1996,

Ein Alpsegen10.

Cet accès, lui aussi, fonctionne d'abord par association

d'idées. Dans le Glarus réformé, cela fait certes longtemps

que l'on ne chante plus de bénédiction aux montagnes; mais

dans le Richisau, jusqu'à il y a cinquante ans, on entendait

encore la bénédiction d'un vacher du canton de Schwyz, tout

proche. La proximité à l'égard du sacré, qui est aussi, dans

la bénédiction aux montagnes, d'origine profondément

païenne, subsiste chez Walter Fähndrich. Mais le moment

choisi, cette période du crépuscule, se prête particulièrement
bien à abolir le temps. Comme dans les opérations aléatoires

6. Par exemple dans
l'Ilmpark de Weimar en
1999. Cf. à ce propos
la publication,
accompagnée d'un CD: Walter

Fähndrich, Musik
für Räume, Ostfildern-
Ruit, H atje Cantz Verlag,

1999.

7. Hoosac Marble
Quarry, Natural Bridge
State Park, Mass
MoCa, North Adams,
Mass.

8. Concept de 1981.

9. Achim von Arnim,
Die Günderode.

10. Ein Alpsegen, de
Walter Fähndrich, tous
les soirs au moment
du coucher astronomique

du soleil. Hôtel
de Richisau : 055/640
10 85. Cf. mon article
«Richisau : Ein
Alpsegen von Walter
Fähndrich», in: Das
Klöntal. Kleinod im
Glarlerland, Näfels,
1996.



Les trois tilleuls

sur la colline du

Schönthalköpfli

de John Cage, on a tendance à dissoudre ce qui, dans le

temps, est orienté vers un objectif. A ce phénomène
correspondent, chez Fähndrich, les opérations aléatoires qui
déterminent la succession des sons. Le B ne succède pas nécessairement

au A. L'absence de dramaturgie est peut-être la

caractéristique musicale la plus frappante de ce type d'installations.

L'essentiel est que le facteur temps, s'il n'est pas
totalement éliminé, est tout de même refoulé. «Musik für Räume

est une musique qui renonce au temps comme niveau de

création. On n'y trouve pas d'apogées, pas de développements,

pas de tensions qui s'épanchent, pas de dramaturgie.
Musik für Räume ne raconte rien. Il n'y a rien en elle que
l'on doive écouter auparavant pour pouvoir comprendre ce

qui suit. L'avant et l'après sont interchangeables.»11

«Le temps est uniquement utilisé comme un instrument

permettant de transporter des contenus ou des aspects de la

musique qui, en réalité, ne se déroulent pas dans le temps»,
disait Walter Fähndrich lors d'un entretien. Comme pour
une sculpture, il n'est pas possible, dans cette musique, de la

considérer d'emblée comme un tout — de la même manière

que l'on ne peut se souvenir d'une sculpture que parce qu'on
ne peut pas la regarder de tous les côtés à la fois. On doit
ainsi travailler avec cette musique dans l'idée de faire apparaître

cette structure statique comme un tout, par le souvenir,

pour ainsi dire.»

Cela permet de rendre le temps présent tangible, écrit-il12.

Ein Alpsegen est ainsi justement une sculpture sonore. Elle

n'occupe pas une position historique, mise à part celle du

temps présent. Comme la stèle Le Manteau du sculpteur
Kurt Sigrist, de Suisse centrale, ou comme le granit Bahia

bleu et poli rapporté du Brésil par Karl Prantl, que l'on

peut voir toutes deux parmi les sculptures du Richisau,
Ein Alpsegen demeure au bout du compte sans inscription.
Il est son, il est erratique, et suscite tout au plus, à sa manière

puissante et douce, des associations d'idées. Il s'intègre. En

été, il est entouré par les cloches des vaches et le bruissement
de la Chlön; en hiver, les sons volent à travers le silence blanc

de la neige. Ce qui est certes plus froid, mais presque encore

plus beau.

UN CHAMP SONORE POUR
L'IMAGINATION.

Tout cela pose enfin la question du mode d'action. Avec de

telles œuvres, l'auditeur n'a pas un rapport frontal, comme au

concert: il y est intégré d'emblée, dans un contexte complexe.
Cela apparaît tout particulièrement dans la Musica per il
Sacro Monten à Brissago, avec laquelle Walter Fähndrich
s'est de nouveau aventuré dans un espace où pèse le poids du

sacré. Dans cette ravine située entre les fragments de

communes que sont Incella et Porta, à travers lesquels une rue se

fraie un chemin sinueux dans le plus petit espace possible, la

situation est littéralement dramatique. Depuis la montagne,
se précipite, furieux, le Torrente del Sacro Monte; il entraîne
des éboulis sur son cours, tempétueux ou plus calme selon

le climat et la saison, il emmène l'eau vers le lac et la mer,
dans un cycle éternel. Le calvaire monte sur la montagne
étape par étape, traînant avec lui toute la souffrance de

l'existence humaine, dans une prière plus fervente ou plus

recueillie, selon le moment. La scène de la crucifixion, enfin,

sur un rocher situé dans le torrent, au milieu de la ravine,

tente d'opposer quelque chose au cycle irrésistible de l'eau,

comme si le Golgotha pouvait s'opposer au cours des

mondes. L'église qui se dresse devant, bâtie au XVIIIe siècle,

elle aussi plantée sur un rocher, en action de grâce pour un

signe du ciel, est posée face à l'iniquité du temps et de la

nature: d'une clarté rayonnante dans son style baroque,
devant le vert sombre de la forêt. Le Sacro Monte est un

signe de la main de l'homme combattant pour la survie,

l'artefact soigneusement conçu d'une annonce de salut.

Et l'on voit naître ici — même au-delà de toute foi — un

lieu empli de résistances, une œuvre d'art total pleine de

dramaturgie, murée dans l'étroitesse, dure, coriace, et même

combative. Elle ne laisse pas de place pour grand-chose
d'autre.

C'est le lieu: il n'est pas nécessaire de souligner encore

d'un trait pathétique son caractère escarpé. Lorsque Walter
Fähndrich m'a parlé de ce projet pour la première fois, il
envisageait encore d'utiliser des sons d'orgue, comme à

11. Walter Fähndrich,
Musik für Räume,
Sprengel Museum de
Hanovre; 3 juin —
17 septembre 1995.
Catalogue.

12. Ibid.

13. Depuis juin 2000,
chaque jour, au
moment du coucher
astronomique du soleil.
On peut y aller en dix
minutes à pied depuis
le centre-ville.



Chiesa

dell'Addolorata
à Brissago

Richisau. Mais il s'en est éloigné au fur et à mesure de son

travail: d'une part, ces sons auraient eu du mal à s'imposer

par dessus les bruits du torrent et du vent. Des sons sinusoïdaux

s'y prêtaient bien mieux. Pilotés dans leur dynamique

par un microphone situé près du torrent, ils s'élèvent à

travers la ravine, élégants, discrets, avec une insistance subtile
mais parfaitement audibles, depuis un rocher situé dans la

partie supérieure.
D'autre part, des sons d'orgue auraient encore intensifié

l'ambiance en direction du pathétique. C'est précisément ce

qu'a évité Fähndrich avec les sons sinusoïdaux. Ils ne sont
certes pas prétentieux, mais n'ont pas du tout cette froideur
qu'on leur reproche. Fähndrich estime que dans certaines

situations, ils ont même de la chaleur et de la rondeur.

Lorsqu'ils se déversent dans cette vallée, ils vous entourent
finalement de toute part. Ils s'élèvent de quatre haut-parleurs
à peine visibles — le plus souvent seuls, plus rarement à deux

ou à trois — respirant doucement au-dessus du bruissement
du torrent, tantôt plus bruyant, tantôt plus silencieux, mais

toujours présent. Ce lieu si repoussant chante tendrement au

crépuscule. Le lieu et ses observateurs sont ainsi accompagnés

depuis le jour vers la nuit.
Ce n'est pas un bain sonore, un mugissement de sonorité.

Le lieu demeure pratiquement seul avec lui-même et gagne
simplement, pour un bref instant, une vie spécifique et
retenue. C'est la non violence de ces installations sonores qui
constitue leur attrait. C'est un jeu léger, pas un ensorcellement

forcené des sens. On pense au chant des sirènes.

La comparaison, même si la sonorité séduisante la rend
tentante, n'est pourtant pas tout à fait exacte du point de vue
de son effet. Rien ne nous entraîne physiquement au loin,
comme le fut Ulysse enchaîné; la musique nous pousse juste
à nous attarder, nous laisse être auprès de nous-mêmes, yeux
et oreilles ouverts, en regardant, en écoutant.

Aussi ouvert que soit leur mode de perception, les installations

de Walter Fähndrich sont justement très refermées sur

elles-mêmes, presque hermétiques. Elles me rappellent ces

monades que décrit Leibniz dans sa «monadologie»: des

entités dans lesquelles on ne distingue pas la substance de

l'accident, l'essentiel de l'inessentiel, qui ne se laissent pas

diviser en fragments, mais apparaissent toujours sous forme
de tout, même si l'on n'en perçoit peut-être qu'une partie:
elles sont caractéristiques en tant que tout, ce sont des pièces

uniques et interchangeables, des entités simples non réductibles

mais qui se transforment constamment en elles-mêmes;

qui — pour transposer cette idée à l'art — ne constituent

jamais une œuvre définitivement fixée, mais à partir
desquelles sont engendrés, à chaque fois, de nouveaux
phénomènes.

Cette musique pour espaces sonne donc différemment
selon que l'on entre dans l'espace ou que l'on y séjourne.
Mais cela ne change rien à l'identité d'une œuvre de ce type.

Elle n'a rien d'arbitraire en soi. On ne peut pas la bricoler.
C'est un noli me tangere. Peut-être même angélique? Ces

associations d'idées s'imposent. J'ai parlé d'esprits et de

sirènes. Ils symbolisent le caractère intangible de cette Musik

für Räume. Cela fascine toujours les auditeurs: le fait que,
d'un seul coup, quelque chose se met à chanter, capture leur

perception, la séduit et ne se laisse pas saisir.

Il serait facile de se perdre à présent dans les élans

mystiques, d'expliquer qu'ici, on a aboli l'espace et le temps,

que l'ego est libéré dans l'éternité, que le divin y est

perceptible. Mais ce serait une exagération et, au bout du

compte, une exigence outrancière. Il suffit d'en avoir
l'intuition. Certes, une musique pareille — comme certaines

autres — vous fait sortir, par sa seule beauté, de l'espace et

du travail du temps. On dépasse peut-être un obstacle du

seul fait que nous sortons de la frénésie du quotidien. Pour

14. Walter Fähndrich,
Musik für Räume,
Sprengel Museum de

Hanovre; 3 juin —
17 septembre 1995.

Catalogue.



Chiesa

dell'Addolorata
à Brissago, plan
intérieur partiel

H /L To
H 0-!t
T o. êU-

H- Asi, >4
/H. 1C.

'-j- - îA-?.y"S

ff Ad. To
5 1. ad
T O. A-/

i o9? LQ uovyoc? ^ j Çr -r-
n-//?

s'exprimer plus simplement, c'est le loisir de la promenade

vespérale — un moment merveilleux. Il y a l'espace et le

temps. En cela et au-delà, cette musique laisse place à notre

imagination — de la même manière que Fähndrich a un jour
lui-même décrit sa Musik für Räume: elle est «comparable

au crépuscule qui veut envelopper les choses que l'on
observe et nous laisse dans l'incertitude sur le point de savoir si

— en observant plus longuement — leur apparition précise

est un glissement vers la connaissance de leurs structures ou

une glissade dans l'imagination». Le visage est plus aigu, le

sentiment tend plus vers la confiance, comme l'écrivait Arnim.
«Musik für Räume, c'est l'espace», écrit Walter Fähndrich14.

«Musik für Räume, c'est le temps qui constitue l'espace et

qui s'y étend. En s'y étendant, en nouant des réseaux, en

constituant des figures autour de ses points de liaisons; des

sculptures; des gestes musicaux; des états d'énergie. Rappelant

ce qui se détourne de l'œil, faisant revivre ce dont le son

a disparu, le temps devient espace.» Et il cite à ce propos
Marcel Duchamp: «Un souffle est une sculpture.» Cela aussi:

ces sons respirent, on respire avec eux.

Fähndrich aimerait ainsi ouvrir un large espace, quelque
chose que l'on puisse percevoir avec l'œil et l'oreille, mais

qui, au sens large, stimule aussi la pensée. Cela fait peut-être

naître, dans l'esprit de celui qui écoute et regarde autour
de lui, des espaces de représentation qui dépassent ce qui
s'ouvre immédiatement aux sens. Juste grâce à ces sons qui

volent à travers la vallée, qui la percent, même s'ils ne

l'enveloppent pas, qui teintent acoustiquement notre regard, avec

discrétion et douceur. Le regard se transforme, avec le

crépuscule, avec le son. L'audition et la sensation se

transforment ainsi. Ce n'est pas grand chose, une petite impulsion
due à la musique, et pourtant, la nature vous apparaît avec

une beauté renouvelée.

(Traduit de l'allemand par Olivier Mannoni)

Rectification
Nous avons malheureusement mal orthographié le nom de

l'auteur de l'article sur Sciarrino dans le numéro précédent

(65): il fallait lire celui de Grazia Giacco, en lieu et place de

Grazia Graccho. Avec toutes nos excuses!. 3 2/3 3


	Le regard se transforme avec l'audition : "Musik für Räume" de Walter Fähndrich

