Zeitschrift: Dissonance
Herausgeber: Association suisse des musiciens

Band: - (2000)

Heft: 66

Artikel: Le regard se transforme avec l'audition : "Musik fir Raume" de Walter
Fahndrich

Autor: Meyer, Thomas / Mannoni, Olivier

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927846

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Compositeurs suisses

LE REGARD SE TRANSFORME
AVEC L,AUDlTION PAR THOMAS MEYER

«Musik fiir Riume» de Walter Fiahndrich

Un espace-son: du premier pilier au deuxiéme, I'intervalle
est un fa diese® 1égerement haussé, puis un si bémol un

peu haussé, et de 12 vers le mur, un do diése?, quelque peu
abaissé. Les hauteurs de son correspondent aux proportions
dans I'espace. Walter Fahndrich a ainsi jalonné pour son ins-
tallation musicale en trois dimensions Musik fiir Riume la
cave voitée de la chartreuse d’Ittingen! — ou, de la méme
maniere, église franciscaine de Krems, dans la Wachau?.
Son procédé consiste a entrer dans un espace avec des sons
— une procédure quasi mathématique adaptée a une ceuvre
architecturale. Les sons s’envolent et s’apaisent en des
courbes qui correspondent aux arcs du plafond de la salle.

Il s’agit déja d’associations d’idées. Et de fait, on peut aussi
accéder a ce type de musique dans I’espace en avancant de
fil en aiguille: chaque salle contient son histoire et ses conno-
tations.

Dans deux lieux aussi différents qu’une salle d’exposition
faisant face a la cafétéria de la Kunsthaus Zoug® et la crypte
de ’église franciscaine de Stein, le langage trouve sa place:
sous forme de babil et de priere. Walther Fahndrich a repris
ce principe: a Stein, en utilisant sous une forme fragmentaire
et incompréhensible un essai sur 'art, lu par Gottfried Benn;
a Zoug, en fabulant a voix basse dans le haut-parleur, dans
une langue imaginaire qu’il avait lui-méme créée. On était
tout ouie et I'on écoutait le conteur, bien que 'on n’y ait
rien compris.

A Zoug, ce n’était cependant qu’un élément dans une
exposition de plus grandes dimensions. Chacun des autres
espaces aux mesures différentes, vides et blancs, contenait
une a deux paires de haut-parleurs ou des événements
sonores trés autonomes, comme des objets d’exposition:
les sons qui en sortaient étaient ceux d’une voix masculine
ou d’un alto: un chuchotement, un sifflement, des arpeges
fulgurantes ou un frottement sur les cordes. Il fallait parfois
s’approcher trés preés pour entendre ces sons, dont la palette
se déployait du piano au pianissimo. D’autres traversaient
plusieurs salles, brefs et puissants, et vous attiraient déja de
loin. Chaque son revendiquait ainsi son espace, pour ainsi
dire son aura, tournant toujours sur soi-méme. On les obser-
vait comme des images. Mais le cycle de tous les sons consti-
tuait lui aussi une installation dans laquelle on pouvait se
déplacer librement. Des unités supérieures d’espaces de
représentation se formaient ainsi.

MUSIQUE POUR TROIS TILLEULS

Mais dehors, loin des murs protecteurs, le rapprochement
musical doit encore se transformer, les sonorités doivent
«s’imposer» contre les bruits de I’environnement. Que vou-
lez-vous jalonner dans une clairiere ou ne s’élevent que trois
tilleuls? Les mesures seraient imprécises. Et puis quelles
associations sonores doit-on créer pour éviter qu’elles ne
se transforment aussitot en illustrations a bon marché?

C’est au milieu de la colline, au-dessus du couvent de
Schonthal bei Langenbriick (BL)* ot 'on a inauguré en
mai 2000 I’exposition permanente Sculpture at Schoenthal,
que se trouvent les trois tilleuls. Ce groupe d’arbres constitue
un locus amoenus; il a été un lieu favori du romantisme alle-
mand: «Sous le tendre gazon fleuri / a 'ombre des verts
tilleuls /ot paissent les pieux agneaux / vous trouverez votre
petit lit» écrivait Clemens Brentano dans le Conte italien.

Et Annette von Deroste-Hiilshoff mettait en scéne un vieux
prétre se promenant «sous les tilleuls du parc, au couvert
desquels fleurit la violette»?. Le tilleul est un lieu d’histoires
intemporelles, un lieu agréable, idyllique, fait pour la
contemplation, 'amour et la mort. C’est la que les amou-
reux se donnent rendez-vous, c’est la aussi qu’on les enterre.

On apporte ces associations avec soi lorsqu’on se rend
dans cet endroit. C’est aussi un lieu d’écoute particuliere.
Parfois, les tilleuls bruissent doucement dans le vent, parfois
ils mugissent, parfois régne entre eux un silence de mort.
Les oreilles s’ouvrent malgré elles au son de la nature. Et
c’est précisément dans cet espace que se déploie la Music for
Twilight de Fahndrich. Apres le coucher du soleil, ce lieu
entre les tilleuls se transforme chaque jour pour 22 minutes,
le temps du crépuscule bourgeois, celui ol le soleil se situe
entre zéro et six degrés au-dessous de I’horizon, et ol le
bourgeois pourrait encore travailler au jardin. Au crépuscule,
il se met a éclore tendrement — au moins pour 'oreille. En
dix points, de petits haut-parleurs diffusés dans les arbres sur
un arc de 270°, parviennent des sons le plus souvent isolés,
plus rarement des accords a deux et trois notes qui tournent
en constellations libres. Ils arrivent en enflant et s’apaisent
de nouveau pour revenir au silence, ils se recoupent ou ad-
mettent des pauses: des sons sinusoidaux dans les domaines
médian et aigu, vitreux, clairs, d’une fine beauté. Il y a la
quelque chose de spectral.

1. Musik ftr Rdume,
Installation musicale
pour la chartreuse
d’lttingen, 2 octobre -
13 novembre 1988 .
Catalogue avec cas-
sette, Musée d’art du
canton de Thurgovie,
1988.

2. Musik fir Rdume,
composition pour
I’église franciscaine
de Stein, 1 juin —

19 juillet 1998. Cata-
logue avec CD; Edition
Musik, Kunsthalle
Krems, 1998. Depuis
1998, dans le fossé du
chateau de Dirnstein
(a cing kilometres de
Krems), on peut en-
tendre une installation
sonore permanente de
Walter Fahndrich, au
moment du coucher
astronomique du soleil.

3.  Musik ftr Raume,
Kunsthaus Zug, 19
janvier — 31 mars
1997. On trouve un CD
sur cette manifestation
a la Kunsthaus Zug.

4. Sculpture at
Schoenthal. Le musée
est ouvert le week-end.

5. Annette von
Droste-H(lshoff, Des
Iten Pfarrers Woche.






ECOUTER SUR PLACE

Ces exemples sont des versions de la Musik fiir Riume.
Ce concept, inventé par Fahndrich en 1981, demeure ouvert.
Le lieu peut donc étre une église ou une crypte, un musée
d’art ou un parc®, une vallée montagneuse, une vieille carriere
ou une forét. Ici, la premiére tache a accomplir est de se
chercher un lieu ou bien de découvrir comment vous pouvez
utiliser un lieu donné en fonction de ses propres possibilités.
Fihndrich choisit volontiers des lieux et des espaces qui
portent déja une histoire en eux. Le Hoosac Marble, dans le
Massachusetts, par exemple, ot Fihndrich a installé en 1999
sa Music for a Quarry’, est une carriére désaffectée depuis
longtemps. Jadis, les gens venaient ici prendre les pierres
dont ils faisaient leurs maisons. Ils ont ainsi dessiné un demi-
cercle de 100 yards de diametre, qui témoigne d’une phase
d’essor, ’époque ot la région ¢tait en plein développement
industriel. Mais aujourd’hui, il n’indique pratiquement plus
rien, sinon ce que 'on pouvait y prendre. La nature s’en est
de nouveau emparée.

Ce type de lieu n’a pas forcément une importance pour les
sons eux-mémes; mais la carriere offre tout de méme un
autre niveau au spectateur. Ce qui est palpitant, c’est de faire
apparaitre ces différentes strates de significations en un
moment donné de la journée, et de donner au lieu une autre
dimension. Les sons transforment aussi les espaces et les
lieux, comme cette carriere. Les différentes versions de la
Musik fiir Riume s’adaptent, a chaque fois, aux lieux — mais
elles adaptent aussi le lieu a elles.

«La musique est toujours une intervention dans un espace.
On n’y échappe pas, méme si, en réalité, c’est le contraire
que j’essaie d’obtenir. Je ne tente pas d’intervenir, mais de
déterminer quelle musique s’inscrit dans un espace donné:
que peut-on entendre ici? Qu’est-ce qui correspondrait a cet
espace, sur le plan de 'audition? C’est quelque chose que
I’on peut percevoir par I’eeil et par I'oreille, mais c’est aussi,
dans un sens plus large, un aspect de la pensée, une impul-
sion vers des espaces de représentation, qui dépassent ce qui
s’ouvrent immédiatement aux sens. Il faudrait donc mener ici
un travail de réflexion.»®

«Qu’est-ce qu’on entend ici?»: telle est la question cen-
trale. D’un cOté, il faut certes intégrer dans sa pensée tout ce
qui est donné avec un espace. Mais Walter Fahndrich ne
serait pas musicien s’il se contentait de cela. Car 'audition
ne fait qu’explorer I’espace. Quels sons s’adaptent a I’espace,
qu’est-ce qui produit un effet, et comment?

Linstrumentarium des haut-parleurs est ici essentiel.
Avant méme le réglage fin sur place, Fihndrich doit vérifier
leurs qualités: quelles courbes s’y expriment-elles le mieux?
Selon les cas, des transformations minimales de la courbe
influencent de maniere perceptible le caractere des sonori-
tés. Il faut des enceintes différentes pour la parole et pour
les sons sinusoidaux, pour I'intérieur et pour 'extérieur.

La dynamique, la durée, etc., des différents événements
sonores sont donc étudiées avec précision. Leur recoupement
avec d’autres sons ou leur succession ne sont cependant pas
totalement fixés. Lorsqu’il ne s’agit pas de sons provenant de
bandes en boucles ou de CD, la succession est pilotée par
'ordinateur. En fonction du programme, il envoie les sons un
par un, deux par deux ou en petits groupes. Mais leur dispo-
sition n’est pas fixe: ils apparaissent dans un ordre libre.

Le terme «installation sonore» est donc lui aussi problé-
matique. Il s’agit certes du mot le plus courant pour désigner
ce genre de choses, mais il manque de précision. Il rappelle
plutdt un travail de plombier. Ce sont les hauts-parleurs
qu’on installe, non les sons. Il s’imposera vraisemblablement
faute de mieux — quel autre nom pourrait-on donner a ce

phénomene? Sonorisation, comme on a pu le lire a I'occa-
sion? «Sonoriser, pour moi, est un acte agressif», dit Walter
Fiahndrich, «quelque chose de plaqué, de violent». «Environ-
nement» ou «espace sonore» ne suffisent guére eux non plus.
Peut-étre «constellation d’espace sonore»? Le terme de
Musik fiir Raume, «musique pour espaces» qui donne son
titre au concept initial, est sans doute ce qui résume le mieux
l'idée fondamentale. Fahndrich 'utilise pour intituler la
plupart de ses installations et, ces derniers temps, y ajoute
parfois des titres spécifiques, comme Music for Twilight ou
Music for a Quarry.

MOMENTS — INTEMPORALITE

L’espace n’est qu’un aspect. Le temps en est un autre. Il
faut cependant distinguer ici entre les versions pour I'inté-
rieur et pour l'extérieur. Au musée, il est tout a fait possible
de maintenir des sonorités présentes durant toute la journée.
Le visiteur peut s’y déplacer pendant des périodes (d’ouver-
ture) indéterminées. Cela change son expérience du temps,
qui n’est toutefois pas tres éloignée de celle qu’il vit lors
d’une visite «normale» au musée.

A Iextérieur, la chose est plus nuancée et plus difficile.
Ici, le son se heurte plus rapidement a ses limites. Je me rap-
pelle une petite installation sonore que Walter Fahndrich a
mise en fonction en 1981 pendant une journée d’action, une
«sonorisation urbaine» de I'orphéon de la ville de Zurich.

A Particle que j’avais écrit dans le Tages-Anzeiger, un lecteur
répondit par lettre qu’il aurait arraché ces haut-parleurs s’il
les avait vus. Les éléments de cette nature paraissent ici pu-
rement et simplement incompatibles avec I’environnement
urbain, bien qu’ils y exercent justement un attrait particulier.
Les autorités les interdisent par principe, craignant pour

la sécurité du trafic. Mais a I’extérieur, dans la nature, ils
suscitent toujours des réactions: on ne peut plus entendre la
Music for Twilight a Schonthal que le soir, parce qu’un voisin
s’est dit géné par ces sons, aussi subtils soient-ils.

Ces ceuvres perdraient vraisemblablement leur charme
si Pon pouvait aussi les écouter pendant la journée, parce
qu’elles restent en place pendant des années, voire, dans
le meilleur des cas, définitivement. A I'extérieur, Walter
Féhndrich se contente donc le plus souvent du soir. La
plupart de ses installations débutent au moment du coucher
astronomique du soleil, et durent un quart d’heure. Celle de
Schonthal résonne pendant le «crépuscule bourgeois», en
hiver comme en été, et par tous les temps.

Le moment est favorable. C’est celui des complies, mais
aussi de I’arrét du travail régulé. C’est aussi une période
qu’aimaient les romantiques. «Silence de la réconciliation»,
dit Achim von Anim a propos du crépuscule qui se répand.
«En une telle heure, mon visage est plus aigu et mon senti-
ment tend beaucoup a la confiance.»’ On peut se laisser un
peu aller, on est moins lié€ a son prochain. On peut se prome-
ner. Le lieu sur lequel Fahndrich a choisi pour la premiére
fois ce moment de la journée est le Richisau, au-dessus du
lac de Klontal. On peut y entendre chaque soir, depuis 1996,
Ein Alpsegen'°.

Cet acces, lui aussi, fonctionne d’abord par association
d’idées. Dans le Glarus réformé, cela fait certes longtemps
que 'on ne chante plus de bénédiction aux montagnes; mais
dans le Richisau, jusqu’a il y a cinquante ans, on entendait
encore la bénédiction d’un vacher du canton de Schwyz, tout
proche. La proximité a ’égard du sacré, qui est aussi, dans
la bénédiction aux montagnes, d’origine profondément
paienne, subsiste chez Walter Féahndrich. Mais le moment
choisi, cette période du crépuscule, se préte particulierement
bien a abolir le temps. Comme dans les opérations aléatoires

6. Par exemple dans
I'llmpark de Weimar en
1999. Cf. a ce propos
la publication, accom-
pagnée d’un CD: Wal-
ter Fahndrich, Musik
fur Rdume, Ostfildern-
Ruit, Hatje Cantz Ver-
lag, 1999.

7. Hoosac Marble
Quarry, Natural Bridge
State Park, Mass
MoCa, North Adams,
Mass.

8. Concept de 1981,

9. Achim von Arnim,
Die Gunderode.

10. Ein Alpsegen, de
Walter Fahndrich, tous
les soirs au moment
du coucher astrono-
mique du soleil. Hotel
de Richisau : 055/640
10 85. Cf. mon article
«Richisau : Ein Alp-
segen von Walter
Féhndrich», in: Das
Kléntal. Kleinod im
Glarlerland, Néfels,
1996.



Les trois tilleuls
sur la colline du
Schonthalkopfli

de John Cage, on a tendance a dissoudre ce qui, dans le
temps, est orienté vers un objectif. A ce phénomene corres-
pondent, chez Fihndrich, les opérations aléatoires qui déter-
minent la succession des sons. Le B ne succede pas nécessai-
rement au A. L’absence de dramaturgie est peut-&tre la
caractéristique musicale la plus frappante de ce type d’instal-
lations. L’essentiel est que le facteur temps, s’il n’est pas tota-
lement éliminé, est tout de méme refoulé. «Musik fiir Riume
est une musique qui renonce au temps comme niveau de
création. On n’y trouve pas d’apogées, pas de développe-
ments, pas de tensions qui s’épanchent, pas de dramaturgie.
Musik fiir Raume ne raconte rien. Il n’y a rien en elle que
I'on doive écouter auparavant pour pouvoir comprendre ce
qui suit. L’avant et apres sont interchangeables.»!!

«Le temps est uniquement utilisé comme un instrument
permettant de transporter des contenus ou des aspects de la
musique qui, en réalité, ne se déroulent pas dans le temps»,
disait Walter Fihndrich lors d’un entretien. Comme pour
une sculpture, il n’est pas possible, dans cette musique, de la
considérer d’emblée comme un tout — de la méme manicre
que I'on ne peut se souvenir d’une sculpture que parce qu’on
ne peut pas la regarder de tous les cotés a la fois. On doit
ainsi travailler avec cette musique dans I'idée de faire appa-
raitre cette structure statique comme un tout, par le souvenir,
pour ainsi dire.»

Cela permet de rendre le temps présent tangible, écrit-il'2.
Ein Alpsegen est ainsi justement une sculpture sonore. Elle
n’occupe pas une position historique, mise a part celle du
temps présent. Comme la stele Le Manteau du sculpteur
Kurt Sigrist, de Suisse centrale, ou comme le granit Bahia
bleu et poli rapporté du Brésil par Karl Prantl, que 'on
peut voir toutes deux parmi les sculptures du Richisau,

Lin Alpsegen demeure au bout du compte sans inscription.

Il est son, il est erratique, et suscite tout au plus, a sa maniere
puissante et douce, des associations d’idées. Il s’integre. En
€té, il est entouré par les cloches des vaches et le bruissement
de la Chlon; en hiver, les sons volent a travers le silence blanc
de la neige. Ce qui est certes plus froid, mais presque encore
plus beau.

UN CHAMP SONORE POUR
LIMAGINATION.

Tout cela pose enfin la question du mode d’action. Avec de
telles ceuvres, 'auditeur n’a pas un rapport frontal, comme au
concert: il y est intégré d’emblée, dans un contexte complexe.
Cela apparait tout particulicrement dans la Musica per il
Sacro Monte' a Brissago, avec laquelle Walter Fihndrich
s’est de nouveau aventuré dans un espace ot pese le poids du
sacré. Dans cette ravine située entre les fragments de com-
munes que sont Incella et Porta, a travers lesquels une rue se
fraie un chemin sinueux dans le plus petit espace possible, la
situation est littéralement dramatique. Depuis la montagne,
se précipite, furieux, le Torrente del Sacro Monte; il entraine
des éboulis sur son cours, tempétueux ou plus calme selon
le climat et la saison, il emmene ’eau vers le lac et la mer,
dans un cycle éternel. Le calvaire monte sur la montagne
étape par étape, trainant avec lui toute la souffrance de
I’existence humaine, dans une priere plus fervente ou plus
recueillie, selon le moment. La scéne de la crucifixion, enfin,
sur un rocher situé dans le torrent, au milieu de la ravine,
tente d’opposer quelque chose au cycle irrésistible de I'eau,
comme si le Golgotha pouvait s’opposer au cours des
mondes. L’église qui se dresse devant, batie au XVIII® siecle,
elle aussi plantée sur un rocher, en action de grace pour un
signe du ciel, est posée face a I'iniquité du temps et de la
nature: d’une clarté rayonnante dans son style baroque,
devant le vert sombre de la forét. Le Sacro Monte est un
signe de la main de ’homme combattant pour la survie,
lartefact soigneusement concu d’une annonce de salut.

Et 'on voit naitre ici — méme au-dela de toute foi — un
lieu empli de résistances, une ccuvre d’art total pleine de
dramaturgie, murée dans I’étroitesse, dure, coriace, et méme
combative. Elle ne laisse pas de place pour grand-chose
d’autre.

C’est le lieu: il n’est pas nécessaire de souligner encore
d’un trait pathétique son caractere escarpé. Lorsque Walter
Fdhndrich m’a parlé de ce projet pour la premiere fois, il
envisageait encore d’utiliser des sons d’orgue, comme a

11. Walter Fahndrich,
Musik fiir Rdume,
Sprengel Museum de
Hanovre; 3 juin —

17 septembre 1995.
Catalogue.

12. Ibid.

13. Depuis juin 2000,
chaque jour, au mo-
ment du coucher as-
tronomique du soleil.
On peut y aller en dix
minutes a pied depuis
le centre-ville.

30/31



Chiesa
dell’Addolorata
a Brissago

Richisau. Mais il s’en est éloigné au fur et a mesure de son
travail: d’une part, ces sons auraient eu du mal a s’imposer
par dessus les bruits du torrent et du vent. Des sons sinusoi-
daux s’y prétaient bien mieux. Pilotés dans leur dynamique
par un microphone situé pres du torrent, ils s’élevent a tra-
vers la ravine, élégants, discrets, avec une insistance subtile
mais parfaitement audibles, depuis un rocher situé dans la
partie supérieure.

D’autre part, des sons d’orgue auraient encore intensifié¢
I'ambiance en direction du pathétique. C’est précisément ce
qu’a évité Fihndrich avec les sons sinusoidaux. Ils ne sont
certes pas prétentieux, mais n’ont pas du tout cette froideur
qu’on leur reproche. Fihndrich estime que dans certaines
situations, ils ont méme de la chaleur et de la rondeur.

Lorsqu’ils se déversent dans cette vallée, ils vous entourent
finalement de toute part. Ils s’élevent de quatre haut-parleurs
a peine visibles — le plus souvent seuls, plus rarement a deux
ou a trois — respirant doucement au-dessus du bruissement
du torrent, tantot plus bruyant, tantot plus silencieux, mais
toujours présent. Ce lieu si repoussant chante tendrement au
crépuscule. Le lieu et ses observateurs sont ainsi accompa-
gnés depuis le jour vers la nuit.

Ce n’est pas un bain sonore, un mugissement de sonorité.
Le lieu demeure pratiquement seul avec lui-méme et gagne
simplement, pour un bref instant, une vie spécifique et re-
tenue. C’est la non violence de ces installations sonores qui
constitue leur attrait. C’est un jeu léger, pas un ensorcelle-
ment forcené des sens. On pense au chant des sirenes.

La comparaison, méme si la sonorité séduisante la rend ten-
tante, n’est pourtant pas tout a fait exacte du point de vue
de son effet. Rien ne nous entraine physiquement au loin,
comme le fut Ulysse enchainé; la musique nous pousse juste
a nous attarder, nous laisse étre aupres de nous-mémes, yeux
et oreilles ouverts, en regardant, en écoutant.

Aussi ouvert que soit leur mode de perception, les installa-

14. Walter Fahndrich,
Musik fir Rdume,
Sprengel Museum de
Hanovre; 3 juin —

17 septembre 1995.
Catalogue.

tions de Walter Fahndrich sont justement tres refermées sur
elles-mémes, presque hermétiques. Elles me rappellent ces
monades que décrit Leibniz dans sa «<monadologie»: des
entités dans lesquelles on ne distingue pas la substance de
l’accident, I’essentiel de I'inessentiel, qui ne se laissent pas
diviser en fragments, mais apparaissent toujours sous forme
de tout, méme si I’on n’en percoit peut-&tre qu’une partie:
elles sont caractéristiques en tant que tout, ce sont des pieces
uniques et interchangeables, des entités simples non réduc-
tibles mais qui se transforment constamment en elles-mémes;
qui — pour transposer cette idée a ’art — ne constituent
jamais une ceuvre définitivement fixée, mais a partir
desquelles sont engendrés, a chaque fois, de nouveaux phé-
nomenes.

Cette musique pour espaces sonne donc différemment
selon que I'on entre dans I’espace ou que ’on y séjourne.
Mais cela ne change rien a I'identité d’une ceuvre de ce type.
Elle n’a rien d’arbitraire en soi. On ne peut pas la bricoler.
C’est un noli me tangere. Peut-étre méme angélique? Ces
associations d’idées s’imposent. J’ai parlé d’esprits et de si-
renes. [ls symbolisent le caractere intangible de cette Musik
fiir Riume. Cela fascine toujours les auditeurs: le fait que,
d’un seul coup, quelque chose se met a chanter, capture leur
perception, la séduit et ne se laisse pas saisir.

Il serait facile de se perdre a présent dans les élans mys-
tiques, d’expliquer qu’ici, on a aboli I’espace et le temps,
que I’ego est libéré dans I’éternité, que le divin y est per-
ceptible. Mais ce serait une exagération et, au bout du
compte, une exigence outranciere. Il suffit d’en avoir I'in-
tuition. Certes, une musique pareille — comme certaines
autres — vous fait sortir, par sa seule beauté, de I'espace et
du travail du temps. On dépasse peut-&tre un obstacle du
seul fait que nous sortons de la frénésie du quotidien. Pour



- ¥ Uipanien
Chiesa ) /7_*"% {
dell’Addolorata : [; A2. 00
a Brissago, plan » ! j 5 ‘ 3';‘
intérieur partiel : g
S W
il &
(e
T 044
:' 2 ] 3/—&9\.\;,&[[5
: Al % Tewdes
1
.43
. .l
:.§ 1.0
 Ed
/’ 1
H A So |
Qo |
T 0. gy
: S
: bode: 48, I . 1
i Addo sl
i 2 =
3 :
| 742
4 L k
g;‘_—_‘x_:;:l-_-_—-—-:!
Yeua_TE; X ,‘,/4 """""""""" W\z/ 5'4

el ) s j:‘“’ﬁ

s’exprimer plus simplement, ¢’est le loisir de la promenade
vespérale — un moment merveilleux. Il y a 'espace et le
temps. En cela et au-dela, cette musique laisse place a notre
imagination — de la méme maniere que Fihndrich a un jour
lui-méme décrit sa Musik fiir Riaume: elle est «comparable
au crépuscule qui veut envelopper les choses que I’'on ob-
serve et nous laisse dans I'incertitude sur le point de savoir si
— en observant plus longuement — leur apparition précise
est un glissement vers la connaissance de leurs structures ou
une glissade dans I'imagination». Le visage est plus aigu, le
sentiment tend plus vers la confiance, comme I’écrivait Arnim.

«Musik fiir Riiume, ¢’est Pespace», écrit Walter Fahndrich'.
«Musik fiir Riume, c’est le temps qui constitue 'espace et
qui s’y étend. En s’y étendant, en nouant des réseaux, en
constituant des figures autour de ses points de liaisons; des
sculptures; des gestes musicaux; des états d’énergie. Rappe-
lant ce qui se détourne de I'eil, faisant revivre ce dont le son
a disparu, le temps devient espace.» Et il cite a ce propos
Marcel Duchamp: «Un souffle est une sculpture.» Cela aussi:
Ces Sons respirent, on respire avec eux.

Fihndrich aimerait ainsi ouvrir un large espace, quelque
chose que I'on puisse percevoir avec I'eeil et I'oreille, mais
qui, au sens large, stimule aussi la pensée. Cela fait peut-étre
naitre, dans I’esprit de celui qui écoute et regarde autour
de lui, des espaces de représentation qui dépassent ce qui
s’ouvre immédiatement aux sens. Juste grace a ces sons qui
volent a travers la vallée, qui la percent, méme s’ils ne 'enve-
loppent pas, qui teintent acoustiquement notre regard, avec
discrétion et douceur. Le regard se transforme, avec le

crépuscule, avec le son. L’audition et la sensation se trans- Rectification

forment ainsi. Ce n’est pas grand chose, une petite impulsion Nous avons malheureusement mal orthographié le nom de
due a la musique, et pourtant, la nature vous apparait avec l’auteur de article sur Sciarrino dans le numéro précédent
une beauté renouvelée. (65): il fallait lire celui de Grazia Giacco,en lieu et place de

(Traduit de I'allemand par Olivier Mannoni) Grazia Graccho. Avec toutes nos excuses!. 32/33



	Le regard se transforme avec l'audition : "Musik für Räume" de Walter Fähndrich

