Zeitschrift: Dissonance
Herausgeber: Association suisse des musiciens

Band: - (1999)

Heft: 62

Artikel: De la nécessité d'avoir un systéme et de ne pas en avoir : la forme en
tant que processus chez les premiers Romantiques et chez lannis
Xenakis

Autor: Skrzypczak, Bettina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927889

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE LA NECESSITE D’AVOIR UN SYSTEME
ET DE NE PAS EN AVO'R PAR BETTINA SKRZYPCZAK

La forme en tant que processus chez les premiers Romantiques et chez lannis Xenakis

La plupart des mythes de la Création situent I'origine de
I'ordre universel dans un chaos divin. Dans cette acception,
le chaos n’est pas I’absence d’ordre, mais la potentialité pure
qui précede I'instauration progressive de ’ordre. Ce dernier
résulte de la métamorphose — soit spontanée, soit sous I'effet
de I'intervention divine — du chaos en cosmos.

Deés I’Antiquité, les penseurs n’ont cessé de méditer sur
ce chaos mythologique. Hésiode y voyait un «vide béant»,
une certaine unité de puissances spirituelles. Anaxagore
interprete le chaos comme situation originelle d’entropie
complete, dont surgiraient des structures ordonnées par
une succession de sélections. Chez Ovide, enfin, un proces-
sus de métamorphose remplace 'entropie et la sélection ;
comme chez Anaxagore, la substance primitive consiste en
«germes» de toutes choses ; ces germes ne sont pas tenus
pour statiques, cependant, ce sont des processus instables.
C’est a ces tentatives de circonscrire la notion de chaos que
se rattachera plus tard la «physique transcendantale» des
premiers Romantiques.

EXPERIENCE DE L’INSTANT
ET PENSEE PROCESSUELLE

La physique transcendantale «traite de la nature avant
qu’elle ne soit nature — au stade ot le mélange et le mouve-
ment (la matiere et I'énergie) sont encore un. Son contraire
est le chaos. Transformation du chaos en ciel et terre harmo-
nieux.»' Dans le contexte de sa «philosophie de la mytholo-
gie», Friedrich Wilhelm Johannes Schelling voit justement en
Hésiode le proto-philosopohe, et dans les conceptions de ce
dernier, «le premier frémissement d’une pensée abstraite qui
se dégage du mythologique, les premiers tressaillements
d’une philosophie libre»?.

Les theses de premiers Romantiques peuvent étre consi-
dérées comme opposées a celles des philosophes des Lu-
mieres, qui excluaient le chaos de leur champ d’étude, ou le
réduisaient tout au plus a un cas particulier — indésirable —

d’une réalité par ailleurs ordonnée. L'interprétation roman-
tique du mythe ne débouche cependant pas sur le culte de
l'irrationnel et de 'amorphe, elle décrit bien plutot le chaos
comme «confusion ordonnée». Dans son «Entretien sur la
poésie», Friedrich Schlegel parle par exemple d’une «symé-
trie charmante de contradictions» : «Car toute poésie doit
commencer par suspendre le cours et les lois de la raison
raisonnante, et nous replacer dans la belle confusion de la
fantaisie, dans le chaos originel de la nature humaine, dont
je ne connais jusque-la pas de symbole plus beau que le
fourmillement bigarré des anciens dieux.»’

Dans les déclarations des premiers Romantiques, I’accep-
tion positive du chaos est liée au changement qui intervient
alors dans la conception de I’ordre universel : le paradigme
newtonien d’un ordre explicable par la seule mécanique se
voit remis en question. Le principe fondamental de la méca-
nique classique est de ramener la complexité du monde a
des lois universelles simples, idée qui dominera longtemps
la représentation que I’époque se fait de la nature, mais qui
impregne aussi plusieurs domaines des sciences, de la théo-
logie et des arts. Or la conception newtonienne du monde
atteint ses limites dans le monde des étres vivants ; Kant
releve déja que «’organisation de la nature (organique)

n’a rien d’analogue avec une des causalités que nous
connaissons.»*

Ce point de vue souleve aussi la question de la force
vitale, orientée ou constituante, qui, chez Newton, est une
«force aveugle». Dans la Critique du jugement, Kant la
rapproche de la finalité de la nature : «Pour admettre
qu’une chose n’est possible que comme fin, [...] il faut
non pas que sa forme soit possible en vertu des lois de
la nature [...], mais que sa connaissance empirique,
d’apres ses causes et ses effets, exige des concepts ration-
nels [...]. Une chose existe en tant que fin naturelle si elle
est cause et effet par elle-méme.»* En partant de I'idée de
finalité de la nature, Kant trouve le principe d’auto-orga-
nisation.

1. Novalis, Das Allge-
meine Brouillon, Ecrits,
tome 2, Darmstadt
1978, p. 479.

2. Friedrich Wilhelm
Josef Schelling, Philo-
sophie der Mythologie,
tome 2, Darmstadt
1973, p. 45.

3. Friedrich Schlegel,
Kritische und theore-
tische Schriften, Stutt-
gart 1977, p. 195.

4. Immanuel Kant,
Kritik der Urteilskraft,
Berlin 1755, p. 64.

5. Immanuel Kant,
Kritik der Urteilskraft,
p. 64, cité d’apres G.
Kiippers et R. Paslack,
Nattirliche Ursachen
von Ordnung und
Organisation, in: Giin-
ter Kiippers, Chaos
und Ordnung. Formen
der Selbstorganisation
in Natur und Gesell-
schaft, Stuttgart 1996,
p.51.



L’auto-organisation figure désormais au centre de la ré-
flexion romantique sur la notion de chaos : «chaotique, mais
organis¢ en soi», déclare par exemple Friedrich Schlegel.
C’est la I’élément fondamental qui manifeste la différence
par rapport a un équilibre entropique, sans structure. Le
chaos passif, entropique, doit devenir actif pour que quelque
chose de nouveau surgisse. «<Dans le monde a venir, tout
devient comme dans ’ancien monde — et pourtant tout
change. Le monde a venir est le chaos raisonnable. Le chaos
qui s’interpéneétre.»®

Le chaos ainsi ordonné présente un degré de complexité
si élevé qu’il ne se laisse plus appréhender par les lois finies
de la raison pure. Organisation, causalité et évolution sont
réinterprétées dans une nouvelle perspective théorique,
'amorphe et le productif se rapprochent. Schelling écrit :
«A T'origine, la productivité tend vers 'amorphe. Si la
productivité tend vers I'amorphe, elle est, objectivement
parlant, Pamorphe absolu.»’ Ce qui est fortuit et processuel
gagne en importance. Ce ne sont plus les choses existantes,
les entités, qui sont au centre de I’attention, mais les proces-
sus. Parallelement, la notion d’harmonie évolue : Schlegel
parle d’'une «harmonie des contraires». La littérature com-
prise comme étant soumise aux processus, comme reflet
dynamique de la pensée sociale, trouve sa forme la plus
adéquate dans les recueils de fragments des premiers
Romantiques ; on voit apparaitre des ceuvres comme
Pollen de fleurs de Novalis ou les Fragments de I’Atheneum
et du Lycéum de Friedrich Schlegel. Le fragment est en effet
ouvert de tous cOtés et stimule la réflexion ; les fragments
ne révelent leur sens
qu’a ceux qui sont capables de découvrir les relations croi-
sées complexes par la lecture active, et de pratiquer ainsi
la «pensée romantique active». Friedrich Schlegel insiste
sur «'interdépendance étroite de toutes choses», non pas
au sens d’une succession linéaire, mais d’un processus dyna-
mique et composite. Quant a Novalis, il associe la diversité
au concept de liberté : «Plus les membres du tout sont

Friedrich Schlegel
en 1810

divers [...], plus la liberté absolue est ressentie vivement [...].

La diversité engendre I’énergie et la vivacité de la liberté
pratique, 'enchainement Pactivité de la liberté théorique.»®

L’ABSENCE DE FORME,
FORME SUPREME

Le postulat romantique qui exige de penser a la fois systé-
matiquement et non systématiquement nécessite une dualité
de la perception : «Il est tout aussi mortel pour I'esprit
d’avoir un systeme que de ne pas en avoir. Il lui faudra donc
décider d’associer I'un et 'autre.»” Cette philosophie para-
doxale du romantisme aboutit a la conception d’un tout in-
compréhensible, dont la pensée s’approcherait par plusieurs
voies. Comme la notion de tout est idéale, ce dernier ne
peut étre déterminé completement ; il se manifeste cepen-
dant dans une foule d’approximations possibles ; en effet,
«les frontieres extrémes se repoussent a I'infini, si bien qu’on
ne produira que des membres intermédiaires de la synthese,
jamais la synthese ultime.»'°

Appliqué au concept du temps, cela signifie que «le géné-
ral» s’incarne dans chaque instant. «Dans chaque instant,
dans chaque phénomene, c’est le tout qui est en jeu.»!! Cette
expérience de I'instant possede une dynamique qui exprime
le mouvement du champ temporel et constitue la base de la
mise en forme poétique de «I’étre». Pour Novalis, la poésie
est une forme d’actualisation, qui fait ressurgir «la situation
originelle de I'apparence», contrairement a la situation ori-
ginelle puisée dans «I’étre», ou le sujet retombe dans son
propre néant.

Le programme épistémologique des débuts du roman-
tisme, qui €leve en principe universel la recherche par
approximation de I'infini, aboutit a un bouleversement
structurel dans diverses disciplines scientifiques et formes

artistiques. Pour les mathématiques, cela signifie par exemple

qu’elles ne sont plus seulement la science des grandeurs,
mais qu’elles apparaissent aussi comme une «forme de pro-

6. Novalis, Das Allge-
meine Brouillon, Ecrits,
tome 2, Darmstadt
1978, p. 514.

7. Friedrich Wilhelm
Josef Schelling, Einlei-
tung zu seinem Ent-
wurf eines Systems
der Naturphilosophie,
Stuttgart 1988, p. 49.

8. Novalis, Fichte-
Studien, Ecrits, tome
2, Darmstadt 1978,
p. 181.

9. Friedrich Schlegel,
Athendums-Fragmente,
Stuttgart 1997, p. 82.

10. Friedrich Wilhelm
Josef Schelling, Einlei-
tung zu seinem Ent-
wurf eines Systems
der Naturphilosophie,
Stuttgart 1988, p. 62.

11. Novalis, Fichte-
Studien, Ecrits, tome
2, Darmstadt 1978,
p: 159.

16/17



cédé méthodique» (Novalis). La méthode mathématique
est donc un procédé intuitif, qui «ne déduit pas a partir de
notions, mais construit des notions». Novalis en vient ainsi
a parler de «poétique des mathématiques». Selon ce pro-
gramme, la philosophie deviendra un «systeme de 'unité
aussi multiple que possible, un systeme de I’extension infi-
nie» ; «elle ne comprend que des lois d’orientation et non
des contenus ou la forme de ces derniers, au sens courant.
Elle n’est ni formelle ni matérielle.»!?

Dans les arts aussi, un nouveau sentiment du temps et de
I’espace s’instaure progressivement a partir de la seconde
moitié du XIX¢ siecle, et du méme coup une nouvelle
conception de la forme. Schelling approfondit 'idée de
«l’amorphe absolu» dans sa philosophie de I'art : «I’absence
complete de forme» passe pour «la forme supréme, absolue»,
car «dans I’absolu, le chaos n’est pas seulement négation
pure de la forme, mais amorphie (Formlosigkeit) de la forme
la plus élevée et la plus absolue, de méme qu’inversement, la
forme la plus élevée et la plus absolue réside dans I’'amor-
phie»'?. En outre, «la notion du divorce absolu» est capitale
pour les arts, car «leur grand effet repose justement sur cette
séparation des formes»'4.

DU ROMANTISME A LA THEORIE
DU CHAOS

Les notions et les visions des débuts du romantisme es-
quissées ici révelent des similitudes surprenantes avec la
théorie du chaos, dont il a beaucoup été question ces vingt
dernieres années. L’étonnant est d’ailleurs de constater
combien il a fallu de temps pour que plusieurs des theses du
romantisme précoce aient été comprises non pas comme des
visions, mais des faits scientifiques concrets. Dans les arts,
qui, depuis la seconde moitié¢ du XIX¢ siecle, se soucient de
moins en moins des formes fixes, mais qui s’intéressent
d’autant plus aux forces, aux énergies et aux relations, les
effets des théories romantiques se remarquent plus tot. Le

lannis Xenakis
en 1963

rapport des formes artistiques avec le désordre, la non-linéa-
rité, devient un sujet qui passe de plus en plus au premier
plan.

Pour la musique, art enraciné dans le temps, le modele qui
sera désigné ultérieurement, en physique, par la notion de
«temps irréversible», acquiert une importance fondamentale.
Il s’agit d’une conception ouverte et créative du temps, qui
se distingue du modele dynamique classique de la fleche du
temps. Selon Ilya Prigogine, théoricien du chaos, le temps
devient «la mesure de I’évolution intérieure d'un systeme»,
a quoi est associée la genese de structures nouvelles. En
musique, la nouvelle conception du temps signifie la rupture
d’avec la symétrie temporelle, c’est-a-dire que les sections du
temps ne sont plus définies par les temps accentués, mais par
des successions irréversibles de processus.

Le temps et la forme deviennent étroitement interdépen-
dants ; dans les systemes dynamiques, la forme est produite
par le chaos. La question se pose alors de savoir ce qui se
forme, et comment. Le «comment» se rapporte a la structure
et a ses lois, le «quoi» demande comment le concept de
chaos doit étre compris et interprété. Il y a la deux possibili-
tés fondamentales : 'interprétation positive tient le chaos
pour un état de créativité complexe, dont la cible est un
point idéal (c’est la position des premiers Romantiques) ; vu
négativement, le chaos symbolise la passivité et ’absence de
sens (chez Nietzsche, par exemple, ot il n’a ni sujet ni fin).

DE L’ANTIQUITE A LA MODERNITE:
XENAKIS

La musique du XX¢ siecle connait les deux interprétations,
qui se manifestent surtout par le rapport entre le déterminé
et 'indéterminé dans la conception de la grande forme
(par exemple le degré d’aléatoire). On peut encore se poser
une autre question : comment le passé (au sens de passé
«ouvert», selon Prigogine) se laisse-t-il projeter sur le pré-
sent pour obtenir I'impulsion d’un nouveau processus dyna-

12. Novalis, Fichte-
Studien, Ecrits, tome
2, Darmstadt 1978,
p. 202.

13. Friedrich Wilhelm
Josef Schelling, Texte
zur Philosophie der
Kunst, Stuttgart 1982,
p. 256.

14. Ibidem., p. 173



mique ? La méthode de composition de Iannis Xenakis nous
en fournira une breve explication.

En tant que citoyen grec, Xenakis bénéficie d’un arricre-
plan différent de celui de ses confreres européens. Tout
comme son esthétique, sa technique de composition est
influencée par I’Antiquité hellene, ce que démontrent plu-
sieurs éléments de sa grammaire musicale. Mais I’évolution
de I'ceuvre de Xenakis fait aussi apparaitre une proximité
marquée avec les théoremes de la théorie du chaos, dont
nous avons déja relevé les origines chez les premiers
Romantiques.

1. Xenakis adopte une position critique vis-a-vis de la pen-
sée polyphonique linéaire'. Il propose au contraire un uni-
vers sonore fait de masses, de nuages et de galaxies, univers
régi par de nouvelles lois, qui reglent par exemple la densité,
le degré d’ordre ou la vitesse des changements. Pour les mai-
triser, Xenakis se sert du calcul des probabilités, qui devient
la source de sa musique «stochastique» (dans ce cadre, la
polyphonie linéaire devient un cas particulier).

Sur ce fond de tradition antique et de formalisation ma-
thématique, Xenakis découvre premierement de nouvelles
gammes, les modeles de I’Antiquité étant réinterprétés a la
lumiere de la théorie mathématique des filtres. Deuxieme-
ment, 'adoption du glissando révolutionne le systeme
tonal, car le glissando devient la mesure de la durée et de la
vitesse ; la note fixée a une hauteur particuliere devient donc
un cas particulier de la courbe du glissando. La musique se
transforme en processus de transition perpétuelle et perd
son caractere d’évolution linéaire guidée par la fleche du
temps. Enfin le rythme est certes périodique, mais la super-
position de plusieurs périodicités crée un effet d’apériodi-
cité. La technique de composition de Xenakis est caractéri-
sée en outre par 'opposition de masses sonores contrastées
et organisées, qui fonctionnent séparément ou par chevau-
chement. La superposition des blocs aboutit a un flou déli-

béré de la forme!°.

Wassily
Kandinsky:
«Doppelklang»
de «Point,
Ligne , Plan»

2. Nourri d’Antiquité grecque (Aristoxene, par exemple),
Xenakis souligne la nécessité de critiquer le systeme dia-
tonique. Au systeéme tonal post-médiéval, il oppose les
systemes beaucoup plus riches et compliqués de I’ Antiquité
grecque et de la musique pré-chrétienne (Byzance, en parti-
culier). La musique des temps pré-chrétiens n’était pas fon-
dée sur des gammes ou des modes d’octave, mais sur les
tétracordes et ce qu’on appelait les «systemes», soit la
combinaison de plusieurs tétracordes. Leurs structures diffé-
renciées proviennent de I’enchainement fluide de certains
éléments nettement hiérarchisés. Ainsi, le ton entier se divise
en différentes fractions : le demi-ton (1/2), le diese chroma-
tique minimal (1/3), le di¢se enharmonique minimal (1/4). La
position de ces intervalles dans le tétracorde, c’est-a-dire au
sein d’une quarte pure, en détermine le type : le tétracorde
sera donc appelé enharmonique, chromatique ou diatonique.

Chez Aristoxene, cette hiérarchie est complété par les
«algorithmes de la transition» (métaboles), qui traitent du
passage d’un systeme a I’autre, d’'un mode a 'autre, etc.
Dans le modele tonal, par exemple, il n’existe que deux
métaboles : la transposition et la modulation. Xenakis
rapproche en revanche — de facon différenciée — le concept
de métabole de la théorie mathématique des filtres.

3. Lintérét de Xenakis pour les traités d’Aristoxéne est
étroitement lié a ses réflexions critiques sur ['agencement
linéaire du temps dans la musique européenne. Au concept
qu’il a inventé d’«architecture extra-temporelle», il oppose
celui de la «catégorie temporelle» ; ainsi, la gamme est une
catégorie extra-temporelle, tandis qu'un événement donné
se range dans les catégories temporelles. Xenakis déclare
encore : «Pour pouvoir comprendre le passé€ et le présent
universels, et préparer I'avenir, il importe de saisir la diffé-
rence entre les structures, architectures, organismes sonores,
d’une part, et leurs manifestations temporelles, de I'autre.
[...] On peut se représenter le temps comme un tableau
noir vide. Sur ce tableau, on peut représenter divers

15. 1954, cf. Gravesa-
ner-Blédtter n° 1 et n° 6.

16. Wassily Kandinsky
a d’ailleurs défendu
des principes ana-
logues : «Une compo-
sition peut consister
en plusieurs blocs
contrastés. Les
contrastes peuvent
avoir un caractere
disharmonieux. Malgré
cela, on obtient I'im-
pression de I’harmonie
idéale du tout en utili-
sant correctement les
contrastes.» (Wassily
Kandinsky, Punkt, linia,
Plaszczyzna, Varsovie
1986 [traduction de
I'auteur]).

18/19



symboles, relations, organismes abstraits et architectures.
L’expérience consciente résulte de la collision des architec-
tures-organismes situés hors du temps avec la réalité de
I'instant.»'

Dans ce contexte, il vaut sans doute la peine de citer le
terme grec de «eonta» et ses implications, d’autant plus qu’il
sert également de titre a une ceuvre de Xenakis. Les Grecs
n’utilisent pas seulement la notion d’eonta («ce qui est»)
pour décrire le présent, mais aussi le passé et le futur. «Tous
deux [le passé et le futur] sont un mode du présent, le pré-
sent absent. Pour le présent effectif, les Grecs utilisent I’ex-
pression <ta pareontar, le préfixe «para> signifiant <a coté de,
pres de>. Cette explication de eonta montre que, dans le vécu
grec, le présent reste ambigu.»'®

De différentes manieres, Xenakis met donc en question
les modeles traditionnels de ["organisation du temps et du
rythme. Dans sa musique, le temps n’apparait pas comme
succession de valeurs régulicres, il se fluidifie et devient
processus.

4. Contrairement a certains compositeurs de son époque,
comme John Cage, Xenakis ne défend pas I'idéologie de
I'indifférenciation du sujet. Dans le domaine des formes, cela
ressort par exemple du rapport «équilibré» entre le détermi-
né et I'indéterminé, ce dernier pouvant se révéler intuition
fortuite (du compositeur). On aboutit ainsi a 'apparition
d’événements tout a fait inattendus dans les structures.

Du point de vue du systeme chaotique, I'introduction dans
le déroulement sonore d’éléments porteurs d’une qualité
nouvelle — une note stationnaire, par exemple, au milieu
d’un faisceau de glissandos — est ressentie comme un tour-
nant critique. Le nouvel événement peut conduire a la mo-
dification inattendue de toute la structure, la révolutionner,
en quelque sorte. Il en va de méme des masses sonores
complexes et de leur influence réciproque, comme dans
Pithoprakta (p. 44 de la partition).

Un autre point critique résulte de 'amoncellement de
petites sections de caractere différent, qui survient souvent
en méme temps que la densité diminue (Pithoprakta, p. 16).
Il se forme alors des «iles», qui attirent justement I'attention
du fait de leur singularité — et du fait de la faible densité.
Lauditeur se voit offrir un coup d’ceil sur la «vie intérieure»
de la masse sonore, le moment individuel entre dans le champ
de vision. Simultanément, la prévisibilité de la suite se réduit
ou devient impossible, ce qui permet la constitution de
formes surprenantes, sans cesse nouvelles (Pithoprakta, p. 16).

La surprise, 'incompréhensible peuvent donc se transfor-
mer peu a peu en transparence, comme dans Persephassa
(1969) pour six percussionnistes. Le début est un tutti ; les
enchainements de coups des joueurs deviennent progressive-
ment plus complexes, le tableau d’ensemble plus flou, jus-
qu’a ce que tous les exécutants se retrouvent dans des struc-
tures complexes. Cela rappelle — et ce n’est certainement
pas un hasard — un élément central de la théorie du chaos :
«Indépendamment du degré de rapprochement de deux
solutions apériodiques, celles-ci finiront par s’éloigner.» "

On ressent un effet du méme genre dans plusieurs
passages en glissando des ceuvres d’orchestre de Xenakis,
ol des faisceaux de glissandos progressant dans la méme
direction se détachent régulierement de la masse des
glissandos produits «arbitrairement» par les instruments
individuels. Ces occurrences sont ressenties comme des cas
particuliers, qui forment autant de points de cristallisation.
L’expérience de la forme libre, constituée a partir de I'inté-
rieur, n’est donc possible que grace au «basculement» mo-
mentané dans une loi nettement perceptible. Le risque de se
confronter au chaos est assumé, la synchronie surgie de cet
état chaotique devient cas particulier.

«Quand, dans une ceuvre, écrit Georg Lukacs, il n’y a
que le chaos, ce dernier devient lui-méme faible et sans
force, parce qu’il n’est présent qu’a I’état brut, empirique,
hésitant, immuable, sans mouvement (...). Ce n’est que dans
ce qui a recu une forme que I’on éprouve la métaphysique
de 'amorphe : on ressent que le chaos est le principe

universel.»”"

17. lannis Xenakis, Auf
dem Weg zur Metamu-
sik, Res Facta, Varso-
vie 1978 (traduction de
I"auteur).

18. Martin Heidegger,
Holzwege, Frankfurt
1963, p. 319 f.

19. Otto Loistl et Iro
Betz, Chaostheorie.
Zur Theorie nichtlinea-
rer dynamischer Syste-
me, Oldenbourg 1993,
p. 39.

20. Georg Lukacs, Die
Seele und die Formen,
Berlin 1911, p. 317.



lannis Xenakis:
Synopsis du début de

J:GO
O} @ ® ® ® ®

«Persephassa» Tutti © lo lo lo Io l oz l
$ ] # $ $
in: »p T ———_f
Musik-Konzepte,
Vol. 54/55, p. 107 J Spieler A H i
= Spiel , @ =Tutti
d=120 @
-
é * - I I 2 Takte
- - -
? 3 - I l I l 4 Takte
2 - -
J - I I 3 Takee

A

B

ZJC
54

E

S!F

m:;l‘!:ux‘l s !J’J’:‘?l |
o

erste rhythmische
Gestalt

A 1-2-3@ 1-8 1-2{8] 1-2-3-2-[5]

18 il e qumuluul-ﬁ

R e S T

PPPF>PP PP >PP < p PP

®
v b oo fdddld § 4
b4 Loy

e 44|49 43

A

e

Qg
W 0w

[ o]
o

N Q| W Ugn| W Uy W Vgl W Uy

g
o
L ——pp

Ia-.

LTEIL

Anfang:
Wirbel (sehr lang)

Fortsetzung:
a) Klangpunkre

1) Punkte

2) Punkte und kurze Wirbel
{Ubergang)

b) Rhythmische Gestalten
m  (und Wirbel:
lang - sehr lang -
[spater kurz])

Ubergang zu periodischer
Bewegung

20/21



	De la nécessité d'avoir un système et de ne pas en avoir : la forme en tant que processus chez les premiers Romantiques et chez Iannis Xenakis

