
Zeitschrift: Dissonance

Herausgeber: Association suisse des musiciens

Band: - (1999)

Heft: 62

Artikel: De la nécessité d'avoir un système et de ne pas en avoir : la forme en
tant que processus chez les premiers Romantiques et chez Iannis
Xenakis

Autor: Skrzypczak, Bettina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927889

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE LA NÉCESSITÉ D'AVOIR UN SYSTÈME
ET DE NE PAS EN AVOIR PAR BETTINA SKRZYPCZAK

La forme en tant que processus chez les premiers Romantiques et chez Iannis Xenakis

La plupart des mythes de la Création situent l'origine de

l'ordre universel dans un chaos divin. Dans cette acception,
le chaos n'est pas l'absence d'ordre, mais la potentialité pure
qui précède l'instauration progressive de l'ordre. Ce dernier
résulte de la métamorphose - soit spontanée, soit sous l'effet
de l'intervention divine - du chaos en cosmos.

Dès l'Antiquité, les penseurs n'ont cessé de méditer sur

ce chaos mythologique. Hésiode y voyait un «vide béant»,

une certaine unité de puissances spirituelles. Anaxagore
interprète le chaos comme situation originelle d'entropie
complète, dont surgiraient des structures ordonnées par
une succession de sélections. Chez Ovide, enfin, un processus

de métamorphose remplace l'entropie et la sélection ;

comme chez Anaxagore, la substance primitive consiste en

«germes» de toutes choses ; ces germes ne sont pas tenus

pour statiques, cependant, ce sont des processus instables.

C'est à ces tentatives de circonscrire la notion de chaos que
se rattachera plus tard la «physique transcendantale» des

premiers Romantiques.

EXPÉRIENCE DE L'INSTANT
ET PENSÉE PROCESSUELLE

La physique transcendantale «traite de la nature avant

qu'elle ne soit nature - au stade où le mélange et le mouvement

(la matière et l'énergie) sont encore un. Son contraire
est le chaos. Transformation du chaos en ciel et terre
harmonieux.»1 Dans le contexte de sa «philosophie de la mythologie»,

Friedrich Wilhelm Johannes Schelling voit justement en

Hésiode le proto-philosopohe, et dans les conceptions de ce

dernier, «le premier frémissement d'une pensée abstraite qui
se dégage du mythologique, les premiers tressaillements

d'une philosophie libre»2.

Les thèses de premiers Romantiques peuvent être
considérées comme opposées à celles des philosophes des

Lumières, qui excluaient le chaos de leur champ d'étude, ou le

réduisaient tout au plus à un cas particulier - indésirable -

d'une réalité par ailleurs ordonnée. L'interprétation romantique

du mythe ne débouche cependant pas sur le culte de

l'irrationnel et de l'amorphe, elle décrit bien plutôt le chaos

comme «confusion ordonnée». Dans son «Entretien sur la

poésie», Friedrich Schlegel parle par exemple d'une «symétrie

charmante de contradictions» : «Car toute poésie doit

commencer par suspendre le cours et les lois de la raison

raisonnante, et nous replacer dans la belle confusion de la

fantaisie, dans le chaos originel de la nature humaine, dont

je ne connais jusque-là pas de symbole plus beau que le

fourmillement bigarré des anciens dieux.»3

Dans les déclarations des premiers Romantiques, l'acception

positive du chaos est liée au changement qui intervient
alors dans la conception de l'ordre universel : le paradigme
newtonien d'un ordre explicable par la seule mécanique se

voit remis en question. Le principe fondamental de la mécanique

classique est de ramener la complexité du monde à

des lois universelles simples, idée qui dominera longtemps
la représentation que l'époque se fait de la nature, mais qui

imprègne aussi plusieurs domaines des sciences, de la théologie

et des arts. Or la conception newtonienne du monde

atteint ses limites dans le monde des êtres vivants ; Kant
relève déjà que «l'organisation de la nature (organique)
n'a rien d'analogue avec une des causalités que nous
connaissons.»4

Ce point de vue soulève aussi la question de la force

vitale, orientée ou constituante, qui, chez Newton, est une
«force aveugle». Dans la Critique du jugement, Kant la

rapproche de la finalité de la nature : «Pour admettre

qu'une chose n'est possible que comme fin, [...] il faut

non pas que sa forme soit possible en vertu des lois de

la nature [...], mais que sa connaissance empirique,

d'après ses causes et ses effets, exige des concepts rationnels

[...]. Une chose existe en tant que fin naturelle si elle

est cause et effet par elle-même.»5 En partant de l'idée de

finalité de la nature, Kant trouve le principe d'auto-organisation.

1. Novalis, Das
Allgemeine Brouillon, Ecrits,

tome 2, Darmstadt
1978, p. 479.

2. Friedrich Wilhelm
Josef Schelling,
Philosophie der Mythologie,
tome 2, Darmstadt
1973, p. 45.

3. Friedrich Schlegel,
Kritische und theoretische

Schriften, Stuttgart

1977, p. 195.

4. Immanuel Kant,
Kritik der Urteilskraft,
Berlin 1755, p. 64.

5. Immanuel Kant,
Kritik der Urteilskraft,
p. 64, cité d'après G.

Küppers et R. Paslack,
Natürliche Ursachen

von Ordnung und
Organisation, in: Günter

Küppers, Chaos
und Ordnung. Formen
der Selbstorganisation
in Natur und
Gesellschaft, Stuttgart 1996,

p. 51.



Friedrich Schlegel

en 1810

L'auto-organisation figure désormais au centre de la
réflexion romantique sur la notion de chaos : «chaotique, mais

organisé en soi», déclare par exemple Friedrich Schlegel.
C'est là l'élément fondamental qui manifeste la différence

par rapport à un équilibre entropique, sans structure. Le
chaos passif, entropique, doit devenir actif pour que quelque
chose de nouveau surgisse. «Dans le monde à venir, tout
devient comme dans l'ancien monde - et pourtant tout
change. Le monde à venir est le chaos raisonnable. Le chaos

qui s'interpénétre.»6
Le chaos ainsi ordonné présente un degré de complexité

si élevé qu'il ne se laisse plus appréhender par les lois finies
de la raison pure. Organisation, causalité et évolution sont

réinterprétées dans une nouvelle perspective théorique,
l'amorphe et le productif se rapprochent. Schelling écrit :

«A l'origine, la productivité tend vers l'amorphe. Si la

productivité tend vers l'amorphe, elle est, objectivement
parlant, l'amorphe absolu.»7 Ce qui est fortuit et processuel

gagne en importance. Ce ne sont plus les choses existantes,
les entités, qui sont au centre de l'attention, mais les processus.

Parallèlement, la notion d'harmonie évolue : Schlegel

parle d'une «harmonie des contraires». La littérature comprise

comme étant soumise aux processus, comme reflet

dynamique de la pensée sociale, trouve sa forme la plus

adéquate dans les recueils de fragments des premiers
Romantiques ; on voit apparaître des œuvres comme
Pollen de fleurs de Novalis ou les Fragments de l'Atheneum
et du Lycéum de Friedrich Schlegel. Le fragment est en effet

ouvert de tous côtés et stimule la réflexion ; les fragments
ne révèlent leur sens

qu'à ceux qui sont capables de découvrir les relations croisées

complexes par la lecture active, et de pratiquer ainsi

la «pensée romantique active». Friedrich Schlegel insiste

sur «l'interdépendance étroite de toutes choses», non pas

au sens d'une succession linéaire, mais d'un processus
dynamique et composite. Quant à Novalis, il associe la diversité

au concept de liberté : «Plus les membres du tout sont

divers [...], plus la liberté absolue est ressentie vivement [...].
La diversité engendre l'énergie et la vivacité de la liberté

pratique, l'enchaînement l'activité de la liberté théorique.»8

L'ABSENCE DE FORME,
FORME SUPRÊME

Le postulat romantique qui exige de penser à la fois

systématiquement et non systématiquement nécessite une dualité
de la perception : «Il est tout aussi mortel pour l'esprit
d'avoir un système que de ne pas en avoir. Il lui faudra donc

décider d'associer l'un et l'autre.»9 Cette philosophie
paradoxale du romantisme aboutit à la conception d'un tout

incompréhensible, dont la pensée s'approcherait par plusieurs
voies. Comme la notion de tout est idéale, ce dernier ne

peut être déterminé complètement ; il se manifeste cependant

dans une foule d'approximations possibles ; en effet,
«les frontières extrêmes se repoussent à l'infini, si bien qu'on
ne produira que des membres intermédiaires de la synthèse,

jamais la synthèse ultime.»10

Appliqué au concept du temps, cela signifie que «le général»

s'incarne dans chaque instant. «Dans chaque instant,
dans chaque phénomène, c'est le tout qui est en jeu.»11 Cette

expérience de l'instant possède une dynamique qui exprime
le mouvement du champ temporel et constitue la base de la

mise en forme poétique de «l'être». Pour Novalis, la poésie

est une forme d'actualisation, qui fait ressurgir «la situation

originelle de l'apparence», contrairement à la situation

originelle puisée dans «l'être», où le sujet retombe dans son

propre néant.

Le programme épistémologique des débuts du romantisme,

qui élève en principe universel la recherche par
approximation de l'infini, aboutit à un bouleversement

structurel dans diverses disciplines scientifiques et formes

artistiques. Pour les mathématiques, cela signifie par exemple

qu'elles ne sont plus seulement la science des grandeurs,

mais qu'elles apparaissent aussi comme une «forme de pro-

6. Novalis, Das
Allgemeine Brouillon, Ecrits,
tome 2, Darmstadt
1978, p. 514.

7. Friedrich Wilhelm
Josef Schelling, Einleitung

zu seinem
Entwurf eines Systems
der Naturphilosophie,
Stuttgart 1988, p. 49.

8. Novalis, Fichte-
Studien, Ecrits, tome
2, Darmstadt 1978,
p. 181.

9. Friedrich Schlegel,
A thenäums-Fragmente,
Stuttgart 1997, p. 82.

10. Friedrich Wilhelm
Josef Schelling, Einleitung

zu seinem
Entwurf eines Systems
der Naturphilosophie,
Stuttgart 1988, p. 62.

11. Novalis, Fichte-
Studien, Ecrits, tome
2, Darmstadt 1978,
p. 159.

16/17



cédé méthodique» (Novalis). La méthode mathématique
est donc un procédé intuitif, qui «ne déduit pas à partir de

notions, mais construit des notions». Novalis en vient ainsi

à parler de «poétique des mathématiques». Selon ce

programme, la philosophie deviendra un «système de l'unité
aussi multiple que possible, un système de l'extension
infinie» ; «elle ne comprend que des lois d'orientation et non
des contenus ou la forme de ces derniers, au sens courant.
Elle n'est ni formelle ni matérielle.»12

Dans les arts aussi, un nouveau sentiment du temps et de

l'espace s'instaure progressivement à partir de la seconde

moitié du XIXe siècle, et du même coup une nouvelle

conception de la forme. Schelling approfondit l'idée de

«l'amorphe absolu» dans sa philosophie de l'art : «l'absence

complète de forme» passe pour «la forme suprême, absolue»,

car «dans l'absolu, le chaos n'est pas seulement négation

pure de la forme, mais amorphie (Formlosigkeit) de la forme
la plus élevée et la plus absolue, de même qu'inversement, la

forme la plus élevée et la plus absolue réside dans l'amor-
phie»13. En outre, «la notion du divorce absolu» est capitale

pour les arts, car «leur grand effet repose justement sur cette

séparation des formes»14.

DU ROMANTISME À LA THÉORIE
DU CHAOS

Les notions et les visions des débuts du romantisme
esquissées ici révèlent des similitudes surprenantes avec la

théorie du chaos, dont il a beaucoup été question ces vingt
dernières années. L'étonnant est d'ailleurs de constater
combien il a fallu de temps pour que plusieurs des thèses du

romantisme précoce aient été comprises non pas comme des

visions, mais des faits scientifiques concrets. Dans les arts,

qui, depuis la seconde moitié du XIXe siècle, se soucient de

moins en moins des formes fixes, mais qui s'intéressent
d'autant plus aux forces, aux énergies et aux relations, les

effets des théories romantiques se remarquent plus tôt. Le

rapport des formes artistiques avec le désordre, la non-linéarité,

devient un sujet qui passe de plus en plus au premier
plan.

Pour la musique, art enraciné dans le temps, le modèle qui
sera désigné ultérieurement, en physique, par la notion de

«temps irréversible», acquiert une importance fondamentale.

Il s'agit d'une conception ouverte et créative du temps, qui

se distingue du modèle dynamique classique de la flèche du

temps. Selon Ilya Prigogine, théoricien du chaos, le temps
devient «la mesure de l'évolution intérieure d'un système»,
à quoi est associée la genèse de structures nouvelles. En

musique, la nouvelle conception du temps signifie la rupture
d'avec la symétrie temporelle, c'est-à-dire que les sections du

temps ne sont plus définies par les temps accentués, mais par
des successions irréversibles de processus.

Le temps et la forme deviennent étroitement interdépendants

; dans les systèmes dynamiques, la forme est produite

par le chaos. La question se pose alors de savoir ce qui se

forme, et comment. Le «comment» se rapporte à la structure
et à ses lois, le «quoi» demande comment le concept de

chaos doit être compris et interprété. Il y a là deux possibilités

fondamentales : l'interprétation positive tient le chaos

pour un état de créativité complexe, dont la cible est un

point idéal (c'est la position des premiers Romantiques) ; vu

négativement, le chaos symbolise la passivité et l'absence de

sens (chez Nietzsche, par exemple, où il n'a ni sujet ni fin).

DE L'ANTIQUITÉ À LA MODERNITÉ:
XENAKIS

La musique du XXe siècle connaît les deux interprétations,
qui se manifestent surtout par le rapport entre le déterminé

et l'indéterminé dans la conception de la grande forme

(par exemple le degré d'aléatoire). On peut encore se poser
une autre question : comment le passé (au sens de passé

«ouvert», selon Prigogine) se laisse-t-il projeter sur le présent

pour obtenir l'impulsion d'un nouveau processus dyna-

12. Novalis, Fichte-
Studien, Ecrits, tome
2, Darmstadt 1978,
p. 202.

13. Friedrich Wilhelm
Josef Schelling, Texte

zur Philosophie der
Kunst, Stuttgart 1982,

p. 256.

14. Ibidem., p. 173



Wassily

Kandinsky:

«Doppelklang»
de «Point,

Ligne, Plan»

mique La méthode de composition de Iannis Xenakis nous

en fournira une brève explication.
En tant que citoyen grec, Xenakis bénéficie d'un arrière-

plan différent de celui de ses confrères européens. Tout
comme son esthétique, sa technique de composition est

influencée par l'Antiquité hellène, ce que démontrent
plusieurs éléments de sa grammaire musicale. Mais l'évolution
de l'œuvre de Xenakis fait aussi apparaître une proximité
marquée avec les théorèmes de la théorie du chaos, dont

nous avons déjà relevé les origines chez les premiers
Romantiques.

1. Xenakis adopte une position critique vis-à-vis de la pensée

polyphonique linéaire15. Il propose au contraire un
univers sonore fait de masses, de nuages et de galaxies, univers

régi par de nouvelles lois, qui règlent par exemple la densité,
le degré d'ordre ou la vitesse des changements. Pour les

maîtriser, Xenakis se sert du calcul des probabilités, qui devient
la source de sa musique «stochastique» (dans ce cadre, la

polyphonie linéaire devient un cas particulier).
Sur ce fond de tradition antique et de formalisation

mathématique, Xenakis découvre premièrement de nouvelles

gammes, les modèles de l'Antiquité étant réinterprétés à la
lumière de la théorie mathématique des filtres. Deuxièmement,

l'adoption du glissando révolutionne le système

tonal, car le glissando devient la mesure de la durée et de la

vitesse ; la note fixée à une hauteur particulière devient donc

un cas particulier de la courbe du glissando. La musique se

transforme en processus de transition perpétuelle et perd
son caractère d'évolution linéaire guidée par la flèche du

temps. Enfin le rythme est certes périodique, mais la

superposition de plusieurs périodicités crée un effet d'apériodi-
cité. La technique de composition de Xenakis est caractérisée

en outre par l'opposition de masses sonores contrastées

et organisées, qui fonctionnent séparément ou par
chevauchement. La superposition des blocs aboutit à un flou délibéré

de la forme16.

2. Nourri d'Antiquité grecque (Aristoxène, par exemple),
Xenakis souligne la nécessité de critiquer le système
diatonique. Au système tonal post-médiéval, il oppose les

systèmes beaucoup plus riches et compliqués de l'Antiquité
grecque et de la musique pré-chrétienne (Byzance, en
particulier). La musique des temps pré-chrétiens n'était pas fondée

sur des gammes ou des modes d'octave, mais sur les

tétracordes et ce qu'on appelait les «systèmes», soit la

combinaison de plusieurs tétracordes. Leurs structures
différenciées proviennent de l'enchaînement fluide de certains

éléments nettement hiérarchisés. Ainsi, le ton entier se divise

en différentes fractions : le demi-ton (1/2), le dièse chromatique

minimal (1/3), le dièse enharmonique minimal (1/4). La

position de ces intervalles dans le tétracorde, c'est-à-dire au

sein d'une quarte pure, en détermine le type : le tétracorde

sera donc appelé enharmonique, chromatique ou diatonique.
Chez Aristoxène, cette hiérarchie est complété par les

«algorithmes de la transition» (métaboles), qui traitent du

passage d'un système à l'autre, d'un mode à l'autre, etc.

Dans le modèle tonal, par exemple, il n'existe que deux

métaboles : la transposition et la modulation. Xenakis

rapproche en revanche - de façon différenciée - le concept
de métabole de la théorie mathématique des filtres.

3. L'intérêt de Xenakis pour les traités d'Aristoxène est

étroitement lié à ses réflexions critiques sur l'agencement
linéaire du temps dans la musique européenne. Au concept

qu'il a inventé d'«architecture extra-temporelle», il oppose
celui de la «catégorie temporelle» ; ainsi, la gamme est une

catégorie extra-temporelle, tandis qu'un événement donné

se range dans les catégories temporelles. Xenakis déclare

encore : «Pour pouvoir comprendre le passé et le présent
universels, et préparer l'avenir, il importe de saisir la

différence entre les structures, architectures, organismes sonores,
d'une part, et leurs manifestations temporelles, de l'autre.

[...] On peut se représenter le temps comme un tableau

noir vide. Sur ce tableau, on peut représenter divers

15. 1954, cf. Gravesa-
ner-Btätter n° 1 et n° 6.

16. Wassily Kandinsky
a d'ailleurs défendu
des principes
analogues : «Une composition

peut consister
en plusieurs blocs
contrastés. Les
contrastes peuvent
avoir un caractère
disharmonieux. Malgré
cela, on obtient
l'impression de l'harmonie
idéale du tout en
utilisant correctement les
contrastes.» (Wassily
Kandinsky, Punkt, linia,
Plaszczyzna, Varsovie
1986 [traduction de
l'auteur]).

18/19



symboles, relations, organismes abstraits et architectures.

L'expérience consciente résulte de la collision des

architectures-organismes situés hors du temps avec la réalité de

l'instant.»17

Dans ce contexte, il vaut sans doute la peine de citer le

terme grec de «eonta» et ses implications, d'autant plus qu'il
sert également de titre à une œuvre de Xenakis. Les Grecs

n'utilisent pas seulement la notion d'eonta («ce qui est»)

pour décrire le présent, mais aussi le passé et le futur. «Tous

deux [le passé et le futur] sont un mode du présent, le

présent absent. Pour le présent effectif, les Grecs utilisent
l'expression <ta pareonta>, le préfixe <para> signifiant <à côté de,

près de>. Cette explication de eonta montre que, dans le vécu

grec, le présent reste ambigu.»18

De différentes manières, Xenakis met donc en question
les modèles traditionnels de l'organisation du temps et du

rythme. Dans sa musique, le temps n'apparaît pas comme
succession de valeurs régulières, il se fluidifie et devient

processus.

4. Contrairement à certains compositeurs de son époque,

comme John Cage, Xenakis ne défend pas l'idéologie de

l'indifférenciation du sujet. Dans le domaine des formes, cela

ressort par exemple du rapport «équilibré» entre le déterminé

et l'indéterminé, ce dernier pouvant se révéler intuition
fortuite (du compositeur). On aboutit ainsi à l'apparition
d'événements tout à fait inattendus dans les structures.

Du point de vue du système chaotique, l'introduction dans

le déroulement sonore d'éléments porteurs d'une qualité
nouvelle - une note stationnaire, par exemple, au milieu
d'un faisceau de glissandos - est ressentie comme un tournant

critique. Le nouvel événement peut conduire à la

modification inattendue de toute la structure, la révolutionner,
en quelque sorte. Il en va de même des masses sonores

complexes et de leur influence réciproque, comme dans

Pithoprakta (p. 44 de la partition).
Un autre point critique résulte de l'amoncellement de

petites sections de caractère différent, qui survient souvent

en même temps que la densité diminue (Pithoprakta, p. 16).

Il se forme alors des «îles», qui attirent justement l'attention
du fait de leur singularité - et du fait de la faible densité.

L'auditeur se voit offrir un coup d'œil sur la «vie intérieure»
de la masse sonore, le moment individuel entre dans le champ
de vision. Simultanément, la prévisibilité de la suite se réduit

ou devient impossible, ce qui permet la constitution de

formes surprenantes, sans cesse nouvelles (Pithoprakta, p. 16).

La surprise, l'incompréhensible peuvent donc se transformer

peu à peu en transparence, comme dans Persephassa

(1969) pour six percussionnistes. Le début est un tutti ; les

enchaînements de coups des joueurs deviennent progressivement

plus complexes, le tableau d'ensemble plus flou,
jusqu'à ce que tous les exécutants se retrouvent dans des structures

complexes. Cela rappelle - et ce n'est certainement

pas un hasard - un élément central de la théorie du chaos :

«Indépendamment du degré de rapprochement de deux

solutions apériodiques, celles-ci finiront par s'éloigner.»19

On ressent un effet du même genre dans plusieurs

passages en glissando des œuvres d'orchestre de Xenakis,
où des faisceaux de glissandos progressant dans la même

direction se détachent régulièrement de la masse des

glissandos produits «arbitrairement» par les instruments

individuels. Ces occurrences sont ressenties comme des cas

particuliers, qui forment autant de points de cristallisation.

L'expérience de la forme libre, constituée à partir de l'intérieur,

n'est donc possible que grâce au «basculement»
momentané dans une loi nettement perceptible. Le risque de se

confronter au chaos est assumé, la synchronie surgie de cet

état chaotique devient cas particulier.
«Quand, dans une œuvre, écrit Georg Lukàcs, il n'y a

que le chaos, ce dernier devient lui-même faible et sans

force, parce qu'il n'est présent qu'à l'état brut, empirique,
hésitant, immuable, sans mouvement Ce n'est que dans

ce qui a reçu une forme que l'on éprouve la métaphysique
de l'amorphe : on ressent que le chaos est le principe
universel.»20

17. Iannis Xenakis, Auf
dem Weg zur Metamu-
sik, Res Facta, Varsovie

1978 (traduction de
l'auteur).

18. Martin Heidegger,
Holzwege, Frankfurt
1963, p. 319 f.

19. Otto Loistl et Iro
Betz, Chaostheorie.
Zur Theorie nichtlinearer

dynamischer Systeme,

Oldenbourg 1993,
p. 39.

20. Georg Lukàcs, Die
Seele und die Formen,
Berlin 1911, p. 317.



Iannis Xenakis:

Synopsis du début de

«Persephassa»

in:

Musik-Konzepte,
Vol. 54/55, p. 107

J«60
® © © ©

Tutti 0 jo |o |o 10i Ii Ii Ii i<

pp-==um

J—Spieler A, J =Tutti
J=120 ©

À* ~
3».

a-

2 Takte

l.TEIL
Anfang:
Wirbel (sehr lang)

Fortsetzung:
a) Klangpunkte

1) Punkte

l
4 Takte

3 Takte

(JXT)

©

> I-. iiüi I " IJJ»/
U

2) Punkte und kurze Wirbel
(Übergang)

GD 1-2-» g]

erste rhythmische
Gestalt

t-HJ 1 - 2-® l-2-t-4-[|]

D
iiJJ

ppp<p>pp

6

JJ-
£
0
1

ppp<p~>pp

JJiJ J/i J
c
%

WCA

J/JJ

B

2J1 C

Jd
E

3^ F

jjtr h. JJJJ
m H H

i
j»

JVC
S ipxvp

i s
:p

i0 ip
S
p

pp~=r0pz=^VP P

b) Rhythmische Gestalten

a (und Wirbel:
lang - sehr lang -
[später kurz])

Übergang zu periodischer
Bewegung

20/2 1


	De la nécessité d'avoir un système et de ne pas en avoir : la forme en tant que processus chez les premiers Romantiques et chez Iannis Xenakis

