
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2003)

Heft: 79

Artikel: Archaismus... oder: Eine dritte Welle der Moderne? Teil 2, Ein Brief an
einen Freund in der Andromeda-Galaxie

Autor: Schoeller, Philippe / Eidenbenz, Michael / Müller, Patrick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ARCHAISMUS... ODER: EINE DRITTE WELLE
DER MODERNE? VON PHILIPPE SCHOELLER

Ein Briefan einen Freund in der Andromeda-Galaxie (2. Teil)

MODERNITÄT DES ARCHAISMUS:
DIE UNENDLICHE GEGENWART

Die Moderne überraschte uns mit der Kühnheit und dem

blinden Wahnwitz, die Welt im Sinne eines Prinzips beständiger

Vitalität durch ihre Infragestellung zu definieren. Europa
soll überwunden werden, auch wenn der alte Kontinent reich

ausgestattet war für lebendige und enthüllende Aufklärung.
So erklärt sich der schnelle Aufstieg der zweiten Welle der

Moderne. Das Hören wird weitläufig, so in den baumartigen
Formen Beethovens op. 131. Das Prélude Debussys kündigt
sich an, doch auch das schlanke, wilde Raffinement und

der sinfonische Überschwang von Strawinskys Sacre du

Printemps, um am Vorabend des 21. Jahrhunderts allen

Klang in brennende Glut zu tauchen. Einerseits durch die

Zerstörung der Codes, dann durch eine radikale Verwandlung

der Grundlagen des Hörens. Es ist die Verführung
durch die Energien höchster Strahlkraft und Zukunfts-
trächtigkeit. Der Zauber von aus dem Vergessen hervorgegangener

Triebe. Die Perfektionierung des Tieres. Doch

auch, traurig eingeschlummert, unbekümmert, die sanfte

Selbstbefriedigung des Diogenes, die Moderne als

Überspitzung nicht des Ich, sondern des Selbst: Das Warholsche

Selbst, provozierend und oft entschieden zynisch - begleitet

von einem durch Wissen gewürzten Humor -, verneint jede
Vaterschaft und proklamiert das Selbst in schrecklichster

Tautologie: Kunst existiert, weil ich selbst existiere. Dada,
da sitzen hoch zu Pferd die kleinen Söhne des Meisters vom
Schach, Monsieur Marcel Duchamp höchstpersönlich, der

geniale, visionäre Schöpfer von La mariée mise à nu par
les célibataires, même. Das Selbst vergottet sich über den

Ruinen der Geschichte - einer lustigen Geschichte, da sie

von Natur aus die Konjugation der Dringlichkeit im Imperfekt

ist. Und natürlich ist es vergebliche Bemühung
vorzugeben, die Vergangenheit mit der Gegenwart verschmelzen

zu wollen. Die Vergangenheit ist Vergangenheit.
Doch dies: schnell, reisen wir hier mit den Worten und

Bildern in das Herz der Gegenwart, in diesen ersten Motor
der Moderne, diesen ersten Feuerstein des Archaischen.

Ich liebe dies: die Gegenwart ist die Unendlichkeit des

Augenblicks.

Die natürliche Gegenwart ist die Unendlichkeit der

Spuren. Sie begreift sie alle als gleich möglich. Alle können
sie sich aus der offenen Unendlichkeit heraus entwickeln.
Daher rührt der Aufruf zum Handeln, zum Plan, zur
Unternehmung. Es ist die Forderung der lebendigen Gegenwart,
die Unternehmung auf der Basis eroberter Zeit. Doch
wird die Zeit auch dem Kataster der kollektiven Handlung
unterworfen. Blöcke. Schüsse. Netze und Ordnungen der

Zeit. Hierin liegt das Korn des besitznehmenden Wahnwitzes

der Moderne, die Rückbindung an die Zeit, ihre Flucht
nach vorne zu der Perfektionierung der Maschinen - die

«kommenden Generationen» -, Kontrolle und Beherrschung
ohne Gnade. Das mächtige Rad der Gegenwart.

Gleichwohl.

Unter diesen universellen, unveränderlichen Bedingungen

entspricht die Geste des Imaginierens der Neuzentrierung
der unendlichen Natur des Augenblicks. Sie vertreibt mit
einem Wehen die Ordnungen und die Vorausbestimmungen
im umgekehrten Verhältnis zu den Wetten auf den modernen

Wahnwitz. Gefahr, also Rettung. Risiko, also Spiel,

unsicher, doch begehrend, das Feststehende zu besiegen.

Solange es Menschen gibt. So ist es. Die Gegenwart von

morgen wird immer grösser und glanzvoller sein als die

jetzige. Und morgen, das ist hier und jetzt. Tragische

Bestimmung. Untragbare Freiheit.
Indem das Reale sich durch die Entfaltung des Bewusst-

seins der leuchtenden Ungewissheit öffnet, entlaubt die

Gegenwart die Handlung, insofern sie baumartig verästeltes

Wissen ist. Dies bleibt die grosse, positive Lektion im
Getöse des vergangenen Jahrhunderts, des zwanzigsten.
Die Gegenwart ist wegen der Trägheit der Systeme nie
in ihrer Totalität voraussagbar. Im Handeln des wachen

Geistes führt die Unsicherheit der Zukunft zur unendlichen

Gegenwart. Die für das Reale empfängliche Gegenwart

bleibt die Bedingung, dass sich unterschiedliche

Bedeutungen entfalten können, weit zerstreut im Innern der

Zeit. Noch über das Staunen hinaus, das der Kindheit von
Kunst eigen ist, ruft die Unendlichkeit der Gegenwart die

Handlung hervor, ihre Wahl und ihre Erfüllung. Die
künstlerische Handlung, intuitive Wissenschaft, ist eine Übung in
Freiheit.



GEGENWART IM WERDEN

Dies mag der Grund sein für das heitere Wissen der
Interpretation - in der Musik wie in jeder anderen intuitiven
Wissenschaft, die ihr Denken der Übersetzung durch die

Schrift unterwirft. Die Gegenwart des Textes, die in unzähligen

Wiederholungen immer wieder erneuert wird, ermöglicht

immer und immer wieder verborgene Bedeutung. Es
sind nur die Traurigen und die Toten, die sich von der
Entfaltung des im Realen beheimateten Wissens nicht
überraschen lassen... Das Gesetz des Textes. Der tödliche Wahnwitz

des Geschriebenen: sichtbare Materialisierung, Fixum
des Gesetzes vom Text als Gewebe, Stütze der Wahrheit.
Referenz. Zwischen Text und Denken, Text und Ursprung
verleugnet die fassbare Schrift ihre unsichtbaren Wurzeln,
das Denken selbst, flüchtig, unbeständig, unfassbar.

Denn wer auch immer diese Erfahrung der Schrift, diese

immer gefahrvolle, bisweilen verstiegene Übung, sein

Denken, seine Imagination zu transkribieren, gemacht hat,
findet sich immer vor dem hellen Geheimnis wieder: Die
Gegenwart der Schrift ist unendlich an Möglichkeiten,
unendlich die Lesarten, wo sich Fragen und komplexe
Ordnungen öffnen; vielfältig sind auch die Türen, die sich

auf die Gegenwart einer unendlichen Existenz öffnen. Sei

es nun Zweifel, Geste, Flucht, Hypothese oder Perspektive:
dieses Unendliche der Gegenwart ist Beständigkeit und

Mysterium. Unser so natürliches Mysterium. Formuliert
oder nicht formuliert. Hier und jetzt, so beständig in seiner

Banalität, dass es leicht dem Vergessen anheim fällt. Der
künstlerische Akt, Vergegenwärtigung und Erhellung, ist da,

um daran zu erinnern.
Doch selbst der letzte Mensch besitzt diese Beständigkeit

des Tagesanbruchs.

Diese Haltung des Geistes und des Handelns gegenüber
einem Werden als beständige Gegenwart begründet das

Prinzip der Haltung gegenüber dem Leben, das Verhalten
des Modernen. Der Bogenschütze. Eine Ethik. Ein Konti-

nuum vom Denken zur Handlung. In welcher Epoche und

in welcher Kultur auch immer: Das Licht der Gegenwart
erhellt die Welt auch über die von der Moderne so

geschätzte Moral hinweg und lässt das Ungeahnte erscheinen

(vom augenblicklichen Pinselstrich des anonymen
Malers von Lascaux bis heute). Die Schrift, die den Geist

ins Sichtbare rückt, ist Trägerin dieses wertvollen Teiles

der Moderne. Zu den Quellen. Noch bevor die Schrift zum
Machtinstrument wird, ist sie Erfindung, Suche, Erkundung.
So ist auch die Musik des 20. Jahrhunderts. Übersteigert.
Extrem. Drang und Drohung haben die fordernde Botschaft

beherrscht.

DIE RETTUNG DER VERNUNFT DURCH
DAS WAHRNEHMENDE OHR

Erinnern wir uns an die musikalische Suche der Moderne, an

ihren Zenith am Ausgang des Zweiten Weltkrieges. Eine
kollektive Geste wünschte das Neue in seiner Totalität
heraufkommen zu lassen: Noch heute, ein halbes Jahrhundert später,

wird dies als zeitgenössische Musik bezeichnet. In dieser

zivilisatorischen Geste wurde auch ein Funke geboren, der über

die grosse, das kollektive Gedächtnis verzehrende Feuersbrunst

hinaus reicht. Dieser trägt den Namen Anton Webern.

Es ist dies die Suche nach Reinheit, frei von Verwandlung.
Es ging um die Rettung der Vernunft aus dem Chaos, worin

die Welt gestürzt war. Webern, der grosse Liebhaber der

Berge. (Ich möchte einmal einen Text lesen, der die Krisis

Edmund Husserls und das mutige und meisterhafte Werk

Anton Weberns zueinander in Beziehung setzt.)

Dank dieses Funkens zerplatzte die zweite Welle, so wie
auch ihr Gegenstück: die Suche nach jener Wut, die dem

Klanglichen selbst eigen ist. Und die ehrgeizigen jungen
Männer nahmen mit sicherem Talent die Zügel der Macht
in die Hand, mit gutem Recht übrigens. So konstruierte eine

Generation, die im Morgengrauen der Jahrhundertmitte
erschien, die sozialen und ökonomischen Infrastrukturen,
worin Erfindungskraft und Kreativität glaubhaft entstehen

und die Geheimnisse künstlerischer Qualität definiert
werden sollten. Die Geschichte wird uns sagen, was davon

zu halten ist.

DOPPELTE BEWEGUNG
DES ARCHAISMUS

Ich stelle hier meine Erfahrungen als Komponist dar. Ich

habe den Kristallisationsprozess eines Werkes immer als

dynamisch empfunden, als eine von Kraft- und Formerscheinungen

bewegte Topologie. Als eine Art Jagd, die begleitet
wird von einem Gefühl, das demjenigen beim Zusammensetzen

eines Puzzles ähnelt. Es sind Kräfte, oder vielleicht
eher Tendenzen, Orientierungen, Vektoren. Das Wehen des

schöpferischen Denkens ist ein Geheimnis.

Und diese Dynamik der Imagination wird gelenkt, entweder

durch das Schaffen von Ordnungen, durch Konstruktionen,

man könnte sie pazifistische Kräfte nennen; oder aber

durch Kräfte, die sich an wilderem Massstab orientiert:
das Schaffen von Unordnung, Chaos, einschliesslich aller

Abstufungen zwischen Unfall und Zerstörung; Kräfte der

Wildheit. Doch diese vom Pazifistischen bis zum Wilden
reichende Dynamik darf keinesfalls mit einem Lotteriespiel
zwischen Gut und Böse verglichen werden. Es gibt darin
keine Moral und keine Wahrheit, sondern einfach ein Spiel
der Energien und der Formen, vergleichbar einem Werden,
das eine Welt und ihre Gegenwelt formt. Welt und Gegenwelt,

so wie es die heutige Physik - einigermassen seltsam

übrigens - offenbart.
Es gibt durchaus einen pyromanischen Archaismus. Es ist

derjenige des Terrors, der rohen Gewalt und der Einheit, die

sich Wahrheit nennt. Es ist ein Archaismus des Rohen, des

mineralisch Rohen. Hier führt uns das Wehen auf gebrannte
Erde.

Die Künste haben sich dieser Region des Archaischen

immer bedient, und zwar, so würde ich sagen, in mehr oder

weniger starken Dosen, als sollte ihr Inhalt an die Energie
der Welt gebunden werden. Als sollte an das Rätsel der
universalen Materie erinnert werden. An die ganze siegreiche

Materie der Welt. Metaphysische Geste der Kunst. Das

musikalische Denken hat in verschiedenen Epochen diese

Tendenz und diese Grenze, die von mineralischer Starre ist,

auszunützen gewusst. Zerstören. Befestigen. Das Feuer.

Es gibt diese aggressive Gewalt des zwanghaften Gesetzes.

Es ist dies der sterile Akademismus von Harmonielehren, es

ist die Diktatur einer Reduktion des Denkens auf ein

einheitliches Prinzip, es ist das okzidentale Klavier als einziger

Ort von Musik, es ist die Einsetzung einer Ordnung des

selbstbewussten und selbstreflexiven Kalküls, das die Sinnliche

beherrscht. Es ist das Feuer, das sein Chaos aufzwingt,

oder, paradox, die Erstarrung. (Es gilt zu bemerken, dass,

je höher man auf Stufen der Industrialisierung emporsteigt,
desto komplexer die Drohung und die Gefahr gegenüber der

Komplexität des Lebens wird.)
Das Prinzip heisst: Vereinheitlichung oder Reduktion.

Monotheismus des Denkens.

Doch das Einfache ist nicht das Einheitliche. Es gibt auch

einen aufsteigenden Archaismus, der nach dem Sinn und dem

Wesen der Dinge sucht; es ist eine Bewegung der Reinigung, 10/11



der Reduktion und der Kristallisation, um den Beginn der

Dinge heraufkommen zu lassen, jene Stelle, wo die erste

Bewegung der Welt geboren ward, die erste Empfindung,
der Tagesanbruch, wo der Mensch sich gegenüber der Welt
öffnet - nicht als ein Gesetz, vielmehr als eine Dynamik des

Geboren-Werdens. Dieser erste Archaismus ist derjenige der

Kindheit von Kunst. Doch auch derjenige des Endes von
Zivilisationen, jene Übergangsphase, worin sie zu anderen

Ufern aufbrechen.

Beim pazifistischen Archaismus befindet sich der Mensch

mit der Natur in Übereinstimmung. Es ist ein Archaismus,
der friedfertige und symbolische Erfahrungen zwischen dem

Menschen und dem Realen kennt. Ein Archaismus der

anfänglichen Unerbittlichkeit, des pflanzlich oder tierisch
Rohen. Des lebenden Rohen. In ihm kündigt sich auch der
Wunsch an, ohne Grenzen zu wachsen und ein umfassendes

Gedächtnis der Realität zu erlangen.
Man verstehe mich recht. Es darf nicht darum gehen, in

eine mechanistische und manichäische Dialektik des

Denkens zurückzufallen: hier das Gute, dort das Böse. Es

kann hier nur um Tendenzen gehen, um die Orientierung
des Denkens und der Imagination, um die Tendenz zum
terroristischen oder zum pazifistischen Archaismus.

Bis zum gegenwärtigen Zeitpunkt leidet jene musikalische

Kunst, die man noch als zeitgenössische Musik bezeichnet,

unter sehr unterschiedlichen Einflüssen des terroristischen

Archaismus, hervorgegangen aus den Zwängen der Moderne
und aus der Suche nach dem Heil. Es sind dies drei Arten:
• So sind es die Zuckungen eines apriorischen Prinzips, in

jüngerer Zeit beispielsweise: Zahl, Fourier-Theorem,
physikalische Reihen oder Gleichungen, auch die Formen
des Pythagorismus - naturalistisch oder algebraisch -, die

Anwendung jedenfalls eines mehr oder weniger
diskontinuierlichen geistigen Systems, das taub und blind bleibt
gegenüber den intimen und komplexen Erfahrungen des

Sinnlichen selbst. Das Wollen der Moderne, die Hysterie
des Neuen, die Faszination für den Skandal. Sicherheit
des Numerischen, Kontrolle, koste es auch, was es wolle,
schliesslich die Möglichkeit zur Rechtfertigung und der

Triumph des Objektivismus.
• Oder es ist die zynische Regression, getauft auf den

Namen Neo- oder Post-Dingsbums, die sich in die Museen

zurückzieht, die Ausstattung unseres Gehörsinns mit
dumpfem Velours, doch auch das Gegenmuseum des

Hörens, das sich so Sicherheit schafft gegenüber der

Entropie der Welt. Es ist der Falschspieler der Moderne,
die Melancholie gegenüber der vollendeten Vergangenheit,

die Anbetung dessen, was war. Entfremdung.
• Oder es ist schliesslich die Anpassung an und die Reduktion

der Kunst auf den industriellen Markt und auf dessen

Unbildung in allen marktschreierischen Formen, die zu

Entfremdung und Abstumpfung führen. Der moderne

Zynismus, die Niederlage des Denkens, der Triumph
zerstörerischer Triebe, Erregung, Erregung und nochmals

Erregung bis zur erinnerungsentleerten Trance. Schlaf
oder Zerstörung jeder Genealogie. Sterile Landschaften.

Als diese drei Arten triumphiert der terroristische Archaismus

wie das Feuer. Er hat zumindest das Verdienst, uns daran zu

erinnern, was das Feuer in Wirklichkeit ist: Es kann faszinieren,

verwüsten oder zerstören. Nun gibt es noch viele Dinge,
die in unserem so grossen Gedächtnis, demjenigen eines

westlichen Musikers, zerstört werden können, zumal unsere
Musik sichtbar ist, schriftlich niedergelegt. Es ist einfach,
die Klaviere, die Geigen, die Gitarren oder die Theorben zu

zertrümmern, bisweilen ist es auch sympathisch (ob dies nun
mit der Hacke oder der Partitur geschieht, spielt eine kleine

Rolle), noch einfacher ist es, einige buntscheckige Granaten

in die Museen oder einige explosive Federhalter in die

Bibliotheken zu werfen, ein Kinderspiel schliesslich, die

herausgerissenen, auf dem Kopf stehenden Seiten
abzuschreiben - mit fünf Gramm Alkohol im Blut! Doch nun?

Was tun nach der Feier des Gedächtnisschwunds? Schlagen
Sie etwas ebenso interessantes vor? Etwa das Gedächtnis

der Hochkulturen oraler Tradition zu verschriftlichen? Es ist

dies nur ein Neokolonialismus mehr.

Aber.

KRAFT UND BESTÄNDIGKEIT DES
SCHÖPFERISCHEN

Aber es gibt auch diesen pazifistischen Archaismus: der

moderne Weg eines Friedens ohne Alter; das Schwinden des

Gedächtnisses kraft des lebhaften Staunens angesichts der
Welt.

Statt der Flucht nach vorn oder der einschläfernden

Regression setzen wir uns entschieden für die Gegenwart als

einen für alle Möglichkeiten offenen Ort ein. Wir haben

vollständiges Vertrauen in deren Kraft der Imagination und in

deren Fähigkeit, das Bewusstsein zu öffnen und zu entfalten.

Und dies mit unbeirrbarer und ruhiger Demut.

Und so suchen wir die eigentliche Mündlichkeit, jene, die

im Zentrum unserer Suche nach der Schrift liegt. Es ist

die Suche nach einer materiellen Festschreibung des unsichtbaren

Flusses der Dinge. Materie des Denkens. Diese Kunst
des Anfangens in den Dingen. Diese beständige Empfindung



Altsteinzeitliche
Höhlenkunst in

der Grotte

Chauvet bei

Vallon-Pont-d'Arc,
Frankreich

des Tagesanbruchs. Diese Suche nach dem Allgemeingültigen
des Denkens als ein besserer Gefährte des Sinnlichen.

Dieses komplexe und kraftvolle Gefühl, etwas stehe unmittelbar

bevor. Ein sich ausdehnender Augenblick, wohin das

wechselnde Licht zeigt, das die beständige Bewegung und

das Werden des Realen erhellt. Eingetaucht in die Zeit in

ihrer kontinuierlichen und schillernden Form; die Dauer und

die Präsenz des beständigen Augenblicks.
Die Kunst der musikalischen Gegenwart als solche. Der

kontinuierliche und wechselnde Fluss der lebendigen Welt.

Ja, Gegenwart. Diese eigentliche Gegenwart ist unendliche

Bewegung, die uns bis ins Heute führt. Man spürt das Atmen
des Globus unter den Füssen. Ja! Gewiss lässt die Geschichte

die wunderbaren Bilder immer wieder vorüberziehen, doch

es sind wohlbehaltene Erfahrungen, man sage, was man
wolle. Wohlbehalten für jeden Menschen, der der Entfaltung
des Realen gegenübersteht. Der Erfahrung des Musikalischen.

Ist dies nicht etwas gar poetisch, naiv, einfältig und simpel,

gar allzu unschuldig? Aber...
Aber dies wurde durchlebt von den Menschen seit jeher.

Gegenwart, Jagd nach Formen: Es ist diejenige, die uns

instinktiv Ohr und Geist spitzen lässt, wenn wir aus der Welt
des Klanges eine wie auch immer geartete musikalische

Ordnung zu erstellen suchen. Ein klangliches Ereignis, das

der Sprache gleicht, enthüllt allerdings keinen begrifflichen
Sinn. Zwar wird es wahrgenommen wie Logik, Ordnung,
wie eine Form des Geistes, doch sind es Formen mit

fremdartigen Konturen, mit geheimnisvoller Klarheit.

Neuzentrierung. Die Krise und ihre Last des Gedächtnisses

wird durch die Erfüllung in der sinnlichen Gegenwart
Überwunden.

Konkret und einfach formuliert heisst dies für die Schubladen

der Musikologen: So ist es also der Minimalismus,
die Musique Concrète, oder aber jene Musik, die in einem

eigentlichen Universum verschiedenster Schlagzeuginstrumente

herumwirbelt... oder aber die «akusmatische»

Musik? Nein, nicht nur. Gewiss, im technischen Sinne geht es

um die Konzentration des Hörens auf Veränderungsskalen
zwischen Tonhöhe und -färbe; oder aber um die Definition
eines neuen Instrumentariums, das für das musikalische

Material Räume und Perspektiven konstruieren kann, die

das Hören in seiner ganzen Fülle und seiner ganzen
Komplexität öffnen können.

Bei diesem Material soll die Empfindung vorherrschen,
dass einer der Logik des Lebenden entsprechenden
komplexen Ordnung Ausdruck gegeben wird, die über die unzähligen

Nachahmungen bloss körperlicher, «instrumentaler»

Modelle im symbolischen Sinne des Wortes hinausreicht.

Es gilt demnach, den Begriff Musikinstrument neu zu
definieren. Eine schwierige Aufgabe. Jene, eine grössere, doch

auch einfachere Perspektive für jene Stimme zu entwickeln,
deren Körper die «intuitionierte» Schönheit des Realen

erstrebt. Doch wie?

Sogar wenn es sich um einen weiteren «Ismus» handelt, so

ist der pazifistische Archaismus doch mehr. Ich fühle es so.

Ich weiss es, und dies lässt mich wagen, mit Wörtern einige 12/13

ii



Visionen, einige Ahnungen zu formulieren. Doch welche

genau? Ich weiss mit den Wörtern nicht so genau zu sprechen,
wie ich es verstehe, leider. Ich versuche es mit den Mitteln
zu tun, die unsere westliche Geschichte uns überliefert hat.

Mit der geschriebenen Musik der westlichen Hochkultur:
ein Schatz neben vielen anderen Schätzen der Menschheit.

Doch gleichwohl ein Schatz, den es heute wie kaum je zu

erforschen gilt.
Dieser pazifistische Archaismus allein ist für mich modern,

und zwar in dem Sinne, dass er im vollen Bewusstsein seiner

Wurzeln handelt. Dieser pazifistische Archaismus regt das

Gedächtnis in allen Breitengraden des Denkens und Fühlens

an. Gewiss entkleidet er unsere Empfindungsfähigkeit; doch

er ist mehr, er ist über die Suche - nach Wissen, nach Macht,
nach Wahrheit - der schriftlichen, westlichen zeitgenössischen

Musik hinaus die Form einer Botschaft, die uns aus

der müden, oft gefälligen und auch lähmenden Krise der

Moderne, Postmoderne und Konsorten heraus führen kann.

Denn wenn ihre Botschaft entschieden bei der Suche nach

Einfachheit (im Sinne von Ursprünglichkeit, Vorherrschaft
und Universalität) bleibt, so öffnet ihre sinnliche Materie
und ihr sinnlicher Gehalt eine weite Skala der Komplexität
des Lebendigen. Ein Lebendiges, das gierig danach strebt,
über die sinnliche Welt zu staunen. Es verabschiedet demnach

die Systeme von Tonalität, Modalität oder temperierter
Chromatik! Es verabschiedet die behelfsmässige Vollendung
der Geschichte!

So muss eine «Sprache» erfunden werden, die die uner-
messliche Komplexität der menschlichen Sprache und die

unerhörte Fähigkeit des menschlichen Hörens respektiert.

Angestrebt werden soll jenes sinnliche Erwachen, das der

Kindheit von Kunst eigen ist. Aus dem Universum klanglicher

Logiken sollen musikalische Logiken gewonnen werden.

Das geistige Erwachen wird folgen. Dieser pazifistische
Archaismus hat allerdings nichts zu tun mit dem Guten
Wilden Rousseaus! Sein Feld ist weder die Moral noch der

Naturalismus. Vielmehr erweitert er die Intensität des Lebens,

verdichtet die Präsenz einer symbolischen Welt innerhalb
des Realen. Er verzaubert. Er öffnet eine bewohnte Welt.

Die Gegenwart eines jeden für einen jeden. Die Kraft des

Friedens, das Glück der Harmonie, die Genauigkeit des

Denkens von Kontinuität. Punkt.

LICHT DER MODERNE:
DER PAZIFISTISCHE ARCHAISMUS

Die Aufgabe, modern zu sein bis zu dem Punkt der Unsicherheit

über unser Wissen, ist durchaus nicht einfach, auch

nicht, modern zu sein bis an die Grenze unserer vom
Rationalismus ererbten Wissenschaften, bis an die Grenzen unserer

schönen Kathedralen, unserer tonalen Systeme von einst.

Es sind dies nun glänzende Ruinen, getaucht in die Sonne

und überwölbt von in unendlicher Vielfalt geformter Wolken.

Die Natur, die Entstehung unendlicher Formen, der Baum
des Lebens, die komplexen Harmonien offener Systeme, die

unzählbaren Kräfte der Metamorphosen, die unaufhörliche

Veränderung der Formen: dies ist die neue Kathedrale! Den
Kräften des Wehens weit geöffnet.

Die Moderne war Bruch, und so überwand sie den

Archaismus. Der Hegeische Triumph des Geistes über die

Materie. Biozentrismus und Anthropomorphismus. Dies ist

nun vorbei, zu Ende. Der moderne Mensch? Er ist ein

Lockvogel. Es gibt für ihn keinerlei Zukunft mehr ausser derjenigen

der Selbstzerstörung, indem er die Lebensgrundlagen

jenes Planeten, auf dem er leben darf, vernichtet,
heraufgeführt durch eine unerhörte Ungleichheit zwischen den

Völkern, die die Erde beleben. Dieses Bewusstsein der

planetarischen Ganzheit allein ist modern, kraftvoll und

konstruktiv. Die Industrialisierung des Bewusstseins wie

auch der Materie ist vollständig zu einem archaischen
Terrorismus geworden, Der sehr allgemeine und noch allzu
verschwommene und romantische Begriff der Ökologie, jene

Logik also, die in einer Ökonomie der Erde, der Natur und

ihrer lebendigen Systeme denkt und die eine kontinuierliche
und harmonische Entwicklung verspricht, kündigt den

Beginn jenes paradoxen modernen Menschen, jenes modernen

pazifistischen Archaismus an. Es ist das Ferment einer

dritten Welle des modernen Bewusstseins, das sowohl in

der Kunst wie auch in Tausenden von sozialen Handlungen
mit symbolischer Tragweite wirkt. Botschaften, die über die

fröhlichen und ruhigen und auch Sicherheiten bestehenden

Moden hinaus reichen.

Moderner pazifistische Archaismus heisst, dass nun die

veralteten und gefährlichen Schemen des mechanistischen

und dualistischen Denkens aufgegeben werden müssen, um
ein organisches Denken erscheinen zu lassen, ein Denken,
das der belebten, zuckenden und sterblichen Materie
entspricht. Ein universeller Relativismus...

Der terroristische Archaismus leugnet die Existenz des

Denkens, es schlägt Köpfe ab - vorzugsweise diejenigen der

anderen. Er leugnet das Denken der anderen, das geteilte
Denken, doch auch das eigene, trennt es von der Welt der

Sterblichen. Das Wort Gott ist sein bestes Alibi, um die

Wahrheit zu industrialisieren (der Vatikan), um Reichtümer
anzuhäufen über den Massengräbern (die Plünderungen der

Nazis), um vermittels Rhetorik und einer Sprache als einer

Wissenschaft der Lüge das Gedächtnis zu vergiften (Stalin
oder Mao), um all das zu eliminieren, was unbrauchbar und

unverstanden ist (die indischen Völker Amerikas). Sein

Prinzip der Stärke existiert nicht. Es beschränkt sich auf
das Prinzip der Macht. Der Macht der Viren. Er infiziert,
indem er sich auf das Gedächtnis - der Kultur, des Lebens -
pfropft, um Feuer zu entfachen, Zungen abzuschneiden oder

Kulturen zu köpfen (die Konquistadoren gegenüber den

Azteken, etc.). «Im Namen von» ist seine Waffe und seine

Rechtfertigung bei der Machtübernahme - um der Macht

Willen. Brennende Erde. Er massakriert das Gedächtnis und

setzt an seine Stelle eine Vision der Welt, statt auf diese

selbst zu hören.

Der pazifistische Archaismus der Moderne hingegen lässt

den Kopf auf den Schultern der Welt - mit offenen Augen
für das unbekannte Gesicht. Er erobert den Kopf und das

Denken, allerdings unter den Bedingungen des Wunsches,

des Durstes, der Freude an dem Wissen um alle Komponenten

des Denkens. Des gemeinsamen Denkens. Teilen.

Er öffnet alle Skalen des Denkens und beschränkt sich nicht

bloss auf Einheitlichkeit und Rationalität. Er kreuzt die

Gesamtheit des menschlichen Denkens auf dem Kreisbogen
des Gedächtnisses der Zivilisationen. Links oder rechts kann

ihn nicht mehr beschäftigen, denn topologisch besteht die

Denksphäre aus einer Unzahl von Wendepunkten und

Zugangswinkeln.
Das organische Denken begegnet nun in den sogenannt

offenen Systemen als Komplexität und Bewusstsein über

deren Herkunft. Das Lebende: unser einziges Modell. Der

Respekt ihm gegenüber besteht nicht darin, dieses Wunder

in Distanz zu halten (im Sinne einer respektvollen, ganz von

Angst erfüllten Distanz oder eines weihevollen Gehorsams),

vielmehr soll dem Wissen und der Intelligenz dasjenige

zugänglich gemacht werden, was wir von Generation

zu Generation, von Epoche zu Epoche, von Zivilisation zu

Zivilisation in uns tragen.
Das Lebende ist harmonische und sterbliche bewegte

Materie, und sie ist geschlechtlich.



Die Erde ist ein Mensch, auch über das kybernetischen
Phantasma hinaus, und die Kunst ist ein geistiger Körper
jenes Erden-Menschen.

Heute, im Februar 2002, taumelt und wirbelt die Welt
zuckend zwischen Hoffnung und Bedrohung. Die Öffnung
des kollektiven Bewusstseins berührt sich in jedem Augenblick

mit Zerstörungen riesigen Ausmasses. Der äusserst

wichtige Fortschritt in technischen Belangen lebt mit der

geistigen Entfremdung kollektiver Gruppen unter einem
Dach.

Zweifellos war in der Geschichte der Zivilisationen nie
eine solche strategische Perfektion erreicht worden,
Gemeinschaften zu entfremden. Die Kulturindustrie
beispielsweise und ihre Märkte, ihre Zielgruppen, ihre

Strategien, die komplex und wirkungsvoll, doch leider auch

äusserst steril sind. Oder die Plünderung des so riesigen
Gedächtnisses und seine Unterwerfung unter den Markt,
worin die Leidenschaft der Ignoranz immer grösser wird.
Gleichwohl sind die Prinzipien der Industrie nicht das Böse,
das bekämpft werden muss.

Die Kenntnis der neurophysiologischen Gesetze und ihre

Unterwerfung unter die Macht der Industrie, die immer

grösser werdende Multiplikation, die der Stärke der von allen
Menschen - gemeinsam - entwickelten Maschine eigen ist,

führte zur Konkretisierung in der unglaublichsten Maschine,
die der Mensch je entworfen hat: dem Computer. Eine
Maschine, die alle Maschinen umfasst, praktisch alle
technischen Erfindungen der vorangegangenen Jahrhunderte.

Doch vor allem ist diese Maschine heute grenzenlos offen

für die Kraft des Lebenden und für deren Gedächtnis. Es

sind neue Territorien, worin nicht mehr nur das mechanistische

Denken begegnet - Automatik und Vorhersagbarkeit
der physikalischen Gesetze -, sondern auch jene grenzenlose

Komplexität der bewegten Materie, des Lebenden. Das

Lebende: ein von allen Kulturen bis auf die heutige Zeit
sakralisierter Bereich, denn er ist Gedächtnis der Welt und

sichtbarer Träger des Denkens und des Bewusstseins. Sind

wir daran, die Büchse der Pandora zu öffnen?

Der Computer und seine «künstliche Intelligenz». Eine

gleichzeitig bedrohliche und beruhigende Maschine. Letztlich

nichts als eine dumme Maschine. Unfähig zum Lachen

und zum Humor. Silicium, das ist auch Sand. Staub...

Goldstaub? Der Computer: Staub, in den man einige Körner
Elektrizität wirft um Kontinuität zu simulieren. Doch es ist

das Wasser, das im Sand der Wüste das Leben wachsen lässt.

Die Sandwüsten. Und das Wasser ist der schlimmste Feind

der Maschinen... Das Wasser im Computer führt zu einem

Kurzschluss. Das Wasser zersengt die Computer. Mit unseren

siebzig Prozent Wasser sind wir noch unendlich weit von den

Maschinen entfernt. Das Wasser, der Sand. Fern, anderswo.

Unendlich fern und unendlich anderswo. Geschlechtlich

zudem.

Gleichwohl, eine gleichzeitig bedrohliche und beruhigende

Maschine: Denn hier und mit Hilfe dieser Maschineninstrumente

kann der Mensch sich öffnen, hin zu einer bedachtsamen

praktischen Ethik des Bewusstseins, hin zu dem Ziel

geteilter Universalität, Bildung, Sprache, zur Verbreitung des

Wissens und zur Gleichheit im Zugang zum Wissen. Doch

die Maschine ist auch ein Phantasma, schändlich in ihrer

Masslosigkeit und von einer bisher mit nichts vergleichbaren

Kraft, um die Erniedrigung, die Zerstörung, die Unterwerfung

und den Krieg und die (realen und virtuellen) Waffen

zu organisieren, zu verwalten und zu zentralisieren, und dies

bis zu einem zuvor unvorstellbaren Grad, planetarischen
Ausmasses. Meister im Teilen und prometheischer Tyrann
der Erniedrigung. Entfremdung durch Ketten in Gold. Doch

auch aus Gold gemacht, bleiben Ketten Ketten.

So die Erde. In Zukunft wird jeder jene Tendenzen

wählen können, in denen das Bewusstsein erwacht - oder
entschlummert. Das Bewusstsein in seiner Stärke, oder aber
als bedrohliche kollektive Kraft der Macht. So wird es eine

neue Ethik geben. Wir, nicht mehr ich oder sie. Wir. Haben
wir uns nun von der Musik entfernt?

Nein.

DIE SUBSTANZ DES PAZIFISTISCHEN
ARCHAISMUS: DIE HARMONIE

Nein, denn dieses Wirrwarr buntgescheckter Widersprüche
entspricht dem schöpferischen Denken, wie es die Geschichte

unserer westlichen Kultur überliefert hat. Und die Stellung
der Schrift ist gesichert, offen dem unendlichen Gedächtnis,

zeugend von einer Modernität, die sich im Dunkel der

Zeiten verliert. So öffnen die Universalien des pazifistischen
Archaismus die verlorenen Tempel und bieten so vielleicht
eine symbolische Botschaft. Die schöpferischen Energien
der dritten Moderne wecken uns jetzt auf.

Die künstlerische Botschaft des pazifistischen Archaismus
und damit des neuen Zeitalters der Moderne ist heute
wahrnehmbar bei jenen Menschen, die sich einer symbolischen
Aktivität widmen, also etwa der Kunst. Das Leben ist ein

Kunstwerk, das sich aus der Beständigkeit eines immateriellen

Wertes der symbolischen Welt ergibt, woraus der Mensch
sein Denken und Handeln speist. Es ist die Liebe der Materie,

ein Pantheismus also, im Herz jener Begabung, die sich

innerhalb der Totalität des Seins dem Sinnlichen und seiner

Vermittlung in der Welt widmet. Mit einem Lächeln.

Welche Botschaft? Keine anklagende, keine analysierende,
doch eine vorschlagende und erfinderische. Auch kein Wille,
die Welt zu ändern, denn die Kunst dient zu nichts.
Unterhalten? Ja und Nein. Hören lassen, verstehen lassen, lieben
lassen? Ja.

Unterhalten? Vielleicht, wenn es darum geht, den Menschen

neu zu zentrieren und ihm Respekt gegenüber dem Leben
einzuflössen. So wie man die sie selber zentrierende Wut von
Kindern ablenkt, indem man eine neue Türe öffnet.

Die Kunst hat keinen Nutzen, sie ist leere Nahrung: hören,

beobachten, schmecken. Sie ist ein Luxus in einer friedlichen

Welt, ein immaterielles Licht, das Licht der Leere, um sich

zwischen zwei Kriegen, zwei Tyranneien oder anderen
Barbareien des Lebens zu erfreuen. Doch ist diese Leere nicht
zuallererst ein Fenster auf die Unendlichkeit der Lust und

der Arten und Weisen, von dem Realen berührt zu werden?

Es ist nicht nichts, das Leben ohne Schuld geniessen zu

können. Es ist nicht nichts, zu Bewusstsein zu erwachen und

zum Respekt gegenüber dem anderen. Es ist nicht nichts, die

Unendlichkeit und die Grossartigkeit der Natur, worin der

aufrechte Mensch atmet, fühlen zu lernen. Es ist nicht nichts,

wenn sich die Türen für die Wahrnehmung weit öffnen.

Die Liebe der Leere. Das Lachen des Menschen. Die
Schönheit des Menschenlachens. In diesem Sinn geht die

Kunst der konkreten Handlung in der Welt voraus und ist

durch ihre von Respekt und Liebe geprägte symbolische

Sprache fähig, den Krieg zu verhindern oder doch zumindest

aufzuschieben. Wie das Denken vor der politischen oder

körperlichen Tat.

In diesem Sinne erscheint die Botschaft des modernen

pazifistischen Archaismus als eine Philosophie der
harmonischen Handlung. Eine Handlung, die weit entfernt ist von
den Fantasmen der Macht, der Eroberung oder der

Zerstörung, weit entfernt auch von den Brüchen der Moderne -
und von ihrer autoritären und bisweilen auch übertriebenen

Arroganz: ein Prinzip, das das 20. Jahrhundert und seine

zuvor undenkbare Gewalttätigkeit durchlaufen und geprägt 14/15



hat. Es geht um die symbolische Botschaft der Kunst, die es

ermöglicht, den Menschen - für eine gewisse Zeit - vom
Krieg abzulenken, um ihn neu zu zentrieren. Nicht als ein

wahrer Inhalt, sondern als eine Inszenierung seines «Wir»

in der unendlichen Natur. Erneuertes Gedächtnis. Die
Neuzentrierung dieser Botschaft ist:

• Harmonie oder die Kunst geformter und artikulierter
Kontinuitäten.

• Harmonie oder die Wissenschaft regulierter Komplexität.
• Harmonie oder die Erscheinung künstlerischer Formen,

worin das Bewusstsein und die Sensibilität eine symbolische
Welt strukturieren.

• Harmonie als eine Welt, eine belebbare Erde des Denkens.

• Harmonie: eine Welt, fern von Systemen, worin aber die

Struktur durchaus existiert und aus Prozessen, Verwandlungen,

dynamischen Gestalten und komplexen Dauernformen

hervorgeht (weit entfernt vom Monotheismus der

Tonalität).
• Harmonie, die das Gehör nicht mit Opiumdämpfen umgibt,

sondern die erlebte Realität innerhalb des Zeitflusses in

Perspektive rückt, um die Wahrnehmung und den Geist

gegenüber der Vielheit organisatorischer Ebenen zu öffnen,
die das Reale als sinnliches, versteh- und erlebbares Reales

durchziehen.

• Harmonie als geheimnisvolle Tat der künstlerischen

Handlung, leicht zu leben, aber komplex zu komponieren.
• Harmonie als eine Wissenschaft der Metamorphosen: der

Baum des Lebens.

• Harmonie: Akkord, Eleganz, Ausgleich. Friede und Energie.
Die neue Allianz zwischen Mensch und Welt. Das Bewusstsein

der Natur, nicht als eines dem menschlichen Gedächtnis

äusserliches, sondern als die Totalität dessen, was
den Menschen durch seine Handlungen und sein Denken
in die Welt führt. Es ist die unendliche Enzyklopädie des

Menschen, die geöffnet wird.
Doch ist die Harmonie nicht ein dümmliches Glück, schon

gar kein Zustand. Die Harmonie ist die Ausstrahlung des

Seins mit seinem Bewusstsein und seiner Sensibilität, die

die Gabe des Teilens fordert - über das Ich hinaus. Doch
auch über den ewigen Kampf in allen Epochen zwischen
dem Neuen und dem Alten hinaus. Die Jahrringe der Bäume,
die Häutung der Schlange, die Verpuppung der Schmetterlinge,

die Trauer des erwachsen gewordenen Kindes, die

Übersetzung von Hieroglyphen von der einen Epoche zur
nächsten.

VOM UNENDLICHEN DER SCHÖNHEIT ZUR
RELATIVEN ENDLICHKEIT DES WAHREN

Meiner bescheidenen Überzeugung zufolge ist die Kunst

trotz allem kein Ort der Wahrheit und wird es nie sein. Aber
sie ist ein Ort des Friedens, der Liebe und der Schönheit, was

der Künstler als intime innere Erfahrung erlebt. Und zwar
lange bevor er den eigentlichen Kunstakt vollzieht, bevor er

etwa beim abendlichen Konzertauftritt einen Eindruck davon

weiter vermittelt.
Es handelt sich um eine unumkehrbare Erfahrung einer

als Totalität und Gegenwart erlebten Natur, die allen Formen

von Wahrheitsgehalten vorangeht. Darin zeigt sich sein

Glaube und seine Menschennatur: dort, wo er seine Existenz
einsetzt und wo er sich auch anderen exponiert (was freilich
nichts wirklich Wichtiges bedeutet, verglichen mit dem

Kind, das von Napalm und Splitterbomben getroffen wird).
So zeigt sich auch der Wahnsinn manchmal offen als intime

Erfahrung des Realen.

Friede. Liebe. Schönheit. Ich höre schon die sarkastischen

Kommentare. Doch ich bleibe dabei. Friede. Liebe. Schönheit.

Vergessen wir die üblichen Bedeutungen der Wörter einen

Moment. Friede: Das heisst eine Ganzheit des als Teil des

Seins erlebten Werdens, hier und jetzt. Liebe ist die Kraft,
die uns trägt, ist der Mut, eine Idee zu verteidigen, eine

Menschenvision, manchmal unter Lebensgefahr. Danke für
die Flügel, die uns die Liebe gibt. Schliesslich Schönheit: Sie

ist der Respekt vor der Existenz der Dinge und der Kreatur.
Ein Gleichgewicht, unter dem unsere Welt bebt - und wenn
wir wach genug dazu sind, atmet die ganze Wirklichkeit
Schönheit.

Jenseits davon ist das Scheussliche, die geschürte Ignoranz,
die gleichgültige Kunst. Friede. Liebe. Schönheit. FRIEDE.
LIEBE. SCHÖNHEIT.

Die Wahrheit, ob als Frage oder als Ergebnis, folgt später,
lange nachdem die Unendlichkeit der Schönheit die Erfahrung

des Seins erobert hat. Der Wahrheitsgehalt kommt wie
der Reflex einer aufgefangenen astralen Schönheit;
aufgefangen wie mit einer Kiste, in der die Sonne eingeschlossen
wird.

Debatten über Debatten, Bücher, Artikel, Diskussionen
über die Kunst seit es sie gibt. Doch der Einfluss des

Staunens und des Daseins in der Wirklichkeit geht der
Wahrheitsanalyse voran. Die Sphinx schweigt. Die Intensität der
sensiblen Erfahrung nährt, erst dann folgt das Wort, das

Zeichen oder die Fähigkeit zu zählen. Grosse Kunst ist daher

immer prophetisch. Denn die Schönheit ist eine objektive
Erfahrung der Wirklichkeit. Ist die Erfahrung der Schönheit
also eine Vorahnung der Wahrheit?

Ob Wahnsinn des Terrors oder friedfertige Weisheit: An
uns ist es, die neue archaische Farbe der Moderne zu wählen.

Ob Bruch oder Harmonie: Jeder hat über seine Gedanken
und Handlungen zu entscheiden. Ethik gilt jetzt! Auch für
das arme kleine, ebenfalls sensible Künstlerindividuum.
Vielleicht ist er ja sogar der erste. Bescheiden, gewiss.
Ja demütig.

Die Musik unserer westlichen Tradition, wie sie uns als

notierte Kunst überliefert ist, sagt uns dies; der moderne

pazifistische Archaismus ist eine neue und tiefe Erfahrung
von Harmonie. Unumkehrbar, insofern als die mündliche
Tradition andere Mittel und Instrumente hat. Die Schrift hat

die Mündlichkeit erobert, nicht in der Art einer verallgemeinernden

Kolonialisierung, aber sie hat sich einer rituellen,
initialen, wilden, reinen und subtilen Tätigkeit bemächtigt,
die dem Mysterium des Lebendigen gleicht. Es ist ein

Beben, das anhält angesichts des bestirnten Himmels der

Geschichte, ein oft gehörtes, beobachtetes, wiedergehörtes,
meditiertes Beben - und dennoch immer ganz und auf
fröhliche Art mysteriös.

POSTLUDIUM

Wir stehen viel eher im Morgengrauen des menschlichen

Bewusstseins als in seinem Zenith oder gar in der Abendröte.

Die Musik desgleichen. Das mag eine Selbstüberzeugung

sein, aber es ist zweifellos auch viel mehr: Es ist der

Glaube des Komponisten, der den fruchtbaren Kräften
seiner Zeit Aufmerksamkeit schenkt.

Nein, es reicht nicht, diese Morgenröte zu hören, zu
verstehen, zu lieben. Es gilt auch, sie lieben und hören zu lassen.

Bleiben wir also Optimisten. Crescendo maestoso e tranquillo
in einem grossen und unaufhörlichen Lächeln. Was immer

geschehe. Grausamkeit gibt es immer. Die Liebe und das

Wissen um die Liebe aber auch. Musik jetzt!
Und wenn der Komponist schliesslich zum Märchendichter

von Legenden, Mythen, Sagen und Fabeln wird,
so wird er auch wach bei diesen Reisen ins All unserer
erneuerten Sensibilität, unserer formalen Intuition, unserer



unglaublichen Fähigkeit, in Resonanz mit der Wirklichkeit
zu treten. Der ganzen Wirklichkeit. Noch einmal: der

Harmonie.

Alle Möglichkeiten, Harmonie mit der unendlichen
Formenvielfalt der Natur zu erlangen, gilt es zu finden.
Die Harmonie ist unendlich perfektionierbar. Und die

Intelligenz des Menschen sind die zahllosen Saiten seiner geistigen

Lyra, auf der er ebenso sein eigenes Denken hört, wie

er beobachtet, meditiert und sich der Wirklichkeit entgegen
entwickelt, indem er weiter denkt. Sprachen. Symbole.
Semiotische Harmonien. Der Mensch weckt das ganze
Gedächtnis der Welt, das wir alle zusammen tragen. Und
auch das Gedächtnis, das in jeder unserer Zellen aufbewahrt

ist, in jeder unserer gesprochenen Sprachen: Ebenso viel
Musik ist zu erfinden, so viele Instrumente sind vorstellbar,
so viele Partituren sind frei zu setzen. Und ebenso viele neue
Formen zu hören und zu verstehen.

Musik.

Musik in der alten, von den Zeiten erworbenen und
bearbeiteten Art: Sie ist ein vibrierendes, pulsierendes, geschlagenes

belebtes Sein, ist Atmen und Schlagen, und das Ohr
hört Klänge wie ein erstes Königreich, das von einer geheimen

unendlichen Mathematik beherrscht wird. Musik in
der noch zu erfindenden Art: Sie ist vom Körnigen, vom
Gewobenen, von Überschwang, von Lärm, Klimatischem,

von Begrenzung und Überflutung belebt, von unserer Sub-

tilität, umfassendste Energien zu hören. Der Himmel ist

offen. Neue Reiche gibt es zu kultivieren. Und ebenso viele

geistige Räume, in denen die Wahrnehmung nicht bloss auf

die Unterscheidung von Noten beschränkt ist, sind zu
entdecken wie Eiswürfel an der Sonne.

Musik: Ebenso viele Arten gibt es, Geist und Vergnügen
im weiten Körper des Überlieferten anzuregen, durch Hören

zu verstehen, die Gesetze von Anziehung und Abstossung

zu erkennen, die als innere Intelligenz die Musik ausmachen,

und auch die Formen des Klangs, die man musikalische

Formen nennt. Es ist die Erfindung eines Körpers, der in
sämtlichen Formen des Lebensbaums zirkuliert. Unter
weiten Breitengraden. Wir haben nun die Mittel dazu. In
der Dringlichkeit der Begabung vibriert die Botschaft.

Wieder lernen zu hören, zu fühlen, zu berühren, zu

schmecken, zu atmen und jedes Ereignis als erste Erinnerung

seiner selbst zu verstehen. Aus Besitz und Weitergabe
wird Lust. Der Komponist ist der Erforscher der inneren

Länder des Menschen. Harmonie unserer mentalen

Geologie. Vom Reptil bis zum Engel. Wiedergefundene ani-

mistische Mythen.
Ja, die Welt hat sich geändert, doch dem Menschen wird

immer etwas zu erfinden bleiben. Der Mensch bleibt immer
Mensch vor den selben Fragen. Fahren wir fort, Musik zu

imaginieren und zu komponieren. Mehr denn je.

«Nichts neues unter der Sonne», sagt der Moderne in
seiner Arroganz und hebt die Hände über den Kopf. Der
Archaische lächelt, hebt langsam tastend die Hände über

den ganzen Körper, von den Füssen bis zum Kopf und

antwortet: «Doch, die Sonne.»

Der Mensch ist seine Überwindung durch sich selbst.

Der Mensch: Wer den Menschen, seine Perfektion
überwinden kann, gibt sich her. Mutig gibt er sich her, gesättigt

vom unendlichen Gedächtnis, das uns trägt.
Zwei Devisen sind ihm auf die Stirn geschrieben:

«Erwarte alles von dir.»

«Unser Tun umschliesst unser Sein.»

(Aus dem Französischen von Patrick Müller und Michael

Eidenbenz)

16/17


	Archaismus... oder: Eine dritte Welle der Moderne? Teil 2, Ein Brief an einen Freund in der Andromeda-Galaxie

