Zeitschrift: Dissonanz
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (2003)

Heft: 79

Artikel: Archaismus... oder: Eine dritte Welle der Moderne? Teil 2, Ein Brief an
einen Freund in der Andromeda-Galaxie

Autor: Schoeller, Philippe / Eidenbenz, Michael / Miller, Patrick

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927923

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ARCHAISMUS... ODER: EINE DRITTE WELLE
D ER MOD E RN E? VON PHILIPPE SCHOELLER

Ein Brief an einen Freund in der Andromeda-Galaxie (2. Teil)

MODERNITAT DES ARCHAISMUS:
DIE UNENDLICHE GEGENWART

Die Moderne iiberraschte uns mit der Kithnheit und dem
blinden Wahnwitz, die Welt im Sinne eines Prinzips bestdndi-
ger Vitalitdt durch ihre Infragestellung zu definieren. Europa
soll iberwunden werden, auch wenn der alte Kontinent reich
ausgestattet war fiir lebendige und enthiillende Aufkldrung.
So erklért sich der schnelle Aufstieg der zweiten Welle der
Moderne. Das Horen wird weitldufig, so in den baumartigen
Formen Beethovens op. 131. Das Prélude Debussys kiindigt
sich an, doch auch das schlanke, wilde Raffinement und

der sinfonische Uberschwang von Strawinskys Sacre du
Printemps, um am Vorabend des 21. Jahrhunderts allen
Klang in brennende Glut zu tauchen. Einerseits durch die
Zerstorung der Codes, dann durch eine radikale Verwand-
lung der Grundlagen des Horens. Es ist die Verfiihrung
durch die Energien hochster Strahlkraft und Zukunfts-
triachtigkeit. Der Zauber von aus dem Vergessen hervorge-
gangener Triebe. Die Perfektionierung des Tieres. Doch
auch, traurig eingeschlummert, unbekiimmert, die sanfte
Selbstbefriedigung des Diogenes, die Moderne als Uber-
spitzung nicht des Ich, sondern des Selbst: Das Warholsche
Selbst, provozierend und oft entschieden zynisch — begleitet
von einem durch Wissen gewiirzten Humor —, verneint jede
Vaterschaft und proklamiert das Selbst in schrecklichster
Tautologie: Kunst existiert, weil ich selbst existiere. Dada,
da sitzen hoch zu Pferd die kleinen Sohne des Meisters vom
Schach, Monsieur Marcel Duchamp hochstpersonlich, der
geniale, visiondre Schopfer von La mariée mise a nu par
les célibataires, méme. Das Selbst vergottet sich tiber den
Ruinen der Geschichte — einer lustigen Geschichte, da sie
von Natur aus die Konjugation der Dringlichkeit im Imper-
fekt ist. Und natiirlich ist es vergebliche Bemiihung vorzu-
geben, die Vergangenheit mit der Gegenwart verschmelzen
zu wollen. Die Vergangenheit ist Vergangenheit.

Doch dies: schnell, reisen wir hier mit den Worten und
Bildern in das Herz der Gegenwart, in diesen ersten Motor
der Moderne, diesen ersten Feuerstein des Archaischen.

Ich liebe dies: die Gegenwart ist die Unendlichkeit des
Augenblicks.

Die natiirliche Gegenwart ist die Unendlichkeit der
Spuren. Sie begreift sie alle als gleich moglich. Alle konnen
sie sich aus der offenen Unendlichkeit heraus entwickeln.
Dabher riihrt der Aufruf zum Handeln, zum Plan, zur Unter-
nehmung. Es ist die Forderung der lebendigen Gegenwart,
die Unternehmung auf der Basis eroberter Zeit. Doch
wird die Zeit auch dem Kataster der kollektiven Handlung
unterworfen. Blocke. Schiisse. Netze und Ordnungen der
Zeit. Hierin liegt das Korn des besitznehmenden Wahnwitzes
der Moderne, die Riickbindung an die Zeit, ihre Flucht
nach vorne zu der Perfektionierung der Maschinen — die
«kommenden Generationen» —, Kontrolle und Beherrschung
ohne Gnade. Das méchtige Rad der Gegenwart.

Gleichwohl.

Unter diesen universellen, unverdnderlichen Bedingungen
entspricht die Geste des Imaginierens der Neuzentrierung
der unendlichen Natur des Augenblicks. Sie vertreibt mit
einem Wehen die Ordnungen und die Vorausbestimmungen
im umgekehrten Verhiltnis zu den Wetten auf den moder-
nen Wahnwitz. Gefahr, also Rettung. Risiko, also Spiel,
unsicher, doch begehrend, das Feststehende zu besiegen.
Solange es Menschen gibt. So ist es. Die Gegenwart von
morgen wird immer grosser und glanzvoller sein als die
jetzige. Und morgen, das ist hier und jetzt. Tragische
Bestimmung. Untragbare Freiheit.

Indem das Reale sich durch die Entfaltung des Bewusst-
seins der leuchtenden Ungewissheit 6ffnet, entlaubt die
Gegenwart die Handlung, insofern sie baumartig veristeltes
Wissen ist. Dies bleibt die grosse, positive Lektion im
Getose des vergangenen Jahrhunderts, des zwanzigsten.
Die Gegenwart ist wegen der Trédgheit der Systeme nie
in ihrer Totalitdt voraussagbar. Im Handeln des wachen
Geistes fiihrt die Unsicherheit der Zukunft zur unend-
lichen Gegenwart. Die fiir das Reale empfingliche Gegen-
wart bleibt die Bedingung, dass sich unterschiedliche
Bedeutungen entfalten konnen, weit zerstreut im Innern der
Zeit. Noch iiber das Staunen hinaus, das der Kindheit von
Kunst eigen ist, ruft die Unendlichkeit der Gegenwart die
Handlung hervor, ihre Wahl und ihre Erfiillung. Die kiinst-
lerische Handlung, intuitive Wissenschaft, ist eine Ubung in
Freiheit.



GEGENWART IM WERDEN

Dies mag der Grund sein fiir das heitere Wissen der Inter-
pretation — in der Musik wie in jeder anderen intuitiven
Wissenschaft, die ihr Denken der Ubersetzung durch die
Schrift unterwirft. Die Gegenwart des Textes, die in unziih-
ligen Wiederholungen immer wieder erneuert wird, ermog-
licht immer und immer wieder verborgene Bedeutung. Es
sind nur die Traurigen und die Toten, die sich von der Ent-
faltung des im Realen beheimateten Wissens nicht iiber-
raschen lassen... Das Gesetz des Textes. Der todliche Wahn-
witz des Geschriebenen: sichtbare Materialisierung, Fixum
des Gesetzes vom Text als Gewebe, Stiitze der Wahrheit.
Referenz. Zwischen Text und Denken, Text und Ursprung
verleugnet die fassbare Schrift ihre unsichtbaren Wurzeln,
das Denken selbst, fliichtig, unbestindig, unfassbar.

Denn wer auch immer diese Erfahrung der Schrift, diese
immer gefahrvolle, bisweilen verstiegene Ubung, sein
Denken, seine Imagination zu transkribieren, gemacht hat,
findet sich immer vor dem hellen Geheimnis wieder: Die
Gegenwart der Schrift ist unendlich an Moglichkeiten,
unendlich die Lesarten, wo sich Fragen und komplexe
Ordnungen 6ffnen; vielfiltig sind auch die Tiiren, die sich
auf die Gegenwart einer unendlichen Existenz 6ffnen. Sei
es nun Zweifel, Geste, Flucht, Hypothese oder Perspektive:
dieses Unendliche der Gegenwart ist Bestédndigkeit und
Mysterium. Unser so natiirliches Mysterium. Formuliert
oder nicht formuliert. Hier und jetzt, so bestandig in seiner
Banalitit, dass es leicht dem Vergessen anheim fillt. Der
kiinstlerische Akt, Vergegenwirtigung und Erhellung, ist da,
um daran zu erinnern.

Doch selbst der letzte Mensch besitzt diese Bestandigkeit
des Tagesanbruchs.

Diese Haltung des Geistes und des Handelns gegeniiber
einem Werden als bestdndige Gegenwart begriindet das
Prinzip der Haltung gegeniiber dem Leben, das Verhalten
des Modernen. Der Bogenschiitze. Eine Ethik. Ein Konti-
nuum vom Denken zur Handlung. In welcher Epoche und
in welcher Kultur auch immer: Das Licht der Gegenwart
erhellt die Welt auch iiber die von der Moderne so
geschitzte Moral hinweg und ldsst das Ungeahnte erschei-
nen (vom augenblicklichen Pinselstrich des anonymen
Malers von Lascaux bis heute). Die Schrift, die den Geist
ins Sichtbare riickt, ist Trigerin dieses wertvollen Teiles
der Moderne. Zu den Quellen. Noch bevor die Schrift zum
Machtinstrument wird, ist sie Erfindung, Suche, Erkundung.
So ist auch die Musik des 20. Jahrhunderts. Ubersteigert.
Extrem. Drang und Drohung haben die fordernde Botschaft
beherrscht.

DIE RETTUNG DER VERNUNFT DURCH
DAS WAHRNEHMENDE OHR

Erinnern wir uns an die musikalische Suche der Moderne, an
ihren Zenith am Ausgang des Zweiten Weltkrieges. Eine kol-
lektive Geste wiinschte das Neue in seiner Totalitédt herauf-
kommen zu lassen: Noch heute, ein halbes Jahrhundert spiter,
wird dies als zeitgendssische Musik bezeichnet. In dieser zivi-
lisatorischen Geste wurde auch ein Funke geboren, der tiber
die grosse, das kollektive Gedichtnis verzehrende Feuers-
brunst hinaus reicht. Dieser trigt den Namen Anton Webern.
Es ist dies die Suche nach Reinheit, frei von Verwandlung.
Es ging um die Rettung der Vernunft aus dem Chaos, worin
die Welt gestiirzt war. Webern, der grosse Liebhaber der
Berge. (Ich méchte einmal einen Text lesen, der die Krisis
Edmund Husserls und das mutige und meisterhafte Werk
Anton Weberns zueinander in Bezichung setzt.)

Dank dieses Funkens zerplatzte die zweite Welle, so wie
auch ihr Gegenstiick: die Suche nach jener Wut, die dem
Klanglichen selbst eigen ist. Und die ehrgeizigen jungen
Miénner nahmen mit sicherem Talent die Ziigel der Macht
in die Hand, mit gutem Recht tibrigens. So konstruierte eine
Generation, die im Morgengrauen der Jahrhundertmitte
erschien, die sozialen und 6konomischen Infrastrukturen,
worin Erfindungskraft und Kreativitit glaubhaft entstehen
und die Geheimnisse kiinstlerischer Qualitédt definiert
werden sollten. Die Geschichte wird uns sagen, was davon
zu halten ist.

DOPPELTE BEWEGUNG
DES ARCHAISMUS

Ich stelle hier meine Erfahrungen als Komponist dar. Ich
habe den Kristallisationsprozess eines Werkes immer als
dynamisch empfunden, als eine von Kraft- und Formerschei-
nungen bewegte Topologie. Als eine Art Jagd, die begleitet
wird von einem Gefiihl, das demjenigen beim Zusammen-
setzen eines Puzzles dhnelt. Es sind Krifte, oder vielleicht
eher Tendenzen, Orientierungen, Vektoren. Das Wehen des
schopferischen Denkens ist ein Geheimnis.

Und diese Dynamik der Imagination wird gelenkt, entwe-
der durch das Schaffen von Ordnungen, durch Konstruktio-
nen, man konnte sie pazifistische Kréfte nennen; oder aber
durch Krifte, die sich an wilderem Massstab orientiert:
das Schaffen von Unordnung, Chaos, einschliesslich aller
Abstufungen zwischen Unfall und Zerstorung; Krifte der
Wildheit. Doch diese vom Pazifistischen bis zum Wilden
reichende Dynamik darf keinesfalls mit einem Lotteriespiel
zwischen Gut und Bose verglichen werden. Es gibt darin
keine Moral und keine Wahrheit, sondern einfach ein Spiel
der Energien und der Formen, vergleichbar einem Werden,
das eine Welt und ihre Gegenwelt formt. Welt und Gegen-
welt, so wie es die heutige Physik — einigermassen seltsam
iibrigens — offenbart.

Es gibt durchaus einen pyromanischen Archaismus. Es ist
derjenige des Terrors, der rohen Gewalt und der Einheit, die
sich Wahrheit nennt. Es ist ein Archaismus des Rohen, des
mineralisch Rohen. Hier fiihrt uns das Wehen auf gebrannte
Erde.

Die Kiinste haben sich dieser Region des Archaischen
immer bedient, und zwar, so wiirde ich sagen, in mehr oder
weniger starken Dosen, als sollte ihr Inhalt an die Energie
der Welt gebunden werden. Als sollte an das Ritsel der uni-
versalen Materie erinnert werden. An die ganze siegreiche
Materie der Welt. Metaphysische Geste der Kunst. Das
musikalische Denken hat in verschiedenen Epochen diese
Tendenz und diese Grenze, die von mineralischer Starre ist,
auszuniitzen gewusst. Zerstoren. Befestigen. Das Feuer.

Es gibt diese aggressive Gewalt des zwanghaften Gesetzes.
Es ist dies der sterile Akademismus von Harmonielehren, es
ist die Diktatur einer Reduktion des Denkens auf ein ein-
heitliches Prinzip, es ist das okzidentale Klavier als einziger
Ort von Musik, es ist die Einsetzung einer Ordnung des
selbstbewussten und selbstreflexiven Kalkiils, das die Sinn-
liche beherrscht. Es ist das Feuer, das sein Chaos aufzwingt,
oder, paradox, die Erstarrung. (Es gilt zu bemerken, dass,
je hoher man auf Stufen der Industrialisierung emporsteigt,
desto komplexer die Drohung und die Gefahr gegeniiber der
Komplexitit des Lebens wird.)

Das Prinzip heisst: Vereinheitlichung oder Reduktion.
Monotheismus des Denkens.

Doch das Einfache ist nicht das Einheitliche. Es gibt auch
einen aufsteigenden Archaismus, der nach dem Sinn und dem
Wesen der Dinge sucht; es ist eine Bewegung der Reinigung,

10/11



der Reduktion und der Kristallisation, um den Beginn der

Dinge heraufkommen zu lassen, jene Stelle, wo die erste

Bewegung der Welt geboren ward, die erste Empfindung,

der Tagesanbruch, wo der Mensch sich gegeniiber der Welt

offnet — nicht als ein Gesetz, vielmehr als eine Dynamik des

Geboren-Werdens. Dieser erste Archaismus ist derjenige der

Kindheit von Kunst. Doch auch derjenige des Endes von

Zivilisationen, jene Ubergangsphase, worin sie zu anderen

Ufern aufbrechen.

Beim pazifistischen Archaismus befindet sich der Mensch
mit der Natur in Ubereinstimmung. Es ist ein Archaismus,
der friedfertige und symbolische Erfahrungen zwischen dem
Menschen und dem Realen kennt. Ein Archaismus der
anfdnglichen Unerbittlichkeit, des pflanzlich oder tierisch
Rohen. Des lebenden Rohen. In ihm kiindigt sich auch der
Wunsch an, ohne Grenzen zu wachsen und ein umfassendes
Gedichtnis der Realitdt zu erlangen.

Man verstehe mich recht. Es darf nicht darum gehen, in
eine mechanistische und manichéische Dialektik des
Denkens zuriickzufallen: hier das Gute, dort das Bose. Es
kann hier nur um Tendenzen gehen, um die Orientierung
des Denkens und der Imagination, um die Tendenz zum
terroristischen oder zum pazifistischen Archaismus.

Bis zum gegenwirtigen Zeitpunkt leidet jene musikalische
Kunst, die man noch als zeitgenossische Musik bezeichnet,
unter sehr unterschiedlichen Einfliissen des terroristischen
Archaismus, hervorgegangen aus den Zwéngen der Moderne
und aus der Suche nach dem Heil. Es sind dies drei Arten:

e So sind es die Zuckungen eines apriorischen Prinzips, in
jlingerer Zeit beispielsweise: Zahl, Fourier-Theorem,
physikalische Reihen oder Gleichungen, auch die Formen
des Pythagorismus — naturalistisch oder algebraisch —, die
Anwendung jedenfalls eines mehr oder weniger diskonti-
nuierlichen geistigen Systems, das taub und blind bleibt
gegeniiber den intimen und komplexen Erfahrungen des
Sinnlichen selbst. Das Wollen der Moderne, die Hysterie
des Neuen, die Faszination fiir den Skandal. Sicherheit
des Numerischen, Kontrolle, koste es auch, was es wolle,
schliesslich die Moglichkeit zur Rechtfertigung und der
Triumph des Objektivismus.

e Oder es ist die zynische Regression, getauft auf den
Namen Neo- oder Post-Dingsbums, die sich in die Museen
zuriickzieht, die Ausstattung unseres Gehorsinns mit
dumpfem Velours, doch auch das Gegenmuseum des
Horens, das sich so Sicherheit schafft gegeniiber der
Entropie der Welt. Es ist der Falschspieler der Moderne,
die Melancholie gegeniiber der vollendeten Vergangen-
heit, die Anbetung dessen, was war. Entfremdung.

e Oder es ist schliesslich die Anpassung an und die Reduk-
tion der Kunst auf den industriellen Markt und auf dessen
Unbildung in allen marktschreierischen Formen, die zu
Entfremdung und Abstumpfung fithren. Der moderne
Zynismus, die Niederlage des Denkens, der Triumph
zerstorerischer Triebe, Erregung, Erregung und nochmals
Erregung bis zur erinnerungsentleerten Trance. Schlaf
oder Zerstorung jeder Genealogie. Sterile Landschaften.

Als diese drei Arten triumphiert der terroristische Archaismus

wie das Feuer. Er hat zumindest das Verdienst, uns daran zu

erinnern, was das Feuer in Wirklichkeit ist: Es kann faszinie-
ren, verwiisten oder zerstoren. Nun gibt es noch viele Dinge,
die in unserem so grossen Gedichtnis, demjenigen eines

westlichen Musikers, zerstort werden konnen, zumal unsere

Musik sichtbar ist, schriftlich niedergelegt. Es ist einfach,

die Klaviere, die Geigen, die Gitarren oder die Theorben zu

zertriimmern, bisweilen ist es auch sympathisch (ob dies nun
mit der Hacke oder der Partitur geschieht, spielt eine kleine

Rolle), noch einfacher ist es, einige buntscheckige Granaten

in die Museen oder einige explosive Federhalter in die
Bibliotheken zu werfen, ein Kinderspiel schliesslich, die
herausgerissenen, auf dem Kopf stehenden Seiten abzu-
schreiben — mit fiinf Gramm Alkohol im Blut! Doch nun?
Was tun nach der Feier des Gedachtnisschwunds? Schlagen
Sie etwas ebenso interessantes vor? Etwa das Gedéchtnis
der Hochkulturen oraler Tradition zu verschriftlichen? Es ist
dies nur ein Neokolonialismus mehr.

Aber.

KRAFT UND BESTANDIGKEIT DES
SCHOPFERISCHEN

Aber es gibt auch diesen pazifistischen Archaismus: der
moderne Weg eines Friedens ohne Alter; das Schwinden des
Gedachtnisses kraft des lebhaften Staunens angesichts der
Welt.

Statt der Flucht nach vorn oder der einschlidfernden
Regression setzen wir uns entschieden fiir die Gegenwart als
einen fiir alle Moglichkeiten offenen Ort ein. Wir haben voll-
standiges Vertrauen in deren Kraft der Imagination und in
deren Fahigkeit, das Bewusstsein zu 6ffnen und zu entfalten.
Und dies mit unbeirrbarer und ruhiger Demut.

Und so suchen wir die eigentliche Miindlichkeit, jene, die
im Zentrum unserer Suche nach der Schrift liegt. Es ist
die Suche nach einer materiellen Festschreibung des unsicht-
baren Flusses der Dinge. Materie des Denkens. Diese Kunst
des Anfangens in den Dingen. Diese bestidndige Empfindung



Altsteinzeitliche
Hohlenkunst in
der Grotte
Chauvet bei
Vallon-Pont-d’Arec,
Frankreich

des Tagesanbruchs. Diese Suche nach dem Allgemeingiiltigen
des Denkens als ein besserer Gefihrte des Sinnlichen.
Dieses komplexe und kraftvolle Gefiihl, etwas stehe unmit-
telbar bevor. Ein sich ausdehnender Augenblick, wohin das
wechselnde Licht zeigt, das die bestdndige Bewegung und
das Werden des Realen erhellt. Eingetaucht in die Zeit in
ihrer kontinuierlichen und schillernden Form; die Dauer und
die Prisenz des bestidndigen Augenblicks.

Die Kunst der musikalischen Gegenwart als solche. Der
kontinuierliche und wechselnde Fluss der lebendigen Welt.

Ja, Gegenwart. Diese eigentliche Gegenwart ist unendliche
Bewegung, die uns bis ins Heute fithrt. Man spiirt das Atmen
des Globus unter den Fiissen. Ja! Gewiss ldsst die Geschichte
die wunderbaren Bilder immer wieder voriiberziehen, doch
es sind wohlbehaltene Erfahrungen, man sage, was man
wolle. Wohlbehalten fiir jeden Menschen, der der Entfaltung
des Realen gegeniibersteht. Der Erfahrung des Musikalischen.

Ist dies nicht etwas gar poetisch, naiv, einfiltig und simpel,
gar allzu unschuldig? Aber...

Aber dies wurde durchlebt von den Menschen seit jeher.
Gegenwart, Jagd nach Formen: Es ist diejenige, die uns
instinktiv Ohr und Geist spitzen ldsst, wenn wir aus der Welt
des Klanges eine wie auch immer geartete musikalische
Ordnung zu erstellen suchen. Ein klangliches Ereignis, das
der Sprache gleicht, enthiillt allerdings keinen begrifflichen
Sinn. Zwar wird es wahrgenommen wie Logik, Ordnung,
wie eine Form des Geistes, doch sind es Formen mit
fremdartigen Konturen, mit geheimnisvoller Klarheit.

Neuzentrierung. Die Krise und ihre Last des Gedéchtnisses
wird durch die Erfiillung in der sinnlichen Gegenwart Uber-

wunden.

Konkret und einfach formuliert heisst dies fiir die Schub-
laden der Musikologen: So ist es also der Minimalismus,
die Musique Concrete, oder aber jene Musik, die in einem
eigentlichen Universum verschiedenster Schlagzeug-
instrumente herumwirbelt... oder aber die «akusmatische»
Musik? Nein, nicht nur. Gewiss, im technischen Sinne geht es
um die Konzentration des Horens auf Verdnderungsskalen
zwischen Tonhohe und -farbe; oder aber um die Definition
eines neuen Instrumentariums, das fiir das musikalische
Material Rdume und Perspektiven konstruieren kann, die
das Horen in seiner ganzen Fiille und seiner ganzen Kom-
plexitit 6ffnen konnen.

Bei diesem Material soll die Empfindung vorherrschen,
dass einer der Logik des Lebenden entsprechenden kom-
plexen Ordnung Ausdruck gegeben wird, die iiber die unzéh-
ligen Nachahmungen bloss korperlicher, «instrumentaler»
Modelle im symbolischen Sinne des Wortes hinausreicht.

Es gilt demnach, den Begriff Musikinstrument neu zu defi-
nieren. Eine schwierige Aufgabe. Jene, eine grossere, doch
auch einfachere Perspektive fiir jene Stimme zu entwickeln,
deren Korper die «intuitionierte» Schonheit des Realen
erstrebt. Doch wie?

Sogar wenn es sich um einen weiteren «Ismus» handelt, so
ist der pazifistische Archaismus doch mehr. Ich fiihle es so.

Ich weiss es, und dies ldsst mich wagen, mit Wortern einige 12/13



Visionen, einige Ahnungen zu formulieren. Doch welche
genau? Ich weiss mit den Wortern nicht so genau zu sprechen,
wie ich es verstehe, leider. Ich versuche es mit den Mitteln
zu tun, die unsere westliche Geschichte uns tiberliefert hat.
Mit der geschriebenen Musik der westlichen Hochkultur:
ein Schatz neben vielen anderen Schitzen der Menschheit.
Doch gleichwohl ein Schatz, den es heute wie kaum je zu
erforschen gilt.

Dieser pazifistische Archaismus allein ist fiir mich modern,
und zwar in dem Sinne, dass er im vollen Bewusstsein seiner
Waurzeln handelt. Dieser pazifistische Archaismus regt das
Gedéchtnis in allen Breitengraden des Denkens und Fiihlens
an. Gewiss entkleidet er unsere Empfindungsfahigkeit; doch
er ist mehr, er ist iiber die Suche — nach Wissen, nach Macht,
nach Wahrheit — der schriftlichen, westlichen zeitgends-
sischen Musik hinaus die Form einer Botschaft, die uns aus
der miiden, oft gefilligen und auch lihmenden Krise der
Moderne, Postmoderne und Konsorten heraus fithren kann.
Denn wenn ihre Botschaft entschieden bei der Suche nach
Einfachheit (im Sinne von Urspriinglichkeit, Vorherrschaft
und Universalitit) bleibt, so 6ffnet ihre sinnliche Materie
und ihr sinnlicher Gehalt eine weite Skala der Komplexitét
des Lebendigen. Ein Lebendiges, das gierig danach strebt,
tiber die sinnliche Welt zu staunen. Es verabschiedet dem-
nach die Systeme von Tonalitdt, Modalitdt oder temperierter
Chromatik! Es verabschiedet die behelfsmissige Vollendung
der Geschichte!

So muss eine «Sprache» erfunden werden, die die uner-
messliche Komplexitit der menschlichen Sprache und die
unerhorte Fahigkeit des menschlichen Horens respektiert.
Angestrebt werden soll jenes sinnliche Erwachen, das der
Kindheit von Kunst eigen ist. Aus dem Universum klang-
licher Logiken sollen musikalische Logiken gewonnen wer-
den. Das geistige Erwachen wird folgen. Dieser pazifistische
Archaismus hat allerdings nichts zu tun mit dem Guten
Wilden Rousseaus! Sein Feld ist weder die Moral noch der
Naturalismus. Vielmehr erweitert er die Intensitét des Lebens,
verdichtet die Prdsenz einer symbolischen Welt innerhalb
des Realen. Er verzaubert. Er 6ffnet eine bewohnte Welt.
Die Gegenwart eines jeden fiir einen jeden. Die Kraft des
Friedens, das Gliick der Harmonie, die Genauigkeit des
Denkens von Kontinuitit. Punkt.

LICHT DER MODERNE:
DER PAZIFISTISCHE ARCHAISMUS

Die Aufgabe, modern zu sein bis zu dem Punkt der Unsicher-
heit iiber unser Wissen, ist durchaus nicht einfach, auch
nicht, modern zu sein bis an die Grenze unserer vom Ratio-
nalismus ererbten Wissenschaften, bis an die Grenzen unse-
rer schonen Kathedralen, unserer tonalen Systeme von einst.
Es sind dies nun glinzende Ruinen, getaucht in die Sonne
und iiberwolbt von in unendlicher Vielfalt geformter Wolken.

Die Natur, die Entstehung unendlicher Formen, der Baum
des Lebens, die komplexen Harmonien offener Systeme, die
unzihlbaren Krifte der Metamorphosen, die unaufhorliche
Veridnderung der Formen: dies ist die neue Kathedrale! Den
Kriften des Wehens weit geoffnet.

Die Moderne war Bruch, und so iiberwand sie den
Archaismus. Der Hegelsche Triumph des Geistes iiber die
Materie. Biozentrismus und Anthropomorphismus. Dies ist
nun vorbei, zu Ende. Der moderne Mensch? Er ist ein Lock-
vogel. Es gibt fiir ihn keinerlei Zukunft mehr ausser derjeni-
gen der Selbstzerstorung, indem er die Lebensgrundlagen
jenes Planeten, auf dem er leben darf, vernichtet, herauf-
gefiihrt durch eine unerhorte Ungleichheit zwischen den
Volkern, die die Erde beleben. Dieses Bewusstsein der

planetarischen Ganzheit allein ist modern, kraftvoll und
konstruktiv. Die Industrialisierung des Bewusstseins wie
auch der Materie ist vollstdndig zu einem archaischen Terro-
rismus geworden. Der sehr allgemeine und noch allzu ver-
schwommene und romantische Begriff der Okologie, jene
Logik also, die in einer Okonomie der Erde, der Natur und
ihrer lebendigen Systeme denkt und die eine kontinuierliche
und harmonische Entwicklung verspricht, kiindigt den
Beginn jenes paradoxen modernen Menschen, jenes moder-
nen pazifistischen Archaismus an. Es ist das Ferment einer
dritten Welle des modernen Bewusstseins, das sowohl in

der Kunst wie auch in Tausenden von sozialen Handlungen
mit symbolischer Tragweite wirkt. Botschaften, die tiber die
frohlichen und ruhigen und auch Sicherheiten bestehenden
Moden hinaus reichen.

Moderner pazifistische Archaismus heisst, dass nun die
veralteten und gefédhrlichen Schemen des mechanistischen
und dualistischen Denkens aufgegeben werden miissen, um
ein organisches Denken erscheinen zu lassen, ein Denken,
das der belebten, zuckenden und sterblichen Materie ent-
spricht. Ein universeller Relativismus...

Der terroristische Archaismus leugnet die Existenz des
Denkens, es schldgt Kopfe ab — vorzugsweise diejenigen der
anderen. Er leugnet das Denken der anderen, das geteilte
Denken, doch auch das eigene, trennt es von der Welt der
Sterblichen. Das Wort Gott ist sein bestes Alibi, um die
Wahrheit zu industrialisieren (der Vatikan), um Reichtiimer
anzuhdufen tiber den Massengriabern (die Pliinderungen der
Nazis), um vermittels Rhetorik und einer Sprache als einer
Wissenschaft der Liige das Gedéchtnis zu vergiften (Stalin
oder Mao), um all das zu eliminieren, was unbrauchbar und
unverstanden ist (die indischen Volker Amerikas). Sein
Prinzip der Stirke existiert nicht. Es beschrénkt sich auf
das Prinzip der Macht. Der Macht der Viren. Er infiziert,
indem er sich auf das Gedachtnis — der Kultur, des Lebens —
pfropft, um Feuer zu entfachen, Zungen abzuschneiden oder
Kulturen zu kopfen (die Konquistadoren gegeniiber den
Azteken, etc.). «Im Namen von» ist seine Waffe und seine
Rechtfertigung bei der Machtiibernahme — um der Macht
Willen. Brennende Erde. Er massakriert das Gedéchtnis und
setzt an seine Stelle eine Vision der Welt, statt auf diese
selbst zu horen.

Der pazifistische Archaismus der Moderne hingegen ldsst
den Kopf auf den Schultern der Welt — mit offenen Augen
fiir das unbekannte Gesicht. Er erobert den Kopf und das
Denken, allerdings unter den Bedingungen des Wunsches,
des Durstes, der Freude an dem Wissen um alle Kompo-
nenten des Denkens. Des gemeinsamen Denkens. Teilen.

Er offnet alle Skalen des Denkens und beschrankt sich nicht
bloss auf Einheitlichkeit und Rationalitét. Er kreuzt die
Gesamtheit des menschlichen Denkens auf dem Kreisbogen
des Gedéichtnisses der Zivilisationen. Links oder rechts kann
ihn nicht mehr beschéftigen, denn topologisch besteht die
Denksphire aus einer Unzahl von Wendepunkten und
Zugangswinkeln.

Das organische Denken begegnet nun in den sogenannt
offenen Systemen als Komplexitdt und Bewusstsein iiber
deren Herkunft. Das Lebende: unser einziges Modell. Der
Respekt ihm gegeniiber besteht nicht darin, dieses Wunder
in Distanz zu halten (im Sinne einer respektvollen, ganz von
Angst erfiillten Distanz oder eines weihevollen Gehorsams),
vielmehr soll dem Wissen und der Intelligenz dasjenige
zugédnglich gemacht werden, was wir von Generation
zu Generation, von Epoche zu Epoche, von Zivilisation zu
Zivilisation in uns tragen.

Das Lebende ist harmonische und sterbliche bewegte
Materie, und sie ist geschlechtlich.



Die Erde ist ein Mensch, auch iiber das kybernetischen
Phantasma hinaus, und die Kunst ist ein geistiger Kérper
jenes Erden-Menschen.

Heute, im Februar 2002, taumelt und wirbelt die Welt
zuckend zwischen Hoffnung und Bedrohung. Die Offnung
des kollektiven Bewusstseins beriihrt sich in jedem Augen-
blick mit Zerstorungen riesigen Ausmasses. Der fusserst
wichtige Fortschritt in technischen Belangen lebt mit der
geistigen Entfremdung kollektiver Gruppen unter einem
Dach.

Zweifellos war in der Geschichte der Zivilisationen nie
eine solche strategische Perfektion erreicht worden,
Gemeinschaften zu entfremden. Die Kulturindustrie
beispielsweise und ihre Mirkte, ihre Zielgruppen, ihre
Strategien, die komplex und wirkungsvoll, doch leider auch
dusserst steril sind. Oder die Pliinderung des so riesigen
Gedichtnisses und seine Unterwerfung unter den Markt,
worin die Leidenschaft der Ignoranz immer grosser wird.
Gleichwohl sind die Prinzipien der Industrie nicht das Bése,
das bekdmpft werden muss.

Die Kenntnis der neurophysiologischen Gesetze und ihre
Unterwerfung unter die Macht der Industrie, die immer
grosser werdende Multiplikation, die der Stirke der von allen
Menschen — gemeinsam — entwickelten Maschine eigen ist,
fiihrte zur Konkretisierung in der unglaublichsten Maschine,
die der Mensch je entworfen hat: dem Computer. Eine
Maschine, die alle Maschinen umfasst, praktisch alle tech-
nischen Erfindungen der vorangegangenen Jahrhunderte.
Doch vor allem ist diese Maschine heute grenzenlos offen
fiir die Kraft des Lebenden und fiir deren Gedéchtnis. Es
sind neue Territorien, worin nicht mehr nur das mechanis-
tische Denken begegnet — Automatik und Vorhersagbarkeit
der physikalischen Gesetze —, sondern auch jene grenzenlose
Komplexitét der bewegten Materie, des Lebenden. Das
Lebende: ein von allen Kulturen bis auf die heutige Zeit
sakralisierter Bereich, denn er ist Gedédchtnis der Welt und
sichtbarer Trdger des Denkens und des Bewusstseins. Sind
wir daran, die Biichse der Pandora zu 6ffnen?

Der Computer und seine «kiinstliche Intelligenz». Eine
gleichzeitig bedrohliche und beruhigende Maschine. Letzt-
lich nichts als eine dumme Maschine. Unfidhig zum Lachen
und zum Humor. Silicium, das ist auch Sand. Staub...
Goldstaub? Der Computer: Staub, in den man einige Kérner
Elektrizitat wirft um Kontinuitédt zu simulieren. Doch es ist
das Wasser, das im Sand der Wiiste das Leben wachsen lésst.
Die Sandwiisten. Und das Wasser ist der schlimmste Feind
der Maschinen... Das Wasser im Computer fiihrt zu einem
Kurzschluss. Das Wasser zersengt die Computer. Mit unseren
siebzig Prozent Wasser sind wir noch unendlich weit von den
Maschinen entfernt. Das Wasser, der Sand. Fern, anderswo.
Unendlich fern und unendlich anderswo. Geschlechtlich
zudem.

Gleichwohl, eine gleichzeitig bedrohliche und beruhigende
Maschine: Denn hier und mit Hilfe dieser Maschineninstru-
mente kann der Mensch sich 6ffnen, hin zu einer bedacht-
samen praktischen Ethik des Bewusstseins, hin zu dem Ziel
geteilter Universalitit, Bildung, Sprache, zur Verbreitung des
Wissens und zur Gleichheit im Zugang zum Wissen. Doch
die Maschine ist auch ein Phantasma, schdndlich in ihrer
Masslosigkeit und von einer bisher mit nichts vergleichbaren
Kraft, um die Erniedrigung, die Zerstorung, die Unterwer-
fung und den Krieg und die (realen und virtuellen) Waffen
zu organisieren, zu verwalten und zu zentralisieren, und dies
bis zu einem zuvor unvorstellbaren Grad, planetarischen
Ausmasses. Meister im Teilen und prometheischer Tyrann
der Erniedrigung. Entfremdung durch Ketten in Gold. Doch
auch aus Gold gemacht, bleiben Ketten Ketten.

So die Erde. In Zukunft wird jeder jene Tendenzen
wihlen konnen, in denen das Bewusstsein erwacht — oder
entschlummert. Das Bewusstsein in seiner Stiirke, oder aber
als bedrohliche kollektive Kraft der Macht. So wird es eine
neue Ethik geben. Wir, nicht mehr ich oder sie. Wir. Haben
wir uns nun von der Musik entfernt?

Nein.

DIE SUBSTANZ DES PAZIFISTISCHEN
ARCHAISMUS: DIE HARMONIE

Nein, denn dieses Wirrwarr buntgescheckter Widerspriiche
entspricht dem schopferischen Denken, wie es die Geschichte
unserer westlichen Kultur iiberliefert hat. Und die Stellung
der Schrift ist gesichert, offen dem unendlichen Gedichtnis,
zeugend von einer Modernitit, die sich im Dunkel der
Zeiten verliert. So 6ffnen die Universalien des pazifistischen
Archaismus die verlorenen Tempel und bieten so vielleicht
eine symbolische Botschaft. Die schopferischen Energien
der dritten Moderne wecken uns jetzt auf.

Die kiinstlerische Botschaft des pazifistischen Archaismus
und damit des neuen Zeitalters der Moderne ist heute wahr-
nehmbar bei jenen Menschen, die sich einer symbolischen
Aktivitdt widmen, also etwa der Kunst. Das Leben ist ein
Kunstwerk, das sich aus der Bestandigkeit eines immateriel-
len Wertes der symbolischen Welt ergibt, woraus der Mensch
sein Denken und Handeln speist. Es ist die Liebe der Mate-
rie, ein Pantheismus also, im Herz jener Begabung, die sich
innerhalb der Totalitdt des Seins dem Sinnlichen und seiner
Vermittlung in der Welt widmet. Mit einem Lécheln.

Welche Botschaft? Keine anklagende, keine analysierende,
doch eine vorschlagende und erfinderische. Auch kein Wille,
die Welt zu dndern, denn die Kunst dient zu nichts. Unter-
halten? Ja und Nein. Horen lassen, verstehen lassen, lieben
lassen? Ja.

Unterhalten? Vielleicht, wenn es darum geht, den Menschen
neu zu zentrieren und ihm Respekt gegeniiber dem Leben
einzuflossen. So wie man die sie selber zentrierende Wut von
Kindern ablenkt, indem man eine neue Tiire 6ffnet.

Die Kunst hat keinen Nutzen, sie ist leere Nahrung: horen,
beobachten, schmecken. Sie ist ein Luxus in einer friedlichen
Welt, ein immaterielles Licht, das Licht der Leere, um sich
zwischen zwei Kriegen, zwei Tyranneien oder anderen Bar-
bareien des Lebens zu erfreuen. Doch ist diese Leere nicht
zuallererst ein Fenster auf die Unendlichkeit der Lust und
der Arten und Weisen, von dem Realen beriihrt zu werden?

Es ist nicht nichts, das Leben ohne Schuld geniessen zu
konnen. Es ist nicht nichts, zu Bewusstsein zu erwachen und
zum Respekt gegeniiber dem anderen. Es ist nicht nichts, die
Unendlichkeit und die Grossartigkeit der Natur, worin der
aufrechte Mensch atmet, fithlen zu lernen. Es ist nicht nichts,
wenn sich die Tiiren fiir die Wahrnehmung weit 6ffnen.

Die Liebe der Leere. Das Lachen des Menschen. Die
Schonheit des Menschenlachens. In diesem Sinn geht die
Kunst der konkreten Handlung in der Welt voraus und ist
durch ihre von Respekt und Liebe geprégte symbolische
Sprache fihig, den Krieg zu verhindern oder doch zumindest
aufzuschieben. Wie das Denken vor der politischen oder
korperlichen Tat.

In diesem Sinne erscheint die Botschaft des modernen
pazifistischen Archaismus als eine Philosophie der harmo-
nischen Handlung. Eine Handlung, die weit entfernt ist von
den Fantasmen der Macht, der Eroberung oder der Zer-
stérung, weit entfernt auch von den Briichen der Moderne —
und von ihrer autoritiren und bisweilen auch tibertriebenen
Arroganz: ein Prinzip, das das 20. Jahrhundert und seine
zuvor undenkbare Gewalttitigkeit durchlaufen und gepréagt

14/15



hat. Es geht um die symbolische Botschaft der Kunst, die es

ermoglicht, den Menschen — fiir eine gewisse Zeit — vom

Krieg abzulenken, um ihn neu zu zentrieren. Nicht als ein

wahrer Inhalt, sondern als eine Inszenierung seines «Wir»

in der unendlichen Natur. Erneuertes Gedachtnis. Die

Neuzentrierung dieser Botschaft ist:

e Harmonie oder die Kunst geformter und artikulierter
Kontinuitédten.

* Harmonie oder die Wissenschaft regulierter Komplexitit.

e Harmonie oder die Erscheinung kiinstlerischer Formen,
worin das Bewusstsein und die Sensibilitét eine symbolische
Welt strukturieren.

Harmonie als eine Welt, eine belebbare Erde des Denkens.

e Harmonie: eine Welt, fern von Systemen, worin aber die
Struktur durchaus existiert und aus Prozessen, Verwand-
lungen, dynamischen Gestalten und komplexen Dauern-
formen hervorgeht (weit entfernt vom Monotheismus der
Tonalitit).

* Harmonie, die das Gehor nicht mit Opiumdampfen umgibt,
sondern die erlebte Realitdt innerhalb des Zeitflusses in
Perspektive riickt, um die Wahrnehmung und den Geist
gegeniiber der Vielheit organisatorischer Ebenen zu 6ffnen,
die das Reale als sinnliches, versteh- und erlebbares Reales
durchziehen.

e Harmonie als geheimnisvolle Tat der kiinstlerischen
Handlung, leicht zu leben, aber komplex zu komponieren.

e Harmonie als eine Wissenschaft der Metamorphosen: der
Baum des Lebens.

e Harmonie: Akkord, Eleganz, Ausgleich. Friede und Energie.
Die neue Allianz zwischen Mensch und Welt. Das Bewusst-
sein der Natur, nicht als eines dem menschlichen Gedécht-
nis dusserliches, sondern als die Totalitdt dessen, was
den Menschen durch seine Handlungen und sein Denken
in die Welt fiihrt. Es ist die unendliche Enzyklopédie des
Menschen, die gedffnet wird.

Doch ist die Harmonie nicht ein diimmliches Gliick, schon

gar kein Zustand. Die Harmonie ist die Ausstrahlung des

Seins mit seinem Bewusstsein und seiner Sensibilitit, die

die Gabe des Teilens fordert — tiber das Ich hinaus. Doch

auch tiber den ewigen Kampf in allen Epochen zwischen
dem Neuen und dem Alten hinaus. Die Jahrringe der Biume,
die Hautung der Schlange, die Verpuppung der Schmetter-
linge, die Trauer des erwachsen gewordenen Kindes, die

Ubersetzung von Hieroglyphen von der einen Epoche zur

ndchsten.

VOM UNENDLICHEN DER SCHONHEIT ZUR
RELATIVEN ENDLICHKEIT DES WAHREN

Meiner bescheidenen Uberzeugung zufolge ist die Kunst
trotz allem kein Ort der Wahrheit und wird es nie sein. Aber
sie ist ein Ort des Friedens, der Liebe und der Schénheit, was
der Kiinstler als intime innere Erfahrung erlebt. Und zwar
lange bevor er den eigentlichen Kunstakt vollzieht, bevor er
etwa beim abendlichen Konzertauftritt einen Eindruck davon
weiter vermittelt.

Es handelt sich um eine unumkehrbare Erfahrung einer
als Totalitat und Gegenwart erlebten Natur, die allen Formen
von Wahrheitsgehalten vorangeht. Darin zeigt sich sein
Glaube und seine Menschennatur: dort, wo er seine Existenz
einsetzt und wo er sich auch anderen exponiert (was freilich
nichts wirklich Wichtiges bedeutet, verglichen mit dem
Kind, das von Napalm und Splitterbomben getroffen wird).
So zeigt sich auch der Wahnsinn manchmal offen als intime
Erfahrung des Realen.

Friede. Liebe. Schonheit. Ich hore schon die sarkastischen
Kommentare. Doch ich bleibe dabei. Friede. Liebe. Schonheit.

Vergessen wir die iiblichen Bedeutungen der Worter einen
Moment. Friede: Das heisst eine Ganzheit des als Teil des
Seins erlebten Werdens, hier und jetzt. Liebe ist die Kraft,
die uns tragt, ist der Mut, eine Idee zu verteidigen, eine
Menschenvision, manchmal unter Lebensgefahr. Danke fiir
die Fliigel, die uns die Liebe gibt. Schliesslich Schonheit: Sie
ist der Respekt vor der Existenz der Dinge und der Kreatur.
Ein Gleichgewicht, unter dem unsere Welt bebt — und wenn
wir wach genug dazu sind, atmet die ganze Wirklichkeit
Schonheit.

Jenseits davon ist das Scheussliche, die geschiirte Ignoranz,
die gleichgiiltige Kunst. Friede. Liebe. Schonheit. FRIEDE.
LIEBE. SCHONHEIT.

Die Wahrheit, ob als Frage oder als Ergebnis, folgt spiter,
lange nachdem die Unendlichkeit der Schonheit die Erfah-
rung des Seins erobert hat. Der Wahrheitsgehalt kommt wie
der Reflex einer aufgefangenen astralen Schonheit; aufge-
fangen wie mit einer Kiste, in der die Sonne eingeschlossen
wird.

Debatten iiber Debatten, Biicher, Artikel, Diskussionen
iiber die Kunst seit es sie gibt. Doch der Einfluss des
Staunens und des Daseins in der Wirklichkeit geht der Wahr-
heitsanalyse voran. Die Sphinx schweigt. Die Intensitit der
sensiblen Erfahrung néhrt, erst dann folgt das Wort, das
Zeichen oder die Fahigkeit zu zihlen. Grosse Kunst ist daher
immer prophetisch. Denn die Schonheit ist eine objektive
Erfahrung der Wirklichkeit. Ist die Erfahrung der Schonheit
also eine Vorahnung der Wahrheit?

Ob Wahnsinn des Terrors oder friedfertige Weisheit: An
uns ist es, die neue archaische Farbe der Moderne zu wiéhlen.
Ob Bruch oder Harmonie: Jeder hat iiber seine Gedanken
und Handlungen zu entscheiden. Ethik gilt jetzt! Auch fiir
das arme kleine, ebenfalls sensible Kiinstlerindividuum.
Vielleicht ist er ja sogar der erste. Bescheiden, gewiss.

Ja demiitig.

Die Musik unserer westlichen Tradition, wie sie uns als
notierte Kunst tiberliefert ist, sagt uns dies; der moderne
pazifistische Archaismus ist eine neue und tiefe Erfahrung
von Harmonie. Unumkehrbar, insofern als die miindliche
Tradition andere Mittel und Instrumente hat. Die Schrift hat
die Miindlichkeit erobert, nicht in der Art einer verallgemei-
nernden Kolonialisierung, aber sie hat sich einer rituellen,
initialen, wilden, reinen und subtilen Tatigkeit beméchtigt,
die dem Mysterium des Lebendigen gleicht. Es ist ein
Beben, das anhilt angesichts des bestirnten Himmels der
Geschichte, ein oft gehortes, beobachtetes, wiedergehortes,
meditiertes Beben — und dennoch immer ganz und auf
frohliche Art mysterios.

POSTLUDIUM

Wir stehen viel eher im Morgengrauen des menschlichen
Bewusstseins als in seinem Zenith oder gar in der Abend-
rote. Die Musik desgleichen. Das mag eine Selbstiiberzeu-
gung sein, aber es ist zweifellos auch viel mehr: Es ist der
Glaube des Komponisten, der den fruchtbaren Kriften
seiner Zeit Aufmerksamkeit schenkt.

Nein, es reicht nicht, diese Morgenrote zu horen, zu ver-
stehen, zu lieben. Es gilt auch, sie lieben und horen zu lassen.
Bleiben wir also Optimisten. Crescendo maestoso e tranquillo
in einem grossen und unaufhorlichen Liacheln. Was immer
geschehe. Grausamkeit gibt es immer. Die Liebe und das
Wissen um die Liebe aber auch. Musik jetzt!

Und wenn der Komponist schliesslich zum Mirchen-
dichter von Legenden, Mythen, Sagen und Fabeln wird,
so wird er auch wach bei diesen Reisen ins All unserer
erneuerten Sensibilitéit, unserer formalen Intuition, unserer



unglaublichen Féhigkeit, in Resonanz mit der Wirklichkeit
zu treten. Der ganzen Wirklichkeit. Noch einmal: der
Harmonie.

Alle Moglichkeiten, Harmonie mit der unendlichen
Formenvielfalt der Natur zu erlangen, gilt es zu finden.

Die Harmonie ist unendlich perfektionierbar. Und die Intel-
ligenz des Menschen sind die zahllosen Saiten seiner geisti-
gen Lyra, auf der er ebenso sein eigenes Denken hort, wie
er beobachtet, meditiert und sich der Wirklichkeit entgegen
entwickelt, indem er weiter denkt. Sprachen. Symbole.
Semiotische Harmonien. Der Mensch weckt das ganze
Gedéchtnis der Welt, das wir alle zusammen tragen. Und
auch das Gedéchtnis, das in jeder unserer Zellen aufbewahrt
ist,in jeder unserer gesprochenen Sprachen: Ebenso viel
Musik ist zu erfinden, so viele Instrumente sind vorstellbar,
so viele Partituren sind frei zu setzen. Und ebenso viele neue
Formen zu horen und zu verstehen.

Musik.

Musik in der alten, von den Zeiten erworbenen und bear-
beiteten Art: Sie ist ein vibrierendes, pulsierendes, geschla-
genes belebtes Sein, ist Atmen und Schlagen, und das Ohr
hort Kldange wie ein erstes Konigreich, das von einer gehei-
men unendlichen Mathematik beherrscht wird. Musik in
der noch zu erfindenden Art: Sie ist vom Kdérnigen, vom
Gewobenen, von Uberschwang, von Liarm, Klimatischem,
von Begrenzung und Uberflutung belebt, von unserer Sub-
tilitdt, umfassendste Energien zu horen. Der Himmel ist
offen. Neue Reiche gibt es zu kultivieren. Und ebenso viele
geistige Rdume, in denen die Wahrnehmung nicht bloss auf
die Unterscheidung von Noten beschrinkt ist, sind zu ent-
decken wie Eiswiirfel an der Sonne.

Musik: Ebenso viele Arten gibt es, Geist und Vergniigen
im weiten Korper des Uberlieferten anzuregen, durch Horen

zu verstehen, die Gesetze von Anziehung und Abstossung
zu erkennen, die als innere Intelligenz die Musik ausmachen,
und auch die Formen des Klangs, die man musikalische
Formen nennt. Es ist die Erfindung eines Korpers, der in
samtlichen Formen des Lebensbaums zirkuliert. Unter
weiten Breitengraden. Wir haben nun die Mittel dazu. In

der Dringlichkeit der Begabung vibriert die Botschaft.

Wieder lernen zu horen, zu fiithlen, zu beriihren, zu
schmecken, zu atmen und jedes Ereignis als erste Erinne-
rung seiner selbst zu verstehen. Aus Besitz und Weitergabe
wird Lust. Der Komponist ist der Erforscher der inneren
Lénder des Menschen. Harmonie unserer mentalen Geo-
logie. Vom Reptil bis zum Engel. Wiedergefundene ani-
mistische Mythen.

Ja, die Welt hat sich gedndert, doch dem Menschen wird
immer etwas zu erfinden bleiben. Der Mensch bleibt immer
Mensch vor den selben Fragen. Fahren wir fort, Musik zu
imaginieren und zu komponieren. Mehr denn je.

«Nichts neues unter der Sonne», sagt der Moderne in
seiner Arroganz und hebt die Hédnde tiber den Kopf. Der
Archaische ldchelt, hebt langsam tastend die Hénde iiber
den ganzen Korper, von den Fiissen bis zum Kopf und
antwortet: «Doch, die Sonne.»

Der Mensch ist seine Uberwindung durch sich selbst.
Der Mensch: Wer den Menschen, seine Perfektion tiber-
winden kann, gibt sich her. Mutig gibt er sich her, geséttigt
vom unendlichen Gedéchtnis, das uns tragt.

Zwei Devisen sind ihm auf die Stirn geschrieben:

«Erwarte alles von dir.»

«Unser Tun umschliesst unser Sein.»

(Aus dem Franzdsischen von Patrick Miiller und Michael
Eidenbenz)

16/17




	Archaismus... oder: Eine dritte Welle der Moderne? Teil 2, Ein Brief an einen Freund in der Andromeda-Galaxie

