Zeitschrift: Dissonanz
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (2002)

Heft: 78

Artikel: Hat es noch Sinn, den bestehenden Werken neue hinzuzufiigen? : Ist
die Kunst am Ende?

Autor: Schwehr, Cornelius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927920

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HAT ES NOCH SINN, DEN BESTEHENDEN
WERKEN NEUE HINZUZUFUGEN? woncomeuus soimes

Ist die Kunst am Ende?

Das Thema, tiber das ich im folgenden sprechen werde, ist
mir niher, als das vielleicht den Anschein haben mag. Denn
keinesfalls habe ich die Frage schon dadurch beantwortet,
dass in ndherer oder fernerer Zukunft Werke von mir zur
Urauffiihrung kommen werden. Das wire denn doch zu ein-
fach und tibersidhe vollig die vielféltigen Moglichkeiten, die
einer solchen Konstellation innewohnen. Uberdies, und
damit beriihre ich den Kern der Frage, verlangt sie doch kei-
nesfalls nach einer Beantwortung, sondern ausschliesslich
nach Entfaltung und Auseinandersetzung. Kein «Ja», kein
«Nein» und kein «Ich weiss es nicht» hitten in diesem
Zusammenhang auch nur den geringsten Sinn und Erkennt-
niswert. Und hierbei mag auch die wichtige Erkenntnis
abfallen, dass es tiberhaupt nutzlos ist, Ergebnisse zu prisen-
tieren, ohne den Weg offenzulegen, der zu ihnen fiihrte. Und
dariiberhinaus: selbst scheinbar identische Ergebnisse konnen
sich als Entgegensetzungen erweisen allein durch die Art
ihres Zustandekommens.

Nun aber zum Thema, der Frage nach dem Ende der Kunst.
Eines seiner Grundcharakteristika scheint mir zu sein, dass
man in der Reflexion dariiber bestdandig von ihm weggefiihrt
wird. Das liegt wohl daran, dass so viele Voraussetzungen
vorab kldarungsbediirftig sind, will man sich wirklich darauf
einlassen, dass diese drohen, es zu verdecken, es zu verstel-
len. Mit Voraussetzungen meine ich die Beantwortung unter
anderem folgender Fragen: Von welchem Standpunkt aus
wird nachgedacht, was Kunst sei, oder besser: was das sein
soll, welches Interesse (dies ist auch im Wortsinne zu neh-
men) die Reflexion antreibt, und nicht zuletzt: welches Ver-
hiltnis derjenigen Kunst gegeniiber, die zum Zeitpunkt ihrer
Entstehung noch nicht tot gewesen sein soll (ich meine damit
unsere Tradition), liegt diesen Uberlegungen zu Grunde?

Kein heutzutage in den Kiinsten Arbeitender und iiber die
Kiinste Reflektierender wird sich dieser Problematik wohl
erwehren konnen, es sei denn, er verfiigt tiber ein nachgerade
grenzenloses Selbstbewusstsein (im negativen umgangs-
sprachlichen Sinne). Die Frage beriihrt, jenseits einer mogli-
chen Objektivierung, ja auch den bestindigen Selbstzweifel:
was ist noch zu sagen, oder besser: was ist noch zu tun?

Auf diese Weise aber nihrt sie die weitere Produktion,
wirkt also auch als Motor der Arbeit. «Ich lasse mich nicht
hindern zu gestalten, was mich hindert zu gestalten», soll
Karl Kraus einmal aus seinem Schaffen berichtet haben.
Dass das gefihrlich sein kann, weiss ich sehr gut, und ich
weiss auch, dass das in dem Moment falsch, also unwahr wird,
in dem man beginnt, sich dessen kalkulierend zu bedienen.

Wie also damit umgehen?

Der historische Ausgangspunkt — Hegels These vom Ende
der Kunst — erweist sich schnell als fiir unsere derzeitigen
Bediirfnisse untauglich. Dort, wo dieser Gedanke herkommt,
ist die heutige Rede vom Ende nicht zu Hause — die Probleme
liegen (leider) an einer ganz anderen Stelle. Dennoch: Ich
will den schonen Gedanken nicht vorenthalten. Es heisst da
in den Vorlesungen iiber Asthetik beispielsweise:

«Die Kunst in ihren Anféngen ldsst noch Mysteridses, ein
geheimnisvolles Ahnen und eine Sehnsucht iibrig, weil ihre
Gebilde noch ihren vollen Gehalt nicht vollendet fiir die
bildliche Anschauung herausgestellt haben. Ist aber der voll-
kommene Inhalt vollkommen in Kunstgestalten hervorge-
treten, so wendet sich der weiterblickende Geist von dieser
Objektivitét in sein Inneres zuriick und stosst sie von sich
fort. Solch eine Zeit ist die unsrige. Man kann wohl hoffen,
dass die Kunst immer mehr steigen und sich vollenden
werde, aber ihre Form hat aufgehort, das hochste Bediirfnis
des Geistes zu sein. Mogen wir die griechischen Gotterbilder
noch so vortrefflich finden und Gottvater, Christus und
Maria noch so wiirdig und vollendet dargestellt sehen — es
hilft nichts, unsere Knie beugen wir doch nicht mehr.»!

Und an einer anderen Stelle:

«Der Gedanke und die Reflexion hat die schone Kunst
ﬁberflﬁgelt.>>2

Dieses Ende der Kunst bedeutet einen Anfang.

Der Kiinstler hier «ist der wirklich sich selbst bestimmende,
die Unendlichkeit seiner Gefiihle und Situationen betrach-
tende, erinnernde und ausdriickende Menschengeist, dem
nichts mehr fremd ist, was in der Menschenbrust lebendig
werden kann. Es ist dies ein Gehalt, der nicht an und fiir sich
kiinstlerisch bestimmt bleibt, sondern die Bestimmung des In-
halts und des Ausgestaltens der willkiirlichen Erfindung tiber-
lasst, doch kein Interesse ausschliesst — da die Kunst nicht mehr
das nur darzustellen braucht, was auf einer ihrer bestimmten
Stufen absolut zu Hause ist, sondern alles, worin der Mensch
iiberhaupt heimisch zu sein die Befihigung hat.»?

Dies ist nichts weiter als das Postulat der Autonomie von
Kunst. Ein wirklich schones Ende ist das.

Ich allerdings weiss sehr genau, dass die Aktualitédt der
Eingangsfrage hier nicht ihren Ursprung und ihr Zuhause
hat — hétte sie es, wiirde das eine vollig andere Debatte
ergeben, als die es ist, die wir hier zu fithren haben. Die
angesprochene Problematik scheint mir auf einer wesent-
lich banaleren Stufe beheimatet zu sein, da namlich, wo
andernorts gerne von «Postmoderne» geredet wird (ich halte
das tibrigens nicht fiir ein Schimpfwort), da wo gerne der
Benjamin-Kleesche Angelus Novus bemiiht wird, der mit
dem Riicken nach vorne («ein Sturm weht vom Paradiese
her»*) die Triimmer der Vergangenheit vor die Fiisse gewor-
fen bekommt. Vielleicht wire von diesen Triimmern aus zu
begreifen und zu erfahren, dass ein subjektives Gefiihl da
wohl lihmend werden kann, wo der Eindruck bestimmt
entsteht, mittlerweile gar nichts mehr wirklich selbst machen
zu konnen, sondern nurmehr noch bereits Gestaltetes zu
gestalten. Dieses «Gestalten gestalten» mag an dieser Stelle
auf ein sehr grundsétzliches Phanomen kompositorischer
und wohl auch allgemein kiinstlerischer Arbeit hinweisen.
Natiirlich arbeitet niemand von Null an, jeder arbeitet und
gestaltet das, was er macht, auf der Basis dessen, was andere,
auch fiir ihn, schon vorgearbeitet haben. Das war tatsdchlich
schon immer so. Was aber passiert, wenn sich die Gewichte

1. Georg Friedrich
Hegel, Werke in 20
Bénden, Frankfurt am
Main 1970, Bd. 13,
S. 141.

2. Hegel, Werke,
Bd. 13, S. 23.

3. Hegel, Werke,
Bd. 14, S. 237.

4. Walter Benjamin,
Gesammelte Schriften,
Frankfurt/Main 1980,
Bd. 1.2, S. 698f.



in der Arbeit derart verschieben, dass nahezu alles, was

vorgefunden wird, bereits als Be- und Gearbeitetes, also als

bereits Gestaltetes erscheint?

Hier wire doch ein qualitativer Sprung auszumachen; und
tatsdachlich sollte es auch keine kleine Kunst sein, aus der
Differenz zwischen dem, was man selbst machen, was man
selbst gestalten kann, und dem, was als bereits Gestaltetes
auf einen zukommt, Kraft zu ziehen und sich nicht angesichts
des moglicherweise sehr ungiinstig gewordenen Verhiltnisses
zwischen beiden entmutigen zu lassen. Und dennoch: Es
wire wenig mehr denn wehleidig, hier aufzugeben und allein
deshalb das Ende der Kunst auszurufen. Dergleichen Pro-
blematik sollte doch im vorhin erwidhnten Karl Krausschen
Sinne zu meistern sein.

Und nun habe ich, will ich hier fortfahren, drei Wege
offen, die ich alle drei ein Stiickchen weit werde verfolgen
miissen. Ich werde
1. zu erzdhlen haben, was ich meine, wenn ich von Gestalt,

von gestalten rede;

2. werde ich davon zu berichten haben, was und wie mein
Verhiltnis zur Tradition ist, weil alles, was Gestalt ist,
wesentlich davon bestimmt wird, was die jeweilige Tradi-
tion uns tibergibt, und

3. (und das ist fiir mich das Schwierigste) werde ich einen
Blick ermdglichen miissen in meine Werkstatt. Schwierig
ist das vor allem deshalb, weil ich nicht sehr gerne von mir
spreche. Das dazu notige In-mich-Gehen féllt mir auch
deshalb so schwer, weil dort, wie Ernst Bloch einmal sagte,
so wenig Auslauf ist.

GESTALTEN GESTALTEN

Als erstes werde ich also berichten dariiber, was ich meine,
wenn ich von «Gestalt» rede. In einer der grossen deutschen
Enzyklopddien beginnt der lange Artikel zu diesem Thema
folgendermassen:

«Gestalt, griechisch morphe, lateinisch forma» — nun ist da
in den mittlerweile dabei entstehenden Konnotationen schon

alles vorhanden, was gebraucht wird, um dieses Phanomen

als Ganzes zu erfassen: morphe und forma, wie etwas auf-
gebaut ist und wie es erscheint; nicht getrennt voneinander,
sondern als ungetrennte und untrennbare Einheit.

Also jetzt fange ich nocheinmal an mit diesem Artikel aus
der Brockhaus-Enzyklopédie:

«Gestalt, griechisch morphe, lateinisch forma bezeichnet
einerseits die anschauliche, umgrenzte, mehr oder weniger
gegliederte und in sich abgeschlossene Einheit der Erschei-
nung eines Gegenstandes oder andererseits die begriffliche
Ordnungseinheit in der Mannigfaltigkeit von Bestandteilen
einer Sache, sofern in der jeweils gemeinten Einheit eine
Gesetzlichkeit des Aufbaus (z.B. im Kristall), die Form
und das Wesen einer Struktur (z.B. im Organismus) oder
ein geistig-seelischer Sinngehalt (z.B. im Kunstwerk) zum
Ausdruck kommen. In diesem weiten Sinne findet sich
der Begriff der Gestalt, der dem der Form verwandt ist, in
allen Wirklichkeitsstufen von der konkretesten bis zur
abstraktesten [...]»

Sie sehen vermutlich schon, worauf das alles hinauslduft:

auf eine Auseinandersetzung ndmlich dariiber, was als Ganzes
- wahrgenommen werden muss und was als Zusammengesetz-

tes gelten kann. Und ich mochte dieser Problematisierung
auch weiter nichts hinzufiigen ausser einem kleinen Exkurs
tiber etwas, was hier in unmittelbarer Néhe liegt und in der
Lage sein sollte, noch etwas mehr Licht in dieses Dunkel zu
tragen:

Es gibt seit lingerem Bestrebungen nicht bloss in der
Kunst, sondern vor allem in der allgemeinen Lebenspraxis,
die mit dem Versuch einer neuen Sicht auf den Menschen
zusammenhéngen: «Ganzheitlich» heisst hierfiir das Wort in
unserer Sprache. Daran kann man, glaube ich, sehr viel zei-
gen, was die Gestaltproblematik angeht. Diese ganzheitliche
Sicht auf die Dinge ist ja sehr richtig und sehr falsch zur
gleichen Zeit. Sehr richtig ist sie, wenn sie dabei den analy-
tischen Blick auf die Dinge nicht negiert, den uns die letzten
hundert Jahre gelehrt haben. Leider haben diese letzten hun-

dert Jahre uns auch versucht zu lehren, diesen analytischen 22/23



Blick ausschliesslich zu haben, und das ist wahrscheinlich
auch eine der Katastrophen des zwanzigsten Jahrhunderts.
Sehr falsch ist sie dann, wenn sie in einen gewissermassen
voranalytischen Zustand meint zuriickfallen zu kénnen und
damit dem, meiner Meinung nach, irrigen Glauben an-, oder
besser: nachhingt, man konne die Dinge noch, oder wieder
so betrachten, wie sie betrachtet werden konnten, bevor sie
uns zerfallen sind.

(Wann soll das eigentlich gewesen sein?)

Ich will ihnen dafiir ein kleines Beispiel geben: Wenn
man die Erwiderungsschrift Alban Bergs auf ein Pamphlet
Pfitzners tiber Schonberg und seine Schiiler liest, so besteht
diese zu einem nicht unerheblichen Teil aus einer Analyse
des Klavierstiicks Tridumerei von Robert Schumann.’ Alban
Berg beniitzt diese Analyse dazu zu zeigen, dass man sehr
wohl mit rationalen Mitteln Giiltiges tiber Musik und ihre
Qualitdt sagen kann. Er macht das auf eine wunderbar klare
Weise, und er beschreibt beispielsweise den Verlauf der
Melodie, indem er sie in ihre Intervalle zerlegt, den Anfang
also als aufsteigende Quarte, fallende und wieder aufstei-
gende kleine Sekunde, zwei steigende Terzen und eine wie-
derum steigende Quarte, die er dann wieder auf den Anfang
bezieht. Er braucht dieses Verfahren, um damit auf einen
Strukturaspekt des Stiickes zu verweisen und um daraus
seine Schliisse ziehen zu konnen beziiglich seines inneren
Zusammenhangs.

Das alles ist durchaus einleuchtend. Allerdings muss man
auch sagen, dass Schumann und seine Zeitgenossen sicher-
lich niemals auf die Idee gekommen wiren, eine solche
melodische Erscheinung tiberhaupt als zusammengesetzt zu
begreifen und auf diese Weise zu beschreiben. Es ist dies
eben auch ein Ganzes, diese melodische Gestalt (diese spe-
zielle Form der Arpeggierung des F-Dur Dreiklanges), die
hier exponiert wird und die natiirlich mehr ist als die Summe
ihrer Teile (das, im Ubrigen, wiirde Berg auch nie bestritten
haben). Hinzu kommt, und man macht sich das meines
Erachtens zu selten klar, dass dieses Hineinsteigen in die
Feinstruktur, gewissermassen in die Chemie einer Musik,
auch eine Errungenschaft des 20. Jahrhunderts, genauer der
Schonbergschule ist.

Denn: In dieser Hinsicht geht die Entwicklung der musika-
lischen Analyse Seite an Seite mit derjenigen in den Natur-
wissenschaften. Und da ist es ja schliesslich auch ein weiter
Weg zum Wissen etwa iiber die Zusammensetzung des Wassers
—und es ist sehr wichtig und richtig, davon zu wissen, aber es
ist nicht die Voraussetzung fiirs Trinken. «Wer blos an meiner
Pflanze riecht, der kennt sie nicht, und wer sie pfliikt, blos, um
daran zu lernen, kennt sie auch nicht», heisst es, bereits im
Jahre 1797 zu Beginn des Hyperion von Friedrich Holderlin.®
Und ein anderer grosser deutscher Schriftsteller, Heinrich
von Kleist, hat zu diesem Thema auch schon zu Beginn des
vorletzten (also des 19.) Jahrhunderts in seinem kleinen Text
Uber das Marionettentheater eine den Problemkreis iiber-
greifend abschliessende Bemerkung gemacht: «Solche Miss-
griffe, setzte er abbrechend hinzu, sind unvermeidlich, seit-
dem wir von dem Baum der Erkenntnis gegessen haben.
Doch das Paradies ist verriegelt und der Cherub hinter uns;
wir miissen die Reise um die Welt machen, und sehen, ob es
vielleicht von hinten irgendwo wieder offen ist.»’

Maéglicherweise ist das jetzt ein bisschen zu schnell gegan-
gen, ich mochte hier eine Erlduterung nachliefern. Der wun-
derbare Satz Holderlins: « Wer nur an meiner Blume riecht,
der kennt sie nicht, und wer sie pfliickt, nur um an ihr zu ler-
nen, der kennt sie auch nicht», diirfte in diesem Zusammen-
hang unmissverstdndlich sein. Den Kleist habe ich hinein-
genommen, weil da noch etwas hinzukommt, und weil er das
Problem noch grundsétzlicher angreift.

Kleist bezieht sich auf die Schépfungsgeschichte im Alten
Testament. Die Uberlieferung beschreibt da die Trennung
des Menschen von Gott als Entfernung des Menschen aus
dem Paradies. Man kann diese Uberlieferung auch, mit
Kleist, lesen als Trennung des Menschen von der Natur.
Der Grund fiir diese Trennung liegt darin, dass der Mensch
vom Baum der Erkenntnis gegessen hat (etwas, was ihm
strengstens verboten war). Und nun besitzt er als einziges
Lebewesen Selbstbewusstsein, das heisst, er weiss von sich
selbst, und das ist gleichzeitig das Ende des Paradieses, das
Ende der Unschuld und das Ende der Unsterblichkeit, denn:
sterblich ist nur derjenige, der weiss, dass er wird sterben
miissen, und unsterblich sind alle, die nichts vom Sterben
ahnen.

«Schiksaallos, wie der schlafende Saugling, athmen die
Himmlischen;

Keusch bewahrt in bescheidener Knospe, blithet ewig
Ihnen der Geist»,®

so beschreibt Holderlin den ndmlichen Sachverhalt. Was
also tun, wenn man da wieder hinwill, wenn man wieder
zuriick will? — Ich unterstelle hier einfach, dass alle gern ins
Paradies wollen.

Kleist fasst den Fehler in der Formulierung, in dem
Gedanken «wieder zuriick» auf: «wieder zurtick» geht nicht
—neu einen Zugang suchen, das geht — vielleicht. «Die
Unschuld ist keine Vollkommenheit, die man sich zuriick-
wiinschen soll; denn sobald man sie sich wiinscht, ist sie
verloren», heisst das bei Kierkegaard.’

Einmal erlangtes Bewusstsein ist nicht wieder wegzube-
kommen, da mag man sich dummstellen, so lange und so
sehr man will. Das Bewusstsein aber entwickeln, bis die
offensichtlichen Schwichen zu wirklichen Stirken werden,
das konnte vielleicht eine Moglichkeit sein. «Doch das Para-
dies ist verriegelt und der Cherub (der Engel Gottes) hinter
uns; wir miissen die Reise um die Welt machen, und sehen,
ob es vielleicht von hinten irgendwo wieder offen ist.»

Ich kann gerne verraten, dass man lange suchen muss, bis
man etwas findet, was nicht schon zu Beginn des 19. Jahr-
hunderts klar gedacht und beschrieben und meistens in der
Zwischenzeit nur leider wieder vergessen worden ist. Um
hier nun ein weiteres kleines Beispiel zu geben, méchte ich
die Gelegenheit nutzen und die drei Texte von Johann Peter
Hebel erwihnen, die mir als Grundlage meines Chorstiickes

Worte dienten. In ihnen scheint eine Poetik auf, die im Detail

das Ganze findet, die die Provinz zur Welt macht und umge-
kehrt und die mir darin von grosster Aktualitit scheint.
Das erste ist der Eingangssatz aus dem Kannitverstan:

Der Mensch hat wohl tiglich Gelegenheit, in Emmendingen

und Gundelfingen, so gut als in Amsterdam Betrachtungen
itber den Unbestand aller irdischen Dinge anzustellen,
wenn er will, und zufrieden zu werden mit seinem Schick-
sal, wenn auch nicht viel gebratene Tauben fiir ihn in der
Luft herumfliegen."

Dann eine Geschichte ebenfalls aus dem Schatzkiistlein der

rheinischen Hausfreundes:
Verloren oder gefunden
An einem schénen Sommerabend fuhr der Herr Vogt von
Trudenbach in seinem Kaleschlein noch spdt vom Brassen-
heimer Fruchtmarkt zuriick, und das Rosslein hatte zwei zu
ziehen, namlich den Herrn Vogt und seinen Rausch. Unter-
wegs am Strasswirtshaus schauten noch ein paar lustige
Kopfe zum Fenster heraus, ob der Herr Vogt nicht noch ein
wenig einkehren, und eines Bescheid tun wolle; die Nacht
sei mondhell. Der Herr Vogt scheute sich weniger vor dem
Bescheid als vor dem Ab- und Aufsteigen in das Kaleschlein,
massen es thm schon am Morgen schwer wird, aber am
Abend fast unméglich. Der Herr Theodor meinte zwar:

5. Alban Berg, «Die
musikalische Impotenz
der neuen Asthetik>
Hans Pfitzners», in:
Musikblétter des
Ausbruch 2/1920.

6. Holderlin,
Samtliche Werke,
Darmstadt 1984,
Bd. 11, S 11

7. Heinrich von
Kleist, Sdmtliche
Werke und Briefe,
Miinchen 1965, Bd.2,
S. 342.

8. Holderlin, Sdmt-
liche Werke, S. 163.

9. Soren Kierkegaard,
Gesammelte Werke,
Dusseldorf 1965, 11.
Abtlg., S. 35.

10. Johann Peter
Hebel, Poetische
Werke, Miinchen 1961,
S. 134.



«Wir wollen das Kaleschlein auf die Seite umlegen, und

ihn abladen», aber kiirzer war es doch, man ging mit der
Flasche zu ihm hinaus. Aus einer Flasche wurden vier und
die Redensarten manquierten thm immer mehr, bis ihm der
Schlaf die Zunge und die letzte Besinnung band. Als er aber
eingeschlafen war, fiihrten die lustigen Kopfe das Rosslein
in den Stall und liessen ihn auf der Strasse sitzen. Friith aber
als ihn vor dem Fenster des Wirts die Wachtel weckte, kam
er sich kurios vor, und wusste lange nicht, wo er sei und wo
er sich befinde. Denn nachdem er sich eine Zeitlang um-
gesehen und die Augen ausgerieben hatte, sagte er endlich:
Jetzt kommt alles darauf an, ob ich der Vogt von Truden-
bach bin, oder nicht. Denn bin ich’s, so hab ich ein Rosslein
verloren, bin ich’s aber nicht, so hab ich ein Kaleschlein
gefunden.»"

Und zum Schluss die erste und die letzte Strophe eines
Gedichts mit dem Titel Abendlied und dem Untertitel
«(Wenn man aus dem Wirtshaus geht)»:

Jetzt schwingen wir den Hut.

Der Wein der war so gut.

Der Kaiser trinkt Burgunderwein,

Sein schonster Junker schenkt ihm ein,

Und schmeckt ihm doch nicht besser,

Nicht besser.

]

Jetzt Briider, gute Nacht!
Der Mond am Himmel wacht;

Und wacht er nicht, so schliift er noch.
Wir finden Weg und Haustiir doch,
Und schlafen aus im Frieden,

Ja Frieden."

DIE LEBENDIGE TRADITION

Nun aber wieder zuriick zur musikalischen Tradition. Ich
mochte das, was ich vorhin begonnen habe, versuchen, von
einer anderen Seite aus nocheinmal zu beschreiben. Ich
fange nun einmal bei einem meiner Lieblingskomponisten
an, bei Franz Schubert. Ich mochte fragen, woher es eigent-
lich kommt, dass diese Musik heute noch zu uns spricht? Ich
setze das jetzt einfach als Tatsache voraus — denn wollte ich
das hier zur Disposition stellen, misste ich sehr weit vorne
beginnen und kidme zu den weiteren mir wesentlich erschei-
nenden Dingen iiberhaupt nicht mehr. Woher kommt es also,
dass diese Musik heute noch zu mir spricht?

Ich denke, weil sie von Dingen handelt, die mich heute
noch beschiftigen, weil sie mich mit mir selbst konfrontiert,
den Horenden auf den Horenden zuriickverweist, und das
hat letzten Endes seinen Grund darin, dass unsere zwischen-
menschliche Organisiertheit sich seit Schubert nicht bestimmt
veridndert hat, dass die Probleme im Wesentlichen dieselben

11. Hebel, Poetische
Werke, S.434f.

12. Hebel, Poetische
Werke, S.124f.

24/25



geblieben sind. Das, was die franzosische Revolution, die
Aufkldrung und ihre lange Vorbereitung zwischen den
Menschen erzeugt hat — das also, was man iiblicherweise die
biirgerliche Gesellschaft nennt —, hat sich in seinen Grund-
lagen bis heute nicht verdndert — mag es auch in seinen
Perspektiven heruntergekommen sein, wie es will. Und mit
diesen Grundlagen meine ich die Stellung des Subjekts in
diesen Organisationsformen und die Tatsache, dass dieses
handelnde Subjekt zum Zentrum der Welt wird. In dieser
Stellung des Subjekts liegt, denke ich, der eigentliche Grund
dafiir, dass unsere Tradition noch lebendig sein kann. Das ver-
bindende Element in unserer Tradition ist ja, dass der Kom-
ponist, indem er sich unmittelbar ausdriickt, glaubt, damit
mehr zu tun, iiberindividuell Giiltiges hervorzubringen.

Den ersten Riickschlag erfahrt nun dieses komponierende
Subjekt allerdings schon in der musikalischen Romantik —
seit Schubert also, spatestens, und mit ihm hatte ich diesen
Ausflug in die Geschichte ja auch begonnen. War der Gestus
des klassischen Komponisten noch bestimmt vom «ich und
wir», vom Glauben also an eine prinzipiell vorhandene Uber-
einstimmung zwischen dem, was der eine will, und dem, was
alle wollen (sollen), verengt sich das fiir den romantischen
Komponisten auf «ich und ihr», die Erfahrung der Verfein-
dung mit der Aussenwelt, der Gegnerschaft zum Verlauf der
Geschichte.

Und was passiert nun, wenn nicht einmal mehr dieses Ich
selbst unbefragt vor diesem Ich passieren darf? In den Wun-
derhorn-Liedern von Gustav Mahler gibt es eines, das heisst
Wer hat dies schone Liedlein erdacht? Mahler dnderte den
Text und komponierte die Zeile: «Wer hat dies schon schone
Liedlein erdacht?» Und hier, wo sich der Komponist in seinen
Ausdrucksmoglichkeiten zur Disposition stellt, beginnt
meines Erachtens die Neue Musik.

Denn wenn es von diesem Zeitpunkt an schon-schone

Liedlein gibt, dann muss es wohl auch hésslich-schone geben
und wahr-schone und falsch-schone. Mit dem spéten Mahler
und dem frithen Schonberg beginnt, sehr langsam, eine
grundlegende Verdanderung der Musik des europédischen
Kulturkreises — das hat meiner Meinung nach urspriinglich
mit dem beschriebenen Verlust der Unmittelbarkeit zu tun:
damit ndmlich, dass das Subjekt gezwungen wird, von sich
abzuriicken und sich selbst, mit allen Wiinschen und Hoff-
nungen und Angsten und Freuden, zum Gegenstand wird.

Gerade nach dem Zweiten Weltkrieg — speziell in der kur-
zen Zeit des Serialismus und immer wieder danach — ist man
nicht miide geworden, der Neuen Musik Entsubjektivierung
vorzuwerfen. Die Vorwiirfe klangen durchaus unterschied-
lich: errechnete Partituren beispielsweise, Mathematik statt
Musik, emotional ausgetrocknete Klangwiisten und vieles
anderes mehr, aber gemeint war immer das Gleiche. Gemeint
war das vermeintliche Fehlen des subjektiven Ausdrucks,
und der Ausloser des Protestes war die Wut dariiber. Aber
das war und ist ein Missverstidndnis: verlorengegangen ist
nicht das sich ausdriickende Subjekt, verlorengegangen ist
das Subjekt, das glaubt, sich noch unmittelbar ausdriicken zu
konnen, und ich mochte da noch weitergehen. Nicht dass das
Subjekt in der Neuen Musik verschwunden ist, scheint mir
das Problem zu sein, sondern dass es ausserhalb dieses Sub-
jekts nichts anderes mehr zu geben scheint.

Ich habe den Eindruck, dass es scheinbar nichts mehr gébe,
auf das sich dieses komponierende Subjekt noch beziehen
wollte, nichts mehr ausserhalb seiner selbst. Aber was will, was
soll dann gestaltet werden, wenn nicht die Gestalten, die uns um-
geben? Wenn der Komponist nicht mehr auf die Welt reagiert
mit seiner Arbeit, auf was dann? Mahler konnte doch auch
nur deshalb «der Welt abhandenkommen», weil er in ihr war.



MUSIK OHNE KONVENTIONEN

Ich mochte ihnen diese Problematik nocheinmal und von
noch einer anderen Seite aus erneut beschreiben. Ich
bediene mich dabei eines grundlegenden Charakteristikums
der Neuen Musik, ndmlich des mittlerweile hinldnglich
bekannten Sachverhalts, dass die neue Musik selbst keinerlei
Konventionen ausgebildet hat und auch nicht dazu in der
Lage ist. Am leichtesten ldsst sich das natiirlich wieder in
Abgrenzung zur traditionellen Musik darstellen. Alle Musik
unserer Tradition, zumindest seit der Friihklassik, lebt davon,
dass in den Kopfen der Zuhorer eine Norm existiert, an der
sie gemessen wird. Der Umgang mit dieser Norm und deren
intelligente Verletzung, deren vorgetduschte Erfiillung, die
sich als Durchbrechung zu erkennen gibt, deren scheinbare
Verletzung, die rechteigentlich doch eine Erfiillung war, dies
alles garantiert Kommunikation und Information.

Jedem, der sich nur ein bisschen in dieser Musik auskennt,
geniigen einige Anfangstakte eines beliebigen ihm bis dahin
unbekannten Stiickes, um ziemlich zutreffende Aussagen
machen zu konnen iiber die zu erwartende Dauer, den wahr-
scheinlichen Formverlauf und den Zusammenhang (etwa ein
Sinfoniesatz, eine Opernouverture 0.4.), in den das Stiick
vermutlich gehort — wie immer sich das Stiick dann im Detail
zu diesen ihm prinzipiell angemessenen Erwartungen verhal-
ten mag. Das hat allerdings auch die Kehrseite, dass jemand,
der von diesen Normen nichts weiss, kaum an den Mitteilun-
gen, die diese Musik zu machen hat, wird partizipieren
konnen, und insofern ist diese Musik ausgrenzend, elitér,
wenn man so will. Und dies gilt fiir alle uns bekannte Musik,
wenn auch sicherlich auf durchaus unterschiedliche Weise,
nur eben nicht fiir die Neue Musik; und dass ihr immer
wieder das genaue Gegenteil vorgehalten wird, halte ich
wiederum fiir ein grobes Missverstdndnis.

Hier wire ja nun der Ort, iiber die Differenz zwischen dem,
was bekannt, und dem, was erkannt ist, sich weitldufiger aus-
zubreiten, eine Differenz, die ja immer dann geflissentlich
unterschlagen wird, wenn jemand meint, darauf hinweisen zu
miissen, wie viele Menschen «Musik» und wie wenige «Neue
Musik» lieben.

Ich mochte es bei diesem Hinweis belassen und kehre zur
Neuen Musik zurtick. In Neuer Musik ist prinzipiell zu jedem
Zeitpunkt und in jedem Zusammenhang alles moglich.
Nichts berechtigt mich — und damit meine ich nichts, was in
der Sache selbst aufzufinden wire —, von einem beliebigen
musikalischen Ereignis auf ein mogliches oder gar wahr-
scheinliches anderes zu schliessen und im Falle seines Aus-
bleibens oder Eintretens Schliisse daraus zu zichen. Und
hierin, denke ich, ist der eigentliche Grund dafiir aufzu-
suchen, wieso dieser Musik von Seiten des Publikums so
skeptisch begegnet wird. An so einen Zustand kann man sich
ja schlicht und einfach iiberhaupt nicht gewohnen. Begreifen
allerdings kann man ihn schon — und lieben lernen kann man
ihn auch, nicht unbedingt, weil er «schon», sondern weil er
«wahr» ist.

Adorno war es, der das wohl als erster gespiirt und festge-
halten hat, als er in seinem frithen Text Zur Zwdélftontechnik
Schonberg bescheinigte, die Musik von «der Verwesung alles
zerfallenen Organischen» gereinigt zu haben, und weiter: er,
Schonberg, «versucht nun nicht etwa, dies zerfallene Material
unversehens in eine neue Ordnung zu verwandeln, die not-
wendig leer wiire, sondern tilgt vielmehr den letzten Trug
von Ordnung an ihm.»'> Adorno war es auch, der spiter auf
die Problematik in Schonbergs Verfahren verwiesen hat, mit
der neuen Technik die alten Formmodelle wieder auszu-
konstruieren zu versuchen; und er hat auch darauf verwiesen,
dass die alten Formen notwendig an die Tonalitdt gekniipft

sind und mit ihr und aus ihr entstehen und ohne sie voll-
stidndig sinnlos werden. Ich darf das noch kurz, und nur am
Beispiel der Tonhohen, erldutern: Mit der Zwolftontechnik
verschwinden alle qualitativen Differenzen zwischen den
einzelnen Tonen. Das ist etwas fiir jede Form tonaler
Musik aller Zeiten und Kulturen Selbstverstdndliches und
Essentielles, der qualitative Unterschied zwischen den ein-
zelnen Leiterstufen. Oder anders ausgedriickt: ein beliebiger
Ton, ein ¢ zum Beispiel, ist durchaus ein je anderer Ton,

ob er dritte Stufe in cis-Moll, zweite Stufe in D-Dur oder
erste Stufe einer phrygischen Skala ist — und genau dies ver-
schwindet mit der neuen Technik. Sie nivelliert diese qualita-
tiven Differenzen und verhindert damit jede Moglichkeit,
Ubereinkiinfte im Voraus herzustellen — und nichts anderes
sind Konventionen. Und das, was mit Schonberg und den
Tonhohen begann, greift natiirlich iiber auf samtliche
Ordungsparameter.

Noch einmal: Nicht also, dass das Subjekt in der Neuen
Musik verschwindet, scheint mir das Problem zu sein, son-
dern, ganz im Gegenteil, dass es ausserhalb dieses Subjekts
nichts anderes mehr zu geben scheint.

Ich verwende sehr viel Zeit und Kraft darauf zu verstehen,
was Musik, was Kunst, bezogen auf ihren jeweiligen Zusam-
menhang, war und ist, und versuche, soviel als moglich davon
zu wissen und in Erfahrung zu bringen. Auf diese Weise bin
ich dabei, mir eine Haltung zu erarbeiten, von der aus ich
meine Musik schreiben kann. Dies beinhaltet unter anderem
auch die Frage danach, ob es tiberhaupt noch einen Sinn hat,
Musik zu schreiben. Und alles, was ich bisher zu diesem
Thema habe in Erfahrung bringen kénnen — einiges davon
habe ich hier andeuten konnen —, ldsst mich darauf schlies-
sen, dass die Musik, dass iiberhaupt die Kunst sich ganz
grundlegend verdndert hat und dass aber, solange diese
Verédnderung sich vom Alltagsbewusstsein so prinzpiell
unterscheidet, wie sie es meiner Meinung nach tut, es auch
sinnvoll bleibt, hier weiterzuarbeiten. Sie sehen, ich rekla-
miere die Musik einmal mehr als Erkenntnismittel, sie ist
das, auf andere Weise als frither, noch immer.

Und: Wenn etwas so viele Fragen aufwirft, kann es wohl
kaum zu Ende sein.

CODA

Peter Hacks, einer unserer zeitgendssischen Autoren hat in
dem Vorwort zu einem Sammelband seiner Arbeiten iiber
Poetik und Asthetik geschrieben:

«So ist alle Kunst kritisch, selbst die kritische, bei der frei-
lich die inhaltliche Opposition zu leicht die poetische tiber-
lagert. Gerade die allgemeinsten Ziige des kiinstlerischen
Tuns — das Vermenschlichen des Stoffs, das Erzeugen von
Nichtgewesenem, das Befolgen selbstgegebener Gesetze, das
In-den-Griff-Kriegen des Storrischen und Stimmigmachen
des Widerstreitenden — bewirken das Interesse, das die
Menscheit nicht aufhort, an der Kunst zu nehmen: als an
dem Vorschlag eines unentfremdeten, produktiven, freien,
bewiiltigten, durch gegenwirkende Interessen nicht mehr
entzweiten Lebens. Indem Kunst Unbefriedigendes auf
zufriedenstellende Weise abbildet, ist sie selbst das entzeit-
lichte Abbild des Verhiltnisses von Aufgabe und Losung.»'*

Und etwas spéter in demselben Text:

«Kunst lebt von den Fehlern der Welt; hieraus folgt nicht,
dass die Kunst umso besser wiirde, je fehlerhafter die Welt
ist. Offenkundige Missstidnde verlangen politische Losungen,
nicht poetische. Blosse Schweinereien wollen beseitigt, nicht
bedichtet werden.»!

13. Theodor W. Adorno,
Gesammelte Schriften,
Frankfurt am Main
1984, Bd. 18, S. 364.

14. Peter Hacks, Die
Massgaben der Kunst,
Hamburg 1996, S. 7.

15. Hacks, Die Mass-
gaben der Kunst, S. 9.

26/27




	Hat es noch Sinn, den bestehenden Werken neue hinzuzufügen? : Ist die Kunst am Ende?

