
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2002)

Heft: 78

Artikel: Hat es noch Sinn, den bestehenden Werken neue hinzuzufügen? : Ist
die Kunst am Ende?

Autor: Schwehr, Cornelius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927920

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HAT ES NOCH SINN, DEN BESTEHENDEN
WERKEN NEUE HINZUZUFÜGEN? VON CORNELIUS SCHWEHR

Ist die Kunst am Ende?

Das Thema, über das ich im folgenden sprechen werde, ist

mir näher, als das vielleicht den Anschein haben mag. Denn
keinesfalls habe ich die Frage schon dadurch beantwortet,
dass in näherer oder fernerer Zukunft Werke von mir zur

Uraufführung kommen werden. Das wäre denn doch zu
einfach und übersähe völlig die vielfältigen Möglichkeiten, die

einer solchen Konstellation innewohnen. Überdies, und

damit berühre ich den Kern der Frage, verlangt sie doch

keinesfalls nach einer Beantwortung, sondern ausschliesslich

nach Entfaltung und Auseinandersetzung. Kein «Ja», kein
«Nein» und kein «Ich weiss es nicht» hätten in diesem

Zusammenhang auch nur den geringsten Sinn und Erkenntniswert.

Und hierbei mag auch die wichtige Erkenntnis

abfallen, dass es überhaupt nutzlos ist, Ergebnisse zu präsentieren,

ohne den Weg offenzulegen, der zu ihnen führte. Und
darüberhinaus: selbst scheinbar identische Ergebnisse können

sich als Entgegensetzungen erweisen allein durch die Art
ihres Zustandekommens.

Nun aber zum Thema, der Frage nach dem Ende der Kunst.

Eines seiner Grundcharakteristika scheint mir zu sein, dass

man in der Reflexion darüber beständig von ihm weggeführt
wird. Das liegt wohl daran, dass so viele Voraussetzungen
vorab klärungsbedürftig sind, will man sich wirklich darauf

einlassen, dass diese drohen, es zu verdecken, es zu verstellen.

Mit Voraussetzungen meine ich die Beantwortung unter
anderem folgender Fragen: Von welchem Standpunkt aus

wird nachgedacht, was Kunst sei, oder besser: was das sein

soll, welches Interesse (dies ist auch im Wortsinne zu
nehmen) die Reflexion antreibt, und nicht zuletzt: welches
Verhältnis derjenigen Kunst gegenüber, die zum Zeitpunkt ihrer

Entstehung noch nicht tot gewesen sein soll (ich meine damit

unsere Tradition), liegt diesen Überlegungen zu Grunde?
Kein heutzutage in den Künsten Arbeitender und über die

Künste Reflektierender wird sich dieser Problematik wohl
erwehren können, es sei denn, er verfügt über ein nachgerade

grenzenloses Selbstbewusstsein (im negativen
umgangssprachlichen Sinne). Die Frage berührt, jenseits einer möglichen

Objektivierung, ja auch den beständigen Selbstzweifel:

was ist noch zu sagen, oder besser: was ist noch zu tun?

Auf diese Weise aber nährt sie die weitere Produktion,
wirkt also auch als Motor der Arbeit. «Ich lasse mich nicht
hindern zu gestalten, was mich hindert zu gestalten», soll
Karl Kraus einmal aus seinem Schaffen berichtet haben.

Dass das gefährlich sein kann, weiss ich sehr gut, und ich
weiss auch, dass das in dem Moment falsch, also unwahr wird,
in dem man beginnt, sich dessen kalkulierend zu bedienen.

Wie also damit umgehen?
Der historische Ausgangspunkt - Hegels These vom Ende

der Kunst - erweist sich schnell als für unsere derzeitigen
Bedürfnisse untauglich. Dort, wo dieser Gedanke herkommt,
ist die heutige Rede vom Ende nicht zu Hause - die Probleme

liegen (leider) an einer ganz anderen Stelle. Dennoch: Ich

will den schönen Gedanken nicht vorenthalten. Es heisst da

in den Vorlesungen über Ästhetik beispielsweise:

«Die Kunst in ihren Anfängen lässt noch Mysteriöses, ein

geheimnisvolles Ahnen und eine Sehnsucht übrig, weil ihre
Gebilde noch ihren vollen Gehalt nicht vollendet für die

bildliche Anschauung herausgestellt haben. Ist aber der
vollkommene Inhalt vollkommen in Kunstgestalten hervorgetreten,

so wendet sich der weiterblickende Geist von dieser

Objektivität in sein Inneres zurück und stösst sie von sich

fort. Solch eine Zeit ist die unsrige. Man kann wohl hoffen,
dass die Kunst immer mehr steigen und sich vollenden

werde, aber ihre Form hat aufgehört, das höchste Bedürfnis
des Geistes zu sein. Mögen wir die griechischen Götterbilder
noch so vortrefflich finden und Gottvater, Christus und

Maria noch so würdig und vollendet dargestellt sehen - es

hilft nichts, unsere Knie beugen wir doch nicht mehr.»1

Und an einer anderen Stelle:

«Der Gedanke und die Reflexion hat die schöne Kunst
überflügelt.»2

Dieses Ende der Kunst bedeutet einen Anfang.
Der Künstler hier «ist der wirklich sich selbst bestimmende,

die Unendlichkeit seiner Gefühle und Situationen betrachtende,

erinnernde und ausdrückende Menschengeist, dem

nichts mehr fremd ist, was in der Menschenbrust lebendig
werden kann. Es ist dies ein Gehalt, der nicht an und für sich

künstlerisch bestimmt bleibt, sondern die Bestimmung des

Inhalts und des Ausgestaltens der willkürlichen Erfindung über-

lässt, doch kein Interesse ausschliesst - da die Kunst nicht mehr
das nur darzustellen braucht, was auf einer ihrer bestimmten

Stufen absolut zu Hause ist, sondern alles, worin der Mensch

überhaupt heimisch zu sein die Befähigung hat.»3

Dies ist nichts weiter als das Postulat der Autonomie von
Kunst. Ein wirklich schönes Ende ist das.

Ich allerdings weiss sehr genau, dass die Aktualität der

Eingangsfrage hier nicht ihren Ursprung und ihr Zuhause

hat - hätte sie es, würde das eine völlig andere Debatte

ergeben, als die es ist, die wir hier zu führen haben. Die

angesprochene Problematik scheint mir auf einer wesentlich

banaleren Stufe beheimatet zu sein, da nämlich, wo
andernorts gerne von «Postmoderne» geredet wird (ich halte
das übrigens nicht für ein Schimpfwort), da wo gerne der

Benjamin-Kleesche Angelus Novus bemüht wird, der mit
dem Rücken nach vorne («ein Sturm weht vom Paradiese

her»4) die Trümmer der Vergangenheit vor die Füsse geworfen

bekommt. Vielleicht wäre von diesen Trümmern aus zu

begreifen und zu erfahren, dass ein subjektives Gefühl da

wohl lähmend werden kann, wo der Eindruck bestimmt

entsteht, mittlerweile gar nichts mehr wirklich selbst machen

zu können, sondern nurmehr noch bereits Gestaltetes zu

gestalten. Dieses «Gestalten gestalten» mag an dieser Stelle

auf ein sehr grundsätzliches Phänomen kompositorischer
und wohl auch allgemein künstlerischer Arbeit hinweisen.

Natürlich arbeitet niemand von Null an, jeder arbeitet und

gestaltet das, was er macht, auf der Basis dessen, was andere,
auch für ihn, schon vorgearbeitet haben. Das war tatsächlich
schon immer so. Was aber passiert, wenn sich die Gewichte

1. Georg Friedrich
Hegel, Werke in 20
Bänden, Frankfurt am
Main 1970, Bd. 13,
S. 141.

2. Hegel, Werke,
Bd. 13, S. 23.

3. Hegel, Werke,
Bd. 14, S. 237.

4. Walter Benjamin,
Gesammelte Schriften,
Frankfurt/Main 1980,
Bd. I.2, S. 698f.



in der Arbeit derart verschieben, dass nahezu alles, was

vorgefunden wird, bereits als Be- und Gearbeitetes, also als

bereits Gestaltetes erscheint?

Hier wäre doch ein qualitativer Sprung auszumachen; und

tatsächlich sollte es auch keine kleine Kunst sein, aus der

Differenz zwischen dem, was man selbst machen, was man
selbst gestalten kann, und dem, was als bereits Gestaltetes

auf einen zukommt, Kraft zu ziehen und sich nicht angesichts
des möglicherweise sehr ungünstig gewordenen Verhältnisses

zwischen beiden entmutigen zu lassen. Und dennoch: Es

wäre wenig mehr denn wehleidig, hier aufzugeben und allein
deshalb das Ende der Kunst auszurufen. Dergleichen
Problematik sollte doch im vorhin erwähnten Karl Krausschen

Sinne zu meistern sein.

Und nun habe ich, will ich hier fortfahren, drei Wege

offen, die ich alle drei ein Stückchen weit werde verfolgen
müssen. Ich werde
1. zu erzählen haben, was ich meine, wenn ich von Gestalt,

von gestalten rede;
2. werde ich davon zu berichten haben, was und wie mein

Verhältnis zur Tradition ist, weil alles, was Gestalt ist,

wesentlich davon bestimmt wird, was die jeweilige Tradition

uns übergibt, und
3. (und das ist für mich das Schwierigste) werde ich einen

Blick ermöglichen müssen in meine Werkstatt. Schwierig
ist das vor allem deshalb, weil ich nicht sehr gerne von mir
spreche. Das dazu nötige In-mich-Gehen fällt mir auch

deshalb so schwer, weil dort, wie Ernst Bloch einmal sagte,

so wenig Auslauf ist.

GESTALTEN GESTALTEN

Als erstes werde ich also berichten darüber, was ich meine,

wenn ich von «Gestalt» rede. In einer der grossen deutschen

Enzyklopädien beginnt der lange Artikel zu diesem Thema

folgendermassen:

«Gestalt, griechisch morphe, lateinisch forma» - nun ist da

in den mittlerweile dabei entstehenden Konnotationen schon

alles vorhanden, was gebraucht wird, um dieses Phänomen
als Ganzes zu erfassen: morphe und forma, wie etwas

aufgebaut ist und wie es erscheint; nicht getrennt voneinander,
sondern als ungetrennte und untrennbare Einheit.

Also jetzt fange ich nocheinmal an mit diesem Artikel aus

der Brockhaus-Enzyklopädie:
«Gestalt, griechisch morphe, lateinisch forma bezeichnet

einerseits die anschauliche, umgrenzte, mehr oder weniger

gegliederte und in sich abgeschlossene Einheit der Erscheinung

eines Gegenstandes oder andererseits die begriffliche
Ordnungseinheit in der Mannigfaltigkeit von Bestandteilen
einer Sache, sofern in der jeweils gemeinten Einheit eine

Gesetzlichkeit des Aufbaus (z.B. im Kristall), die Form
und das Wesen einer Struktur (z.B. im Organismus) oder
ein geistig-seelischer Sinngehalt (z.B. im Kunstwerk) zum
Ausdruck kommen. In diesem weiten Sinne findet sich

der Begriff der Gestalt, der dem der Form verwandt ist, in
allen Wirklichkeitsstufen von der konkretesten bis zur
abstraktesten [...]»

Sie sehen vermutlich schon, worauf das alles hinausläuft:

auf eine Auseinandersetzung nämlich darüber, was als Ganzes

wahrgenommen werden muss und was als Zusammengesetztes

gelten kann. Und ich möchte dieser Problematisierung
auch weiter nichts hinzufügen ausser einem kleinen Exkurs
über etwas, was hier in unmittelbarer Nähe liegt und in der

Lage sein sollte, noch etwas mehr Licht in dieses Dunkel zu

tragen:
Es gibt seit längerem Bestrebungen nicht bloss in der

Kunst, sondern vor allem in der allgemeinen Lebenspraxis,
die mit dem Versuch einer neuen Sicht auf den Menschen

zusammenhängen: «Ganzheitlich» heisst hierfür das Wort in

unserer Sprache. Daran kann man, glaube ich, sehr viel

zeigen, was die Gestaltproblematik angeht. Diese ganzheitliche
Sicht auf die Dinge ist ja sehr richtig und sehr falsch zur

gleichen Zeit. Sehr richtig ist sie, wenn sie dabei den

analytischen Blick auf die Dinge nicht negiert, den uns die letzten

hundert Jahre gelehrt haben. Leider haben diese letzten hundert

Jahre uns auch versucht zu lehren, diesen analytischen



Blick ausschliesslich zu haben, und das ist wahrscheinlich

auch eine der Katastrophen des zwanzigsten Jahrhunderts.

Sehr falsch ist sie dann, wenn sie in einen gewissermassen

voranalytischen Zustand meint zurückfallen zu können und

damit dem, meiner Meinung nach, irrigen Glauben an-, oder

besser: nachhängt, man könne die Dinge noch, oder wieder

so betrachten, wie sie betrachtet werden konnten, bevor sie

uns zerfallen sind.

(Wann soll das eigentlich gewesen sein?)

Ich will ihnen dafür ein kleines Beispiel geben: Wenn

man die Erwiderungsschrift Alban Bergs auf ein Pamphlet
Pfitzners über Schönberg und seine Schüler liest, so besteht

diese zu einem nicht unerheblichen Teil aus einer Analyse
des Klavierstücks Träumerei von Robert Schumann.5 Alban

Berg benützt diese Analyse dazu zu zeigen, dass man sehr

wohl mit rationalen Mitteln Gültiges über Musik und ihre

Qualität sagen kann. Er macht das auf eine wunderbar klare
Weise, und er beschreibt beispielsweise den Verlauf der

Melodie, indem er sie in ihre Intervalle zerlegt, den Anfang
also als aufsteigende Quarte, fallende und wieder aufsteigende

kleine Sekunde, zwei steigende Terzen und eine
wiederum steigende Quarte, die er dann wieder auf den Anfang
bezieht. Er braucht dieses Verfahren, um damit auf einen

Strukturaspekt des Stückes zu verweisen und um daraus

seine Schlüsse ziehen zu können bezüglich seines inneren

Zusammenhangs.
Das alles ist durchaus einleuchtend. Allerdings muss man

auch sagen, dass Schumann und seine Zeitgenossen sicherlich

niemals auf die Idee gekommen wären, eine solche

melodische Erscheinung überhaupt als zusammengesetzt zu

begreifen und auf diese Weise zu beschreiben. Es ist dies

eben auch ein Ganzes, diese melodische Gestalt (diese
spezielle Form der Arpeggierung des F-Dur Dreiklanges), die

hier exponiert wird und die natürlich mehr ist als die Summe

ihrer Teile (das, im Übrigen, würde Berg auch nie bestritten
haben). Hinzu kommt, und man macht sich das meines

Erachtens zu selten klar, dass dieses Hineinsteigen in die

Feinstruktur, gewissermassen in die Chemie einer Musik,
auch eine Errungenschaft des 20. Jahrhunderts, genauer der

Schönbergschule ist.

Denn: In dieser Hinsicht geht die Entwicklung der musikalischen

Analyse Seite an Seite mit derjenigen in den
Naturwissenschaften. Und da ist es ja schliesslich auch ein weiter
Weg zum Wissen etwa über die Zusammensetzung des Wassers

- und es ist sehr wichtig und richtig, davon zu wissen, aber es

ist nicht die Voraussetzung fürs Trinken. «Wer blos an meiner
Pflanze riecht, der kennt sie nicht, und wer sie pflükt, blos, um
daran zu lernen, kennt sie auch nicht», heisst es, bereits im
Jahre 1797 zu Beginn des Hyperion von Friedrich Hölderlin.6
Und ein anderer grosser deutscher Schriftsteller, Heinrich
von Kleist, hat zu diesem Thema auch schon zu Beginn des

vorletzten (also des 19.) Jahrhunderts in seinem kleinen Text
Über das Marionettentheater eine den Problemkreis
übergreifend abschliessende Bemerkung gemacht: «Solche
Missgriffe, setzte er abbrechend hinzu, sind unvermeidlich,
seitdem wir von dem Baum der Erkenntnis gegessen haben.

Doch das Paradies ist verriegelt und der Cherub hinter uns;
wir müssen die Reise um die Welt machen, und sehen, ob es

vielleicht von hinten irgendwo wieder offen ist.»7

Möglicherweise ist das jetzt ein bisschen zu schnell gegangen,

ich möchte hier eine Erläuterung nachliefern. Der
wunderbare Satz Hölderlins: «Wer nur an meiner Blume riecht,
der kennt sie nicht, und wer sie pflückt, nur um an ihr zu
lernen, der kennt sie auch nicht», dürfte in diesem Zusammenhang

unmissverständlich sein. Den Kleist habe ich

hineingenommen, weil da noch etwas hinzukommt, und weil er das

Problem noch grundsätzlicher angreift.

Kleist bezieht sich auf die Schöpfungsgeschichte im Alten
Testament. Die Überlieferung beschreibt da die Trennung
des Menschen v.on Gott als Entfernung des Menschen aus

dem Paradies. Man kann diese Überlieferung auch, mit
Kleist, lesen als Trennung des Menschen von der Natur.
Der Grund für diese Trennung liegt darin, dass der Mensch

vom Baum der Erkenntnis gegessen hat (etwas, was ihm

strengstens verboten war). Und nun besitzt er als einziges
Lebewesen Selbstbewusstsein, das heisst, er weiss von sich

selbst, und das ist gleichzeitig das Ende des Paradieses, das

Ende der Unschuld und das Ende der Unsterblichkeit, denn:

sterblich ist nur derjenige, der weiss, dass er wird sterben

müssen, und unsterblich sind alle, die nichts vom Sterben
ahnen.

«Schiksaallos, wie der schlafende Säugling, athmen die

Himmlischen;
Keusch bewahrt in bescheidener Knospe, blühet ewig

Ihnen der Geist»,8

so beschreibt Hölderlin den nämlichen Sachverhalt. Was

also tun, wenn man da wieder hinwill, wenn man wieder
zurück will? - Ich unterstelle hier einfach, dass alle gern ins

Paradies wollen.
Kleist fasst den Fehler in der Formulierung, in dem

Gedanken «wieder zurück» auf; «wieder zurück» geht nicht

- neu einen Zugang suchen, das geht - vielleicht. «Die

Unschuld ist keine Vollkommenheit, die man sich
zurückwünschen soll; denn sobald man sie sich wünscht, ist sie

verloren», heisst das bei Kierkegaard.9
Einmal erlangtes Bewusstsein ist nicht wieder

wegzubekommen, da mag man sich dummstellen, so lange und so

sehr man will. Das Bewusstsein aber entwickeln, bis die

offensichtlichen Schwächen zu wirklichen Stärken werden,
das könnte vielleicht eine Möglichkeit sein. «Doch das Paradies

ist verriegelt und der Cherub (der Engel Gottes) hinter

uns; wir müssen die Reise um die Welt machen, und sehen,

ob es vielleicht von hinten irgendwo wieder offen ist.»

Ich kann gerne verraten, dass man lange suchen muss, bis

man etwas findet, was nicht schon zu Beginn des 19.

Jahrhunderts klar gedacht und beschrieben und meistens in der
Zwischenzeit nur leider wieder vergessen worden ist. Um
hier nun ein weiteres kleines Beispiel zu geben, möchte ich
die Gelegenheit nutzen und die drei Texte von Johann Peter
Hebel erwähnen, die mir als Grundlage meines Chorstückes

Worte dienten. In ihnen scheint eine Poetik auf, die im Detail
das Ganze findet, die die Provinz zur Welt macht und umgekehrt

und die mir darin von grösster Aktualität scheint.

Das erste ist der Eingangssatz aus dem Kannitverstan:
Der Mensch hat wohl täglich Gelegenheit, in Emmendingen
und Gundelfingen, so gut als in Amsterdam Betrachtungen
über den Unbestand aller irdischen Dinge anzustellen,

wenn er will, und zufrieden zu werden mit seinem Schicksal,

wenn auch nicht viel gebratene Tauben für ihn in der

Luft herumfliegen.10

Dann eine Geschichte ebenfalls aus dem Schatzkästlein der

rheinischen Hausfreundes:
Verloren oder gefunden

An einem schönen Sommerabend fuhr der Herr Vogt von
Trudenbach in seinem Kaleschlein noch spät vom Brassen-

heimer Fruchtmarkt zurück, und das Rösslein hatte zwei zu

ziehen, nämlich den Herrn Vogt und seinen Rausch. Unterwegs

am Strasswirtshaus schauten noch ein paar lustige

Köpfe zum Fenster heraus, ob der Herr Vogt nicht noch ein

wenig einkehren, und eines Bescheid tun wolle; die Nacht
sei mondhell. Der Herr Vogt scheute sich weniger vor dem

Bescheid als vor dem Ab- und Aufsteigen in das Kaleschlein,

massen es ihm schon am Morgen schwer wird, aber am
Abend fast unmöglich. Der Herr Theodor meinte zwar:

5. Alban Berg, «Die
musikalische Impotenz
der «neuen Ästhetik»
Hans Pfitzners», in:
Musikblätter des
Ausbruch 2/1920.

6. Hölderlin,
Sämtliche Werke,
Darmstadt 1984,
Bd. 11, S. 11.

7. Heinrich von
Kleist, Sämtliche
Werke und Briefe,
München 1965, Bd.2,
S. 342.

8. Hölderlin, Sämtliche

Werke, S. 163.

9. Sören Kierkegaard,
Gesammelte Werke,
Düsseldorf 1965, 11.

Abtlg., S. 35.

10. Johann Peter
Hebel, Poetische
Werke, München 1961,
S. 134.



«Wir wollen das Kaleschlein aufdie Seite umlegen, und

ihn abladen», aber kürzer war es doch, man ging mit der

Flasche zu ihm hinaus. Aus einer Flasche wurden vier und
die Redensarten manquierten ihm immer mehr, bis ihm der

Schlaf die Zunge und die letzte Besinnung band. Als er aber

eingeschlafen war, führten die lustigen Köpfe das Rösslein

in den Stall und Hessen ihn aufder Strasse sitzen. Früh aber

als ihn vor dem Fenster des Wirts die Wachtel weckte, kam

er sich kurios vor, und wusste lange nicht, wo er sei und wo

er sich befinde. Denn nachdem er sich eine Zeitlang
umgesehen und die Augen ausgerieben hatte, sagte er endlich:

<Jetzt kommt alles darauf an, ob ich der Vogt von Truden-

bach bin, oder nicht. Denn bin ich's, so hab ich ein Rösslein

verloren, bin ich 's aber nicht, so hab ich ein Kaleschlein

gefunden.»11

Und zum Schluss die erste und die letzte Strophe eines

Gedichts mit dem Titel Abendlied und dem Untertitel
«(Wenn man aus dem Wirtshaus geht)»:

Jetzt schwingen wir den Flut.

Der Wein der war so gut.
Der Kaiser trinkt Burgunderwein,
Sein schönster Junker schenkt ihm ein,

Und schmeckt ihm doch nicht besser,

Nicht besser.

Jetzt Brüder, gute Nacht!

Der Mond am Himmel wacht;

Und wacht er nicht, so schläft er noch.

Wir finden Weg und Haustür doch,

Und schlafen aus im Frieden,

Ja Frieden.12

DIE LEBENDIGE TRADITION

Nun aber wieder zurück zur musikalischen Tradition. Ich

möchte das, was ich vorhin begonnen habe, versuchen, von
einer anderen Seite aus nocheinmal zu beschreiben. Ich

fange nun einmal bei einem meiner Lieblingskomponisten

an, bei Franz Schubert. Ich möchte fragen, woher es eigentlich

kommt, dass diese Musik heute noch zu uns spricht? Ich

setze das jetzt einfach als Tatsache voraus - denn wollte ich

das hier zur Disposition stellen, mtisste ich sehr weit vorne

beginnen und käme zu den weiteren mir wesentlich erscheinenden

Dingen überhaupt nicht mehr. Woher kommt es also,

dass diese Musik heute noch zu mir spricht?
Ich denke, weil sie von Dingen handelt, die mich heute

noch beschäftigen, weil sie mich mit mir selbst konfrontiert,
den Hörenden auf den Hörenden zurückverweist, und das

hat letzten Endes seinen Grund darin, dass unsere
zwischenmenschliche Organisiertheit sich seit Schubert nicht bestimmt

verändert hat, dass die Probleme im Wesentlichen dieselben

11. Hebel, Poetische
Werke, S.434f.

12. Hebel, Poetische
Werke, S.124f.



geblieben sind. Das, was die französische Revolution, die

Aufklärung und ihre lange Vorbereitung zwischen den

Menschen erzeugt hat - das also, was man üblicherweise die

bürgerliche Gesellschaft nennt -, hat sich in seinen Grundlagen

bis heute nicht verändert - mag es auch in seinen

Perspektiven heruntergekommen sein, wie es will. Und mit
diesen Grundlagen meine ich die Stellung des Subjekts in
diesen Organisationsformen und die Tatsache, dass dieses

handelnde Subjekt zum Zentrum der Welt wird. In dieser

Stellung des Subjekts liegt, denke ich, der eigentliche Grund
dafür, dass unsere Tradition noch lebendig sein kann. Das
verbindende Element in unserer Tradition ist ja, dass der
Komponist, indem er sich unmittelbar ausdrückt, glaubt, damit
mehr zu tun, überindividuell Gültiges hervorzubringen.

Den ersten Rückschlag erfährt nun dieses komponierende
Subjekt allerdings schon in der musikalischen Romantik -
seit Schubert also, spätestens, und mit ihm hatte ich diesen

Ausflug in die Geschichte ja auch begonnen. War der Gestus

des klassischen Komponisten noch bestimmt vom «ich und

wir», vom Glauben also an eine prinzipiell vorhandene

Übereinstimmung zwischen dem, was der eine will, und dem, was
alle wollen (sollen), verengt sich das für den romantischen

Komponisten auf «ich und ihr», die Erfahrung der Verfeindung

mit der Aussenwelt, der Gegnerschaft zum Verlauf der
Geschichte.

Und was passiert nun, wenn nicht einmal mehr dieses Ich
selbst unbefragt vor diesem Ich passieren darf? In den
Wunderhorn-Liedern von Gustav Mahler gibt es eines, das heisst

Wer hat dies schöne Liedlein erdacht? Mahler änderte den

Text und komponierte die Zeile: «Wer hat dies schön schöne

Liedlein erdacht?» Und hier, wo sich der Komponist in seinen

Ausdrucksmöglichkeiten zur Disposition stellt, beginnt
meines Erachtens die Neue Musik.

Denn wenn es von diesem Zeitpunkt an schön-schöne

Liedlein gibt, dann muss es wohl auch hässlich-schöne geben
und wahr-schöne und falsch-schöne. Mit dem späten Mahler
und dem frühen Schönberg beginnt, sehr langsam, eine

grundlegende Veränderung der Musik des europäischen
Kulturkreises - das hat meiner Meinung nach ursprünglich
mit dem beschriebenen Verlust der Unmittelbarkeit zu tun:

damit nämlich, dass das Subjekt gezwungen wird, von sich

abzurücken und sich selbst, mit allen Wünschen und

Hoffnungen und Ängsten und Freuden, zum Gegenstand wird.
Gerade nach dem Zweiten Weltkrieg - speziell in der kurzen

Zeit des Serialismus und immer wieder danach - ist man

nicht müde geworden, der Neuen Musik Entsubjektivierung
vorzuwerfen. Die Vorwürfe klangen durchaus unterschiedlich:

errechnete Partituren beispielsweise, Mathematik statt

Musik, emotional ausgetrocknete Klangwüsten und vieles

anderes mehr, aber gemeint war immer das Gleiche. Gemeint

war das vermeintliche Fehlen des subjektiven Ausdrucks,
und der Auslöser des Protestes war die Wut darüber. Aber
das war und ist ein Missverständnis: verlorengegangen ist

nicht das sich ausdrückende Subjekt, verlorengegangen ist

das Subjekt, das glaubt, sich noch unmittelbar ausdrücken zu

können, und ich möchte da noch weitergehen. Nicht dass das

Subjekt in der Neuen Musik verschwunden ist, scheint mir
das Problem zu sein, sondern dass es ausserhalb dieses

Subjekts nichts anderes mehr zu geben scheint.

Ich habe den Eindruck, dass es scheinbar nichts mehr gäbe,

auf das sich dieses komponierende Subjekt noch beziehen

wollte, nichts mehr ausserhalb seiner selbst. Aber was will, was

soll dann gestaltet werden, wenn nicht die Gestalten, die uns

umgeben? Wenn der Komponist nicht mehr auf die Welt reagiert
mit seiner Arbeit, auf was dann? Mahler konnte doch auch

nur deshalb «der Welt abhandenkommen», weil er in ihr war.



MUSIK OHNE KONVENTIONEN

Ich möchte ihnen diese Problematik nocheinmal und von
noch einer anderen Seite aus erneut beschreiben. Ich
bediene mich dabei eines grundlegenden Charakteristikums

der Neuen Musik, nämlich des mittlerweile hinlänglich
bekannten Sachverhalts, dass die neue Musik selbst keinerlei
Konventionen ausgebildet hat und auch nicht dazu in der

Lage ist. Am leichtesten lässt sich das natürlich wieder in

Abgrenzung zur traditionellen Musik darstellen. Alle Musik

unserer Tradition, zumindest seit der Frühklassik, lebt davon,
dass in den Köpfen der Zuhörer eine Norm existiert, an der
sie gemessen wird. Der Umgang mit dieser Norm und deren

intelligente Verletzung, deren vorgetäuschte Erfüllung, die

sich als Durchbrechung zu erkennen gibt, deren scheinbare

Verletzung, die rechteigentlich doch eine Erfüllung war, dies

alles garantiert Kommunikation und Information.
Jedem, der sich nur ein bisschen in dieser Musik auskennt,

genügen einige Anfangstakte eines beliebigen ihm bis dahin

unbekannten Stückes, um ziemlich zutreffende Aussagen
machen zu können über die zu erwartende Dauer, den
wahrscheinlichen Formverlauf und den Zusammenhang (etwa ein

Sinfoniesatz, eine Opernouverture o.a.), in den das Stück

vermutlich gehört - wie immer sich das Stück dann im Detail
zu diesen ihm prinzipiell angemessenen Erwartungen verhalten

mag. Das hat allerdings auch die Kehrseite, dass jemand,
der von diesen Normen nichts weiss, kaum an den Mitteilungen,

die diese Musik zu machen hat, wird partizipieren
können, und insofern ist diese Musik ausgrenzend, elitär,
wenn man so will. Und dies gilt für alle uns bekannte Musik,

wenn auch sicherlich auf durchaus unterschiedliche Weise,

nur eben nicht für die Neue Musik; und dass ihr immer
wieder das genaue Gegenteil vorgehalten wird, halte ich

wiederum für ein grobes Missverständnis.

Hier wäre ja nun der Ort, über die Differenz zwischen dem,

was bekannt, und dem, was erkannt ist, sich weitläufiger
auszubreiten, eine Differenz, die ja immer dann geflissentlich

unterschlagen wird, wenn jemand meint, darauf hinweisen zu

müssen, wie viele Menschen «Musik» und wie wenige «Neue

Musik» lieben.

Ich möchte es bei diesem Hinweis belassen und kehre zur
Neuen Musik zurück. In Neuer Musik ist prinzipiell zu jedem

Zeitpunkt und in jedem Zusammenhang alles möglich.
Nichts berechtigt mich - und damit meine ich nichts, was in
der Sache selbst aufzufinden wäre -, von einem beliebigen
musikalischen Ereignis auf ein mögliches oder gar
wahrscheinliches anderes zu schliessen und im Falle seines

Ausbleibens oder Eintretens Schlüsse daraus zu ziehen. Und
hierin, denke ich, ist der eigentliche Grund dafür
aufzusuchen, wieso dieser Musik von Seiten des Publikums so

skeptisch begegnet wird. An so einen Zustand kann man sich

ja schlicht und einfach überhaupt nicht gewöhnen. Begreifen
allerdings kann man ihn schon - und lieben lernen kann man
ihn auch, nicht unbedingt, weil er «schön», sondern weil er

«wahr» ist.

Adorno war es, der das wohl als erster gespürt und festgehalten

hat, als er in seinem frühen Text Zur Zwölftontechnik
Schönberg bescheinigte, die Musik von «der Verwesung alles

zerfallenen Organischen» gereinigt zu haben, und weiter: er,

Schönberg, «versucht nun nicht etwa, dies zerfallene Material
unversehens in eine neue Ordnung zu verwandeln, die

notwendig leer wäre, sondern tilgt vielmehr den letzten Trug

von Ordnung an ihm.»1-1 Adorno war es auch, der später auf
die Problematik in Schönbergs Verfahren verwiesen hat, mit
der neuen Technik die alten Formmodelle wieder auszu-

konstruieren zu versuchen; und er hat auch darauf verwiesen,

dass die alten Formen notwendig an die Tonalität geknüpft

sind und mit ihr und aus ihr entstehen und ohne sie

vollständig sinnlos werden. Ich darf das noch kurz, und nur am

Beispiel der Tonhöhen, erläutern: Mit der Zwölftontechnik
verschwinden alle qualitativen Differenzen zwischen den

einzelnen Tönen. Das ist etwas für jede Form tonaler
Musik aller Zeiten und Kulturen Selbstverständliches und

Essentielles, der qualitative Unterschied zwischen den

einzelnen Leiterstufen. Oder anders ausgedrückt: ein beliebiger
Ton, ein e zum Beispiel, ist durchaus ein je anderer Ton,
ob er dritte Stufe in cis-Moll, zweite Stufe in D-Dur oder

erste Stufe einer phrygischen Skala ist - und genau dies

verschwindet mit der neuen Technik. Sie nivelliert diese qualitativen

Differenzen und verhindert damit jede Möglichkeit,
Übereinkünfte im Voraus herzustellen - und nichts anderes

sind Konventionen. Und das, was mit Schönberg und den

Tonhöhen begann, greift natürlich über auf sämtliche

Ordungsparameter.
Noch einmal: Nicht also, dass das Subjekt in der Neuen

Musik verschwindet, scheint mir das Problem zu sein,

sondern, ganz im Gegenteil, dass es ausserhalb dieses Subjekts
nichts anderes mehr zu geben scheint.

Ich verwende sehr viel Zeit und Kraft darauf zu verstehen,

was Musik, was Kunst, bezogen auf ihren jeweiligen
Zusammenhang, war und ist, und versuche, soviel als möglich davon

zu wissen und in Erfahrung zu bringen. Auf diese Weise bin

ich dabei, mir eine Haltung zu erarbeiten, von der aus ich

meine Musik schreiben kann. Dies beinhaltet unter anderem

auch die Frage danach, ob es überhaupt noch einen Sinn hat,
Musik zu schreiben. Und alles, was ich bisher zu diesem

Thema habe in Erfahrung bringen können - einiges davon

habe ich hier andeuten können -, lässt mich darauf schliessen,

dass die Musik, dass überhaupt die Kunst sich ganz

grundlegend verändert hat und dass aber, solange diese

Veränderung sich vom Alltagsbewusstsein so prinzpiell
unterscheidet, wie sie es meiner Meinung nach tut, es auch

sinnvoll bleibt, hier weiterzuarbeiten. Sie sehen, ich reklamiere

die Musik einmal mehr als Erkenntnismittel, sie ist

das, auf andere Weise als früher, noch immer.

Und: Wenn etwas so viele Fragen aufwirft, kann es wohl
kaum zu Ende sein.

CODA

Peter Hacks, einer unserer zeitgenössischen Autoren hat in

dem Vorwort zu einem Sammelband seiner Arbeiten über

Poetik und Ästhetik geschrieben:
«So ist alle Kunst kritisch, selbst die kritische, bei der freilich

die inhaltliche Opposition zu leicht die poetische
überlagert. Gerade die allgemeinsten Züge des künstlerischen

Tuns - das Vermenschlichen des Stoffs, das Erzeugen von

Nichtgewesenem, das Befolgen selbstgegebener Gesetze, das

In-den-Griff-Kriegen des Störrischen und Stimmigmachen
des Widerstreitenden - bewirken das Interesse, das die

Menscheit nicht aufhört, an der Kunst zu nehmen: als an

dem Vorschlag eines unentfremdeten, produktiven, freien,

bewältigten, durch gegenwirkende Interessen nicht mehr

entzweiten Lebens. Indem Kunst Unbefriedigendes auf

zufriedenstellende Weise abbildet, ist sie selbst das entzeit-

lichte Abbild des Verhältnisses von Aufgabe und Lösung.»14

Und etwas später in demselben Text:

«Kunst lebt von den Fehlern der Welt; hieraus folgt nicht,

dass die Kunst umso besser würde, je fehlerhafter die Welt

ist. Offenkundige Missstände verlangen politische Lösungen,

nicht poetische. Blosse Schweinereien wollen beseitigt, nicht

bedichtet werden.»15

13. Theodor W. Adorno,
Gesammelte Schriften,
Frankfurt am Main
1984, Bd. 18, S. 364.

14. Peter Hacks, Die
Massgaben der Kunst,
Hamburg 1996, S. 7.

15. Hacks, Die
Massgaben der Kunst, S. 9.


	Hat es noch Sinn, den bestehenden Werken neue hinzuzufügen? : Ist die Kunst am Ende?

