Zeitschrift: Dissonanz
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (2002)

Heft: 78

Artikel: Archaismus... oder: eine dritte Welle der Moderne? Teil 1, Ein Brief an
einen Freund in der Andromeda-Galaxie

Autor: Schoeller, Philippe / Eidenbenz, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927918

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ARCHAISMUS... ODER: EINE DRITTE WELLE
D E R MO D E RN E? VON PHILIPPE SCHOELLER

Ein Brief an einen Freund in der Andromeda-Galaxie

Philippe Schoeller
(© Philippe
Gontier)




«Nichts neues unter der Sonne», sagt der eine. Der andere
antwortet: «Doch, die Sonne.»

Ich bin Komponist, Européder. Mein Name hat germanische
Wurzeln. Ich bin in Frankreich geboren und lebe gegen-
wirtig in der Umgebung von Paris. Ich unterbreche nun
mein Komponieren fiir einen Moment, um zu Ihnen mit
Worten zu sprechen. Um mich hinzusetzen oder mit [hnen
spazieren zu gehen in der Landschaft unserer Zeit. Ich will
mit Worten eine Transkription meines Denkens, meines
gegenwirtigen Gefiihls wagen. Es wird eine Reise werden:
Von unserem alten Europa in andere Breiten. Bis zu den
ungewohnlichsten Breitengraden tiberhaupt.

Dass das Archaische dem Modernen vorangeht, versteht
sich von selbst. Denn es ist ja die Bedingung der Moderne.
Dieses Vorangehen ist Voraussetzung des Werdens und
damit auch des Vorbeigehens, des Wachsens, des Fortschritts.
Die Zeit ist ein Pfeil. Eine Eroberung der Materie oder ein
Triumph des Geistes, der auf die Realitdt objektiver Gesetze
als feste Strange im Knéuel des Realen baut. Wissenschaft.
Kenntnis der Welt wird erlangt, indem man ihre Gesetze ent-
schleiert, gleichzeitig gewinnt man so die Kraft zu handeln,
die Kraft, die Welt zu verdndern. So auch der moderne
Mensch, der Mensch aus unseren okzidentalen Breitengraden.

Doch in der Welt, die man Kunst nennt, ist alles anders.
Kein Beweis garantiert Schonheit oder Héssliches, vielmehr
gibt es ein unendlich komplexes Ensemble — bisher — verbor-
gener Gesetze, die gemeinsam beim menschlichen Wesen
einen der kompliziertesten, kaum mehr entwirrbaren Pro-
zesse auslosen: Das Gefiihl von Schonheit wird erlebt als
intime Erfahrung des Realen. Alles ist real. Es gibt keine
komplexere Erfahrung des Realen als ein kiinstlerisches
Gefiihl. Die Form ist einfach, die Substanz komplex. So
erméchtigt uns der lebendige Geist zu sagen: Dies ist Kunst.
Was ist dies nun fiir eine intensive Beziehung zwischen
Mensch und Wirklichkeit? Wo ist die Verbindung? Welcher
Art ist dieses Eintauchen, diese Verbindlichkeit der Erfah-
rung Korper-Geist, die erlebt wird als das Unendliche des
Daseins in der Welt? Schopft die Natur die Kunst, wiahrend
diese das Werk bildet, oder bleibt die Kunst ausserhalb der
Natur? Soll man die Geschichte verlassen, um sich vom uni-
versalen Geschichtsfluss der Natur davon tragen zu lassen?
Stimmt es, was uns die aktuelle Moderne lehrt, ist alles
«Kunst»? Gibt es das ewige Kunstwerk, das von seiner west-
lichen musealen Inszenierung befreit ist? Ist die Schonheit
nirgendwo in einem Anderswo oder ist ewige Schonheit
tiberall, wo Wirklichkeit durchsickert? Ist sie eine unsicht-
bare Emanation?

ARCHAISMUS UND NATUR

Das Archaische ist zundchst der Staub. Es ist die Zeit, die
vergangen ist, seit das Objekt einst von seiner eigenen Zeit
losgebunden wurde, von seinem Kontext, seiner Wiege und
seinem Breitengrad, das Objekt — ob real oder gedacht —
erscheint gleichsam gebadet in einem Duft, in dem es in
neuem Licht leuchtet: einem Licht des Vergessens. Nicht
Schatten, nicht Aura ist dies, sondern ein Knéuel, ein
Gewebe ldngst verschwundener Zeichen. Hieroglyphen des
Empfindens. Welche Augen, welches Gehor, welche Empfin-
dung dieses Menschen, der fiir immer verschwunden ist und
sich mir in diesem Augenblick zeigt, gehorte zu seinem
Werk, tiberliefert in diesem Substrat von Pigmenten, von
Materie und von Zeichen? Eine Musik, die Denken mit
Fiihlen vermihlte. Diese Empfindung des Alters ldsst uns
oft lacheln, denn es zeigt uns die Unumkehrbarkeit der Welt
und setzt uns in eine kausale Gegenwart. Es verwirrt uns
aber auch manchmal. Denn es kann die Zeit durch solche
Verwirrung auch umkehren. Dies ist der moderne Teil des
Archaismus. Sein Goldstaub. Fragmente der Sonne.

Ist das gestaltete Werk, die Kunst also eine Ganzheit oder
ein Fragment im Angesicht der Natur? Im Angesicht der
Ganzheit einer Natur, die ausserhalb des Menschen ist, ihn
ganz umgibt? Die ihn zwar nicht ausschliesst, doch gedacht
wird als Raum einer totalen Natur, der mit sphérischem
Inhalt den Menschen ganz umgibt? — Und die zum Werk
gestaltete Kunst: Ist sie wie ein ausgestreckter Arm, der in
diese Ganzheit eintaucht? Ist sie das kleine Feuer, das in den
Vulkan des Realen geworfen wird?

Versteht man Ganzheit in dieser Weise, so erlebt der Mensch
die Unendlichkeit des Schonen, seine eigene Existenz wie
das Mysterium einer Erkenntnis von Ganzheit und Unend-
lichkeit. Dies ist das urspriingliche Archaische. Als Initial-
erfahrung des Schonen oder des Schrecklichen beunruhigt
es. Natur umgibt das Ich. Gleichzeitig 6ffnet sich der sich als
unendliche Natur denkende Mensch diesem Gefiihl der
Unendlichkeit des Schonen. Des Schonen als unendliche
Befragung. Des Schonen als allgegenwirtigem Dasein der
Natur, fern der eckigen Rahmen des Bewusstseins, fern der
Museen, fern der Schlosser, doch eingehiillt von meiner
eigenen Endlichkeit. Sterblich. Es ist dies ein Schones ohne
endlichen Ort, und doch ein exakt in der Welt zentriertes
Schones: Natur und gelebte Ganzheit als Erfahrung meines
Korper-Geistes im Universum. Natur in der Natur.

Dieses Ich des Korperbewusstseins weiht den gegebenen
Ausdruck der Natur an sich ein, gleich einem Gravitations-

04/05



feld in der Unendlichkeit des Alls, das sich formt und Raum
und Zeit in einen Korper faltet. In einen Korper einer zellu-
liren Sinfonie. In eine unendliche Polyphonie der Natur im
Inneren des Ich. Doch ohne den Boden der Endlichkeit. Das
urspriingliche Archaische des Korpers, seiner selbst bewusst,
ist die Natur.

In unseren Breitengraden ist dieses unerhorte menschliche
Gefiihl des Schonen ein Gefiihl der Permanenz. Diese ist
jenem Gefiihl eigen, das der okzidentale Mensch Kunst
nannte und es somit in privilegierten, in den geschlossenen
Orten der Gehirnbezirke einquartierte, in Schachteln, in die
einzudringen eine Priifung bedeutet: Es ist das Konzept des
Kunstwerks, des Museums, des Tresors. Der okzidentale
europiische Mensch hat eine starke Diskontinuitét zwischen
dem Kunstwerk und der Natur etabliert. Das Kunstwerk hat
er fragmentiert durch seine Heiligsprechung der Kunst, die
zur Bedingung hat, dass das Geschaffene den Menschen
beriihre, womit er es asymptotisch wieder mit der Natur zu
vereinen sucht, ja die Natur zum Werk macht. Das Werk der
Natur dient dort als Schutzfigur, wo der Mensch die Natur
vermenschlicht, um eine Macht zu induzieren, die seinem
mysteriosen Handeln, Werk der Kunst genannt, vergleichbar
ist.

GANZHEIT DES SCHONEN:
ARCHAISCH PRASENT

Tauchen wir also ohne Umsténde ins kalte Wasser dessen,
was da ist. Ist nun das Schone jetzt und auf ewig: der Mensch
in der Natur? Nein: der Mensch durch die Natur und die
Natur durch sich selber. Desgleichen: das Kunstwerk durch
die Natur, deren Ausdruck der Mensch ist. So verschwindet
auch der Begriff des Fragments, der Teilung, denn diese steht
fremd zur kontinuierlichen Erfahrung der Ganzheit. Schén-
heit ist also nicht die Essenz der Natur durch das Kunstwerk
oder den Menschen, sondern gleichsam eine Tur,t..die das
Kunstwerk durch die Erfahrung von Ganzheit 6ffnet. Die
Ganzheit als Natur in sich. Dennoch: nicht das Sein, nicht
das Eine oder das «Hochste Gut» oder einige wunderbare
idealistisch systemische Maschinen werden zur Emanation
gefiihrt, sondern nur die durch das Kontinuierliche erpriifte
Erfahrung der Ganzheit. Wir werden spéter sehen, wie
Begriff und Konzept der Harmonie das Bewusstsein solcher
Schonheitserfahrung einschliessen.

Das Schone ist nicht das Gute oder das Wahre, wie es
Hegel liebte. Wohlverstanden: das Schone ist die Erfahrung,
die den Zugang zur Unendlichkeit der Natur einfach macht.
Dennoch ist es keine mystische Ekstase, keine bebende
Epiphanie. Das Schone ist da, und es ist die Permanenz der
gelebten Ganzheit des Werdens. Eine Verbindung mit der
Bewegung in sich selber. Die Erfahrung des Schonen ist eine
Reise in die Rdume der Ganzheit und der Unendlichkeit.
Die Permanenz eines Bewusstseins der Impermanenz.

Dies ist die archaische Realitit, die jeder Bezichung zu
jedem Kunstkonzept zugrunde liegt — und damit zu jedem
Kunstwerk. Sie bildet die Sehne des Kreisbogens. Archaisch
ist sie, weil sie jedem Menschen gegeben ist, in simtlichen
Breiten, schon immer, seit der Nacht der Zeiten. Der Mensch
bleibt immer Mensch vor den gleichen Fragen.

Das Kunstwerk ist also eine Geometrie der Unendlichkeit.
Es ist die initiale Erfahrung, doch unsichtbar fiir alle, die
diese Erfahrung nicht leben. Die Erfahrung des Schonen ist
ein vollig stummes und blindes Kunstwerk, zellulir einge-
schrieben dem Zentrum des Lebendigen, erste unsichtbare
Schrift. Diesen Beweis verlangt das kiinstlerische Individuum
in einen fiir die anderen subjektiven Beweis umzuwandeln.
Die Asymptote der Kunst-Wissenschaft.

DER RUCKZUG DES ICH

Ich sage ich. Ich entledige mich dieses geliebten Willens, dieser
alten und nun aus der Mode gekommenen Gewohnheit: des
Willens zum Ausdruck. Willen? Willen oder Sehnsucht nach
Ausdruck? Es ist das gleiche. Dem Willen ist die Gabe des
Selbst so fremd wie der Sehnsucht. Ich und diese lastende
Singularitit, die allen so vertraut ist, so universell vertraut,
sechs Milliarden vertrauter Universalititen. Das Geheimnis
des Denkens ist hier gegeben, genau da, in seiner unerklér-
lichen, komplett mysteriosen Existenz. Genau da. Genau
wie die Musik, wie das Denken. Es ist da, offen und klar als
unaufhorlicher Trager des Geheimnisses der Welt wie der
Welt selber. Es ist da, gegeben als etwas Vorhandenes.

Denn man kann ja nicht denken wollen. Es hilft nichts, Ima-
gination zu wollen. Man denkt. Man imaginiert. Das ist alles.
Und es ist genau dieser Riickzug des Willens, der dem Denken
und der Imagination die Offnung zum Ungeahnten erméglicht:
Eine Offnung von Geist und Korper zu Stufen und Dimen-
sionen von ganz anderem Interesse als sie jene des Willens
bieten. Gewiss kann der Wille die Intuition in Gang bringen,
doch kaum ist diese da, bleibt ér draussen vor der Tiir.

Ich sage «ich» unter der Bedingung des erfassten Denkens,
des mit allen geteilten Denkens. Und auch dies nicht im
Sinne eines Beweises, sondern einer Uberzeugung des Selbst
tiber das Selbst, «autokritisch» belegt durch das, was ich hier,
um einen Neologismus zu vermeiden, «Instinkt» im Sinne
intuitiver Urteilskraft nenne. Das Kunstwerk des Instinkts.
Das Paradox des Instinkts.

Es gibt diese unanfechtbare Sicherheit im Urteil, einen
Spiirsinn, die authentische Empfindung des Richtigen, die
vor aller Analyse steht. Dieser Sinn vereint alle Stufen der
Urteilskraft, kommt in allen unseren mentalen Organisatio-
nen — vom Reptil bis zur Grosshirnrinde — vor und wirkt als
Filter. Es ist die unanfechtbare Sicherheit der Intuition, eine
Olfaktion des Denkens. Seit jeher.

DIE NACKTE MODERNE, ARCHAISCHE
VISIONEN DES VERGESSENS

Dies ist also die paradoxe Bewegung, wie ich sie fiihle, hier
und jetzt: Der Archaismus 6ffnet sich mir und erweist sich
als eine dritte Welle der Moderne.

Obwohl man noch heute die Renaissance als den Beginn
der «Modernen Zeit» betrachtet, scheint es mir verniinftiger
und richtiger — im Zusammenhang mit diesem so einzig-
artigen Notieren von Musik, wie es der Mensch in der euro-
péischen Kultur erfunden hat —, den ersten Anstoss, die erste
Welle der Moderne in der Zeit vor etwa einem Jahrtausend
zu situieren.

Die erste grosse Welle der Moderne, eine Periode des Auf-
und Abstiegs der europidischen Musik, war die Suche nach
der Verschriftlichung zwischen 1150 und 1827. Sie beginnt in
der Mitte des 12. Jahrhunderts, in der Epoche der Notre-
Dame-Schule, und strahlt weiter durch das abendldndische,
christliche Universum dank der polyphonen Qualititen ihrer
Sanger. [hren Hohepunkt erreicht sie mit der Wiederent-
deckung Johann Sebastian Bachs. Diese erste Welle dauerte
bis zu Beethovens Tod 1827, dann verebbte sie. Sie war
gleichsam der Boden, auf dem Wachstum und Entwicklung
moglich war.

Die zweite Welle der Moderne hebt im Herzen der Renais-
sance an, gegen 1550. Thr Antrieb war die Infragestellung der
Oralitédt, nachdem die Notenschrift sich durchgesetzt hatte.
Sie wuchs zunichst langsam von der Renaissance bis gegen
1750 und bildete einen der Juwelen der Musik-, Kultur-
und Zivilisationsgeschichte heraus: die barocke und die



Altsteinzeitliche
Hoéllenkunst in der
Grotte Chauvet bei
Vallon-Pont-d’Arc,

Frankreich

klassische «Sprache». Diese Uberlappung der ersten und
zweiten Moderne erscheint wie eine «Mulattenperiode» der
Geschichte, wie eine Kreuzung zweier Tendenzen, deren
Reichtum und bewundernswerte Opulenz die Glorie der
europdischen Kiinste von der Mitte des 17. zur Mitte des

18. Jahrhunderts ausmachen.

Mit dieser zweiten, zundchst langsamen, dann in — vergli-
chen mit der ersten — radikalem und schwindelerregendem
Aufstieg wachsenden Welle vollzieht sich via Spekulation
(wortlich genommen: als Wendeltreppe, als Spiegel) ein
Riickzug auf die Grundsatzfrage der Macht, die die Schrift
auf die Wahrnehmungsfihigkeit des musikalischen Gehors
ausliibt; dies dauert von 1827 bis etwa 1992, von der Roman-
tik also bis zur spektralen Schule in Paris; es geht um die
grundsitzliche Verbindung zwischen dem Sichtbaren der
Schrift und dem Unsichtbaren von Klang und dessen Dauer,
dessen geheimnisvoller Zeitlichkeit. Diese zweite Welle der
Moderne ist wie ein Baum; ein Baum der Erkenntnis, der
sich unter den Aktivitdten der Musiker-Komponisten dieser
Periode entwickelt. Wir sind noch im Fluss.

Die erste Welle der Moderne korrespondiert — ich muss
es erneut prézisieren: in unseren Breitengraden! — mit der
Erfindung eines gottlichen Prinzips, das den abendléndischen
Menschen bei seiner schopferischen Tétigkeit ndhrt. Die
schopferischen Fihigkeiten des Menschen werden also mit
Sakralem umgeben. Das Prinzip durchdringt alle Formen
seiner Imagination und seines Denkens, das dadurch zu
einem Doppelten wird.

Die zweite Welle der Moderne reinigte allméhlich ihr
schopferisches Denken von dieser Macht des Doppelten
—Transzendenz oder Immanenz —, von diesem eingefiigten
Gottlichen, von diesem Zustand einer permanenten Verbin-
dung zwischen dem Schaffen und einem Gefiihl des Heili-
gen. Sich des Heiligen zu entkleiden bedeutet, einer eindeu-
tigen Wirklichkeit Platz zu verschaffen. Und so also zeigte
sich das gewaltige Potenzial, die Realitdt durch die Erkennt-
nis ihrer objektiven Gesetze zu transformieren. Es ist der
Triumph der Vernunft, gleichzeitig aber auch eine Eingren-
zung der Fihigkeiten menschlichen Geistes, indem sich
dieser in den Rahmen des Sichtbaren, des Bestindigen, der
Vorhersehbarkeit zuriickgebunden sieht. Es ist das rationale

Denken, das «Klar und Deutlich» der vernunftbegriindeten
Urteilskraft. Und die Chiffre solchen Urteils und solcher
Exaktheit ist das Symbol, mehr noch als der Buchstabe.

Es war eine lange Phase der Uberblendung. Im Herzen
der Renaissance hatte sie begonnen, mit dem Hohepunkt
der Aufkldarung erwies sie sich als unumkehrbar, sie war, von
1530 bis etwa 1800, der Ubergang zwischen der ersten und
der zweiten Welle der Moderne. Erst nach der Ubergangs-
phase, nach Beethovens Tod (ein Datum, das ich symbolhaft
wihle) wichst und entfaltet die zweite Welle ihre Wirkung
mit ganzer Kraft. Nun triumphiert endgiiltig das Sichtbare,
bewiltigt von mathematischem, berechnendem Denken.
Es fillt zusammen mit dem Aufschwung der Industriegesell-
schaft, einer Apotheose des Materialismus — und dies, aber-
mals insistiere ich, in den européischen Breiten.

Auf die Konzentration wirtschaftlichen und kiinstlerischen
Lebens in hofischen Gesellschaften und monarchischen
Systemen, von denen auch die Komponisten abhéngig
waren, folgt die Urbanitit der Industriegesellschaft. Und um
zur Gegenwart vorzustossen: Unsere Hightech-Gesellschaft
ist letztlich der extreme Ausdruck einer Herrschaft tiber
Materie und Technik. Mag ja so sein... Aber...

Aber damit wird eine Milliarde Menschen in Hunger und
Lumpen zuriickgelassen. Und der Planet wird gepliindert
und aus dem Gleichgewicht gebracht. Hat die Entwicklung
der mentalen menschlichen Féhigkeiten mit diesem Aufbruch
Schritt gehalten?

So gelangen wir zur Gegenwart mit einer spiirbar para-
doxen Bewegung: dem Archaismus. In der Tat: paradox!
Denn dieser ist nicht nur eine Mode, eine leichte Brise, eine
Tendenz fiir ein paar Monate und eine Beschiftigung fiir
wenige. Er ist vielmehr eine neue Natur des Denkens und
Fiihlens, ein ganzes Biindel von Vektoren, ein breiter Fokus
am Horizont der Zeit. Neu? Oh ja, er ist von einer ganz
eigenen Neuheit, ein Morgengrauen des Bewusstseins im
Hinblick auf alle bisher vollzogenen Neuanfinge. Gleich-
zeitig will dieser Neuanfang aber nicht vergessen, will nicht
der Vergangenheit mit negativem oder reaktivem Denken
begegnen. Das Neue néhrt sich vielmehr aus einer unendlich
tiefen Geschichte, der dieses unerhort warme Gefiihl ent-

springt: Der Archaismus ist Quelle und Erfiillung zugleich. 06/07



Ist solches eine bloss vage prophezeiende Schimére?
Eine simple Provokation, einmal mehr ein modernistisches
Geschrei? Es ist mehr. Denn eine Uberzeugung, die aus sich
selbst kommt, die wie diese erlebt ist in der Art einer dusse-
ren wie einer intimen Erfahrung, kann durch nichts konter-
kariert und geschwécht werden.

Archaismus, was ist das nun? Der gemeinsame Raum,
den sich Moderne und Archaismus teilen, definiert sich als
Ort, an dem sich die Wurzeln verknoten. Die Moderne
offnet sich der Sehnsucht nach Aufbruch, dem frischen Geist
des Neuen. Es ist ein Gefiihl von Herkunft und Aufbruch,
von Geburt und Anfang. Es ist das privilegierte Bewusst-
sein fiir eine Welt, in der das Licht aufgeht, in der das
Unerwartete aufplatzt. Und dies auf zwei Arten, die beide
dynamisch sind und die Erinnerung an Gewesenes transfor-
mieren: in der Art des gewalttéitigen Lichts der Pyromanie
wie auch in der Geometrie und dem Licht von Linien, von
Lichtstrahlen.

Diese Anrufung gegenwirtiger Ewigkeit soll eine heil-
same Provokation sein, doch gleichzeitig das Extrem des
Jungseins — diese schone, doch fragile Unverschamtheit
jugendlichen Denkens... Sie sei eine kontinuierliche, sicht-
bare, der Gesetze ihrer Generation mehr oder weniger
bewusste Deduktion — bis zum Extrem wissenschaftlicher
Wahrheit. Was den Wert und die Wirklichkeit der Moderne
ausmacht, ist alt tiberliefert. Der wahrhaftige Teil der
Moderne ist archaisch. Sie gribt sich durch die Zeit nach
dem Prinzip der Generationen.

ARCHAISMUS UND NATUR (2): EIN ZUM
HIMMEL GEOFFNETES MUSEUM

Archaismus heute? Im Dezember des Jahres 2002 nach
Christus? Mit musikalischen Mitteln erforscht? Ist er Trieb,
Mimese? Oder der Wille, damit aufzuhoren... Eine Folge der
Raserei in ausweglosen Sackgassen? Ein letztes Zucken
unserer dekadenten Uberflussgesellschaft? Oder, trivialer,
ein letzter Schrei in den Weltenraum als letzter Ausweg? Ein
weiterer Expressionismus...?

Jenseits eines einfachen mechanistischen — und irrtiimli-
chen — Dualismus sehen wir ihn eher als eine Tendenz, oder
besser: als Wind, der uns in fruchtbarere Gegenden tréigt. Ist
er also ein gemeinschaftlicher Raum? Ja. Tatséchlich gibt es
keinerlei Dissoziation, keinen Bruch zwischen den Zeiten
und Epochen; es gibt nur die gleitenden Terrainverschiebun-
gen, Erdbeben und Lavastrome, komplexe Bewegungen der
Fluten und Myriaden von menschlichen Gedanken — und
ebenso viele Sprachen und Zeichen, aus denen sich, im

Herzen der Zeit, dem Weltmenschen und seinem Denken

eine Vision kristallisiert. Der Mensch stiitzt sich also auf das
Getane, unterteilt dieses in Perioden, Epochen, und nimmt
so seine eigene Geschichte wahr. Doch als Mensch bleibt er
immer der Mensch vor den gleichen Fragen. Unsere verwit-
terten Kulturen beweisen es. Es gibt kaum mehr die Zeit-
schubladen, die mit kolonialistischer Sicherheit die Entwick-
lung des menschlichen Denkens in den Zivilisationen ordnen.
Es gibt nur Tendenzen, Vektoren, Magnetfelder, die Orien-
tierung schaffen im aufleuchtenden schopferischen Denken
und der intellektuellen Energie auf einem Territorium der
Nuancen. Mehr oder weniger werden diese Rdume durch
die Erinnerung fixiert, die sich von Epoche zu Epoche tiber-
schneidet.

Was verbindet nun eine solche Moderne mit dem Archa-
ischen? Worin liegt das moderne Prinzip des Archaismus?
Sind es die Quellen, die Urspriinge, die Universalien? Gewiss,
aber noch viel mehr. Es ist eine prizise Gegenwart der
Erinnerung. Oder noch genauer: einer Erinnerung, die die
Gegenwart dynamisch und stufenartig bearbeitet. Es sind
Variationen der Geschwindigkeit und der Aussagepriszision.

Das Archaische ist die Erforschung der Anfinge. Die Kau-
salitédt interessiert es freilich wenig. Sein bester Verbiindeter
ist das Vergessen. Archdologisch wird es dadurch, dass es die
entferntesten Wirklichkeiten in der Gegenwart auftauchen
lasst, ihre vergessenen Grundlagen.

Es gilt also die geschichtliche Diskontinuitit zu verstehen,
die Transformationen erzeugt und die Entwicklung lebendi-
ger Denkformen ordnet, die Konturen lebendiger Formen
belebter Materie zeichnet und Metamorphosen hervorbringt
— Archéologie, Anthropologie, Biologie. Reminiszenzen an
uralte Mythen.

Der moderne Mensch kann nur Vergédngliches schaffen,
Schiitze, Museen, Kunstwerke; die Produkte seines Handelns
werden unweigerlich dazu. Seine Kraft wird durch die
Gegenwart angeregt. Helle Sonne. Es ist ein vitaler Trieb, die
Gegenwart nur zu durchkreuzen und dabei den Augenblick
und seine Utopie zu kosten: die Unendlichkeit des Augen-
blicks, die Dauer des Augenblicks als Form. Die Gegenwart
in ihrer Totalitdt. Sein Wahn: ewiges Wissen geniessen durch
intensivste Welterfahrung.

Auch das Archaische treibt die Gegenwart in schwindlige
Bewusstlosigkeit. Doch seine Rolle, Erkenntnisantrieb,
besteht nicht darin, irgendeinen brillanten «Esprit des
Neuen» zu verbreiten, sondern vielmehr das Reale auf ein
gemeinsames Bewusstsein zu reduzieren, es also zu ver-
stehen. Es verteilt die Breitengrade und die Brennpunkte
der Epochen.



Hier zeigt sich das Paradox: die moderne Tendenz zum
Gedichtnisschwund ist archaisch.

Und das Archaische, indem es das Neue verlacht, bestitigt
gleichzeitig dessen Permanenz, seine vitale Kraft in einer
unaufhorlichen Gegenwart, die die Geschichte filtert und die
Schichten des Vergessens durchbricht.

Der Archaismus der Moderne ist die leuchtende Anthro-
pologie des strahlenden Lichts einer ewigen Gegenwart,
einer gegenwirtigen Ewigkeit. Er erhellt die Ndchte der
Geschichte und bewirkt damit, dass archaische Wirklich-
keiten modern bleiben. Das eine wie das andere will diese
alte lineare Fortschrittskausalitdt der Geschichte tiberwin-
den. Und vor allem will es die Verkniipfung von Bewusst-
sein und Moral durchtrennen, jene Galionsfigur einer jahr-
hundertealten Vernunft. Die Kausalitdt implodiert, wenn
alle Dimensionen einer Verbindung zwischen Mensch, Natur
und seiner Herkunft akzeptiert werden. Es gilt, die biblische
Stinde des Tuns zu tiberwinden.

Tatsdchlich ist die entfernteste Vergangenheit eine Gegen-
wart — eine Gegenwart, die war. Wie gelangen deren Bewusst-
seinswellen bis zu uns? Thre Spuren gibt es im Hier und
Jetzt. Wir miissen die Linearitédt zwischen Vergangenheit
und Gegenwart verlassen, um eine ausgebreitete Zeit zu ver-
stehen und zu kosten, eine relative, zyklische oder geschich-
tete Zeit. Im gleichen heissen Wunsch, den Wust der Vergan-
genheit durch eine Suche nach einer Unendlichkeit in der
Gegenwart zu verlassen, findet sich das Moderne, seiner
selbst zum Trotz, am Busen des archaischen Raums. Das ist
ein Extrem dieses Triebs des Vergessens, der den modernen
Geist beseelt. Ich insistiere: seiner selbst zum Trotz. Wonnen
der Regression.

Das eine wie das andere, das Archaische wie das Moderne
sucht sich von der Erinnerung des Menschen zu befreien,
nicht von Objekten und Dingen, Wahrheiten und Gewiss-
heiten, sondern von fundamentalen Kriften und Tendenzen.
Von Essentiellem? Ist es also universell? Ein Idealismus?
Eine Suche nach Transzendenz? Eine Trennung Himmel-
Erde, Mensch-Geist etc.? Hermetische Fassade? Wer weiss...

Der Archaismus gleicht zunéchst einer versteinerten
Gegenwart. Die Zeit wird zuriickversetzt, um uns zu sagen:
Dies gehort der Nacht. Der Nacht der Zeiten. Doch wer
wire nicht fasziniert von einigen Feuersteinen darin? Von
kunstvollen Masken? Von einigen Instrumenten stummen
Emfpindens? Von bemalten Totemfiguren und -pfeilen, ver-
lorenen Symbolen? Wir staunen iiber die Chauvet-Grotte.
Schatten majestétischer Riten sind hier zu dechiffrieren.

Schonheit hat kein Alter. Nicht Schonheit als Gutes oder
Wabhres, sondern Schonheit als Intensitdt der Gegenwart,
als Dichtheit symbolischer Realitdt. Im Knotenpunkt der
gefiihlten Realitit vibriert es. Sind diese Gesten wirklich so
weit weg? Natiirlich nicht. Die Intensitét ist intakt.

Das Bewusstsein fiir die Moderne begann, als es darum
ging, diesen Willen zum Werk im schopferischen Denken
als Schliisselmoment der abendldndischen Geschichte zu
begreifen: die Gotterdimmerung. Der Moment fillt mit
dem Beginn der Industrialisierung zusammen und erobert
sie, ohne durch die planetarische Erinnerung behindert zu
werden; also auch nicht von der freien Destrukturierung und
auch ohne die Details von den x-tausend Netzen, in denen
sich die Spur des Lebendigen finden. Der — paradoxe — Ein-
bruch der Dissonanz durch die extreme Einfachheit einiger
Gesetze und anderer vorgeschriebener Konsonanzen, die der
Mensch in der unerhorten geschichteten Komplexitit ent-
deckt, die die Natur ausmacht (Vanitas des weissen Menschen,
nicht anders kann man es sagen!).

Seien wir genau. Heute, im Dezember 2002, definiert sich
die Moderne anders als in fritheren, bereits historischen

Epochen. Wir horen die Moderne heute als einen Reflex,
reflexiv im wortlichen Sinn. Die Moderne als Bewusstsein.
Die Moderne als Dringlichkeit oder unendliche Geduld. Die
Moderne als intaktes geistiges Wachsein. Sie ist eine Ethik
vor dem Stil. Ein exakter — und relativer — Bezug zwischen
dem Menschen und seinem eigenen Denken. Ein Erbe der
grossen Zivilisationen, der griechischen, dgyptischen, kel-
tischen, aztekischen etc., durch die der Mensch hindurchge-
gangen ist. Sie ist eine Weltanschauung, in der die Wach-
samkeit und die mentale Energie iiber allen Augenblicken
thront. Sie ist ein Uberlebensinstinkt durch konsequente
Steigerung. Ein scharfes Bewusstsein fiir den Tod, nicht ein
pathetisches, sondern eines als Aufruf zur Tat. Das Wissen
um die Sterblichkeit transformiert sich in eine Kraft des
Handelns, hier und jetzt, und nicht morgen und irgendwo.
Ein Jetzt — wie das Zentrum eines Zeitritus —, das durch
das Heute gegeben ist. Durch das konstante Heute aller
Menschen aller Epochen. Die Inkarnation der dem Emp-
finden vermihlten Intelligenz. Tun und denken. Gemein-
sam. Das Sein ist aufgelost im universellen Lebensriitsel.
(Niemand kann heute in der Welt das einstige Erscheinen
und das heutige Dasein des Lebendigen auf dem Planeten
Erde erkldren!)

Das Dekadente, jener aus der Mode gekommene rosa-griine
Fatalismus, gehort nicht mehr zur Moderne, ist héchstens
noch ein lauer anachronistischer Appendix.

HABEN DIE GOTTER GESIEGT?

Alles deutet heute darauf hin, dass die Gotter die Sieger
sind. Oder ist da noch mehr? Sind die Gotter fiir uns? Nein,
sie sind es nicht. Dies ist eine Errungenschaft der Moderne:
Die Gotter waren nie fiir oder gegen uns. Wir sind die Gotter.
Ganz einfach. Der Mensch selber ist die Macht, sein Korper
ist sein Tempel, sein Geist ist seine gesellschaftliche Freiheit,
seine Vitalitdt ist eine nicht entzifferbar komplexe Musik.
Und dies zu horen ist schier unertréglich!

Im Herzen des Universums 6ffnet sich unser Bewusstsein
dem Realen und seinem Kosmos, und so 6ffnet sich auch
der Mensch mit seiner fortschreitenden Eroberung des Alls
der Erkenntnis des Realen. Dafiir steht als Bildsymbol das
Bild unserer Erde, dieses konkrete, sichtbare, vertraute, von
Satelliten vermittelte Bild. Gleicht es einem Uber-Ich der
Menschheit? Ist es neu oder wurde es wiedergefunden?
Nein, es wurde nur erneuert. Es ist das genaue Bildsymbol
fiir die Relativitdt unserer Kulturen. Die Gétter ausserhalb
des Menschen sind weggetreten. Sie sind verschwunden und
iberlassen uns unserer Freiheit und unserer Macht in der
Natur, wihrend unser blauer Planet durch unsere Galaxie
treibt. Es ist auch das Bild fiir unsere vergangenen Zivilisa-
tionen (unter denen es wihrend der Menschheitsgeschichte
unglaubliche gab), und ebenso das Bild fiir das unerhort
Konkrete unseres Lebendigseins im Zentrum eines durch
seine Komplexitit ebenso faszinierenden wie durch seine
pure Existenz geheimnisvollen Okosystems.

Das Bild verweist aber auch auf die Ankunft jenes grossen
Tages, an dem das Ende des Biozentrismus erreicht sein wird.
An dem das Leben die ganze Breite seines Geheimnisses zei-
gen wird, indem es definitiv beweist, dass es auch ausserhalb
der Erde existiert. Seit einem Jahrhundert wéchst die Wahr-
scheinlichkeit der Hypothese von Jahr zu Jahr, dass es eine
Biologie jenseits unserer einzigen Logik gebe. An jenem Tag
ist auch das Ende des Chronozentrismus erreicht, wie {iber-
haupt alle Enden aller sich auf eine Weltsicht zentrierenden
Systeme: Geozentrismus, Heliozentrismus, Kolonialismus.

Die Gotter haben gesiegt. Nun wollen wir den Siegesruhm.

Doch vergessen wir nicht: Die Moderne ist auch ambiva- 08/09



lent: Hier die Gotter vortibergehender Stadien (es gibt sie
noch) — und dort die Gétter der materiellen Macht mit all
ihrer Scheusslichkeit einer ungerecht aufgeteilten Erde.
Und was soll man denken von dieser Last der entfremdeten
Gotter, von diesem spektakuldren drohenden Terror, der im
Irrsinn der Dekonstruktion noch schlimmer wird? Es ist der
Archaismus in seinem Trieb zur letalen Amnesie. Die totale
Negation der Zeit, der gegenwirtigen wie der zukiinftigen.
Nur was war, die sichtbaren Spuren der Zeit, besetzen die
Gegenwart. Was diese Gegenwart dem Menschen an Wahl-
moglichkeiten bietet, riickt in weite Ferne. Angst der Gegen-
wart. Erstarrung angesichts des jungfrdulichen Heute der
Zeit. Faszination des Todes.

Die Folge ist Unterwerfung und Selbstverdusserung gegen-
iiber den Stein- und Feuergottern von einst, die immer
irgendein Tyrann als Zukunft einsetzen, weil er vollkommen
unfihig ist, die Gegenwart zu erfinden, vollkommen dege-
neriert und zu schwach, um aus der Zivilisationsgeschichte
Lehren zu ziehen. Die Torheit der Machtmenschen ist mor-
derisch, fithrt zu Zerstorung und Krieg. Namenlose Gewalt
trachtet nur danach, das permanente Werden der Welt zu
stoppen, die Zeit anzuhalten, sie erstarren zu lassen und
diesen Stopp anzubeten. Die ewige Bewegung der Gestirne
soll zerstort werden, indem das Zentrum gédnzlich vereist
wird. Dies ist der beunruhigendste Teil des Archaismus. Es
gab immer eine tiefe Kultur und Asthetik des Krieges, der
bilhaft im Zentrum eines Zirkels stand und nach gewissen
Gesetzen Strahlen aussandte, Ubergénge vom einen zum
anderen, ausgehend von einem einzigen, allgemeinverbind-
lichen Punkt. Der urspriingliche Sinn des Wortes Apokalypse
wird umgekehrt (und das Heilige enthiillt sich) in Fluten von
Feuer und Blut, verzehnfacht durch die grenzenlose Vor-
stellung unaufhorlicher Grausamkeit und das unendliche
Leiden der Kreatur. Dies aber heisst, sich lebendig fiihlen.
Heisst, sich sterblich fiihlen...

Die Gotter haben gesiegt, denn der Mensch steht ihnen
gegeniiber. Die Ethik ist die neue Orientierung des Mensch-
Gottes. Sie ist eine neue Ethik, da sie sich der Erde wie eines
lebendigen Korpers bewusst ist. Sie teilt. Sie ist die Heraus-
forderung einer neuen komplexen Einheit, die alle verschie-
denen Fantasmen von Totalitét tibersteigt. Die Gotter haben
den Menschen nicht verlassen: Es ist vielmehr der Mensch,
der sich seiner Macht, seiner Zerbrechlichkeit und seiner
Komplexitidt bewusst geworden ist.

Es gibt einen Elan zwischen zentrierter Organisation und
harmonischem System. Zwischen Industrie und Okologie.
Zwischen System und Netz. Was ist das Verméchtnis fiir acht
Milliarden Menschen in 120 Jahren, unter denen keiner heute
geboren wurde? Unertrigliche Verantwortung!

DIE TRANSINDUSTRIELLE MORGENROTE

Da sehen wir ihn nun, den Komponisten westlicher, notierter
Musik. Ist es Noah und seine Arche? Hort gerade alles auf?
Ist er das Bild fiir die brockelige kulturelle Position des
Musikschreibens in der heutigen Welt?

Nein. Es ist vielmehr dies. Die Position des musikdenken-
den Individuums, des Komponisten in der heutigen westli-
chen Situation ist eine trans-industrielle Position. Tatszchlich
arbeitet der «reine Komponist», wenn man ihn so nennen
will, jener also, der nur fiirs sinfonische, chorische oder
kammermusikalische Erbe und nur mit dem Ziel einer Auf-
fiihrung im Konzertritual schafft, mit einem «unendlichen
Potential»: Jenem namlich, sein Werk mit den Interpreten zu
teilen. Es ist das Potential des Lebendigen mit seinem Prin-
zip standiger Verbesserungsfihigkeit, stindigen Wachstums,
Austausch und Erfiillung.

Der Musiker-Komponist tibersteigt die Gegebenheiten der
industriellen Situation. Wie tut er dies? Nicht etwa, indem er
die Werkzeuge der Industrie ablehnt. Sondern durch einen
Umweg.

Er, der Komponist, ist das Ferment der grossten, durch die
Jahrhunderte gehenden Tradition. Und gleichzeitig vollzieht
er die futuristischste Tat: Er 6ffnet seine Wahrnehmungs-
fahigkeit den Eigenarten. Er ldsst neue Horformen autkom-
men, Formen der Unterscheidung ebenso wie Ordnungen
unbekannter Wahrnehmung. Es ist die trans-industrielle Tat
durch die Natur.

Weshalb? Weil sie nicht reduzierbar ist auf die fehlerlose
Reproduzierbarkeit der Maschinen. Tatsdchlich gibt es
eigentlich nichts Komplexeres als die kunsthandwerkliche
Dimension in der praktischen kompositorischen Téatigkeit:
das Horen selbst wiedererfinden, indem man eine gewisse
Zahl von Zeichen zusammenfiigt, Zeichen, die historisch
mit der Musikpraxis verbunden sind, mit dem Spielen, dem
Singen, mit der Ubertragung von Energie zwischen den
Klangkorpern. Unter den materiellen Prozessen gibt es
keinen komplexeren Korper als einen elektrisierten, der
singt oder ein akustisches Instrument spielt. Es gibt kein
komplexeres Signal als das korperliche Signal, das ganz in
Verbindung zu einem Klangkorpus steht und dabei selber
vibriert, «energetisiert» wird. Das menschliche Ohr findet
seine Erfiillung in der lebendigen Komplexitit und der
Subtilitdt der «natiirlichen» Klangkorper. Und der Laut-
sprecher? Ist er auch natiirlich? Ja er ist es, wenn man ihn
sich genealogisch denkt, als einen, der seine eigenen Konti-
nuitdten sinfonischen, chorischen oder szenischen Agierens
erfindet.

Es zeigt sich, dass die zeitgenossische Musik (also jene
traditionelle Musik, die intelligent, notiert, westlich und im
Zeitpunkt ihrer Entstehung modern ist) die zweite Phase,
jene der industriellen Zivilisation zwischen 1827 und 2002
iberstanden hat, ohne deren materielle Einfliisse erlitten zu
haben, ohne von deren Wesen einer unendlichen Reprodu-
zierfdhigkeit plattgewalzt worden zu sein. Sie wurde nicht
selber zur industriellen Produktion. Darin liegt ihre Stiarke
und ihre Schwiche. Am tiberzeugendsten sind die Werke,
denen wertvolles (da komplexes) Handwerk via die
Geschichte des Geigenbaus integriert ist, in denen aber auch
der «Geigenbau des Musikschreibens» den akustischen
Bereich dieser Instrumente erneuert und erweitert. «Geigen-
bau des Musikschreibens»: Es ist die Art, ein Ensemble von
Zeichen und Schriftsymbolen zu erfinden und so zu konstru-
ieren, dass wir nicht nur die Instrumente spielen konnen,
sondern ihnen auch ganz neue Wahrnehmungskategorien
abgewinnen. Eine andere Art, die Welt zu horen. Zu leben!
Bis zu den dussersten Extremen, an die die einstigen Erfin-
der der Instrumente gar nicht gedacht hatten, die aber darin
schon die komplexen Dimensionen einer getffneten Sprache
vorausahnten.

DELIRIUM TREMENS

Sprache. Das Wort ist jetzt lanciert. Wie bringt man die
Sprache in Einklang mit dem Archaismus? Ein unauflos-
bares Paradox? Der Einbruch des Wilden in den Salon? Eine
solipsitische Endophasie? Das Gebrabbel der Komponisten,
die den grossen tonalen Salon verlassen haben? Traumereien
einsamer Spaziergidnger? Also isolierter Spazierginger?
Total isolierter Spaziergénger? Robinson Crusoes unserer
Epoche?

Gewiss, es gibt nicht eine allen gemeinsame Sprache, und
das ist auch gut so. Aber das Gehor ist noch feiner. Endlich
ist es aus den schwarz-weissen Katastern befreit... Subtilitét



und Nuancen... Das muss richtig klingen! Uberall, im
ganzen Universum, fiir die noch kommenden Jahre, im
temperierten Klima unter euren Totemzyklonen...

Archaismus! Wie sonst konnte man die Jugend unserer
entferntesten Vorfahren vernehmen und verstehen? Wie
wire der Weg zuriick im industriellen Larm dieser Tage zu
finden? Das Gedichtnis, das fiir immer verloren war, 6ffnet
sich nun angesichts der Gefahren, die sich ankiindigen... Es
ist die schleichende Apokalypse der Moderne... Die Kunst
wird leer, pflegt das Héssliche, den Larm, den Zorn und die
pratentiose Arroganz... Es ist die pritentiose Katastrophe
des letzten unter den Kolonisatoren, des letzten Mohikaners
des Denkens.

Die Gier nach Spuren... Fantasterei und Vanitas des
Geschriebenen... in diesen materiellen Spuren soll der Trieb
wiedererlangt werden, der uns mit der Gegenwart verbin-
det? Archaische Illusion...

Der Archaismus... oder das transformierte Gedéchtnis.
Ist die Metamorphose vollzogen? Flucht! Flucht aus dieser
unertriglichen Gegenwart mit ihren Schimérennédchten...
Archaismus... man pfeift drauf: Tanzen wir im Furor des
unmittelbaren Schalls. So-schnell-so-laut-wie-moglich.
Sinustrance, Sex and Sun... Aprés moi le déluge... das
Nichts... die grosse Taubheit, sie moge bleiben!

Macht man so viel Larm wie moglich, damit man gehort
wird? Oder schweigen wir als Teil der versammelten Massen,
die kamen uns zu horen? Warum? Was gibt es denn so
Wichtiges zu tibermitteln, dass man solch Gehabe macht?
Drama? Die Stille des Furors, die delirierende Unruhe der
Denkfabriken... niedergewalzt, krank... Archaismus...

Ein Gestus der Verzweiflung? Oder eine Geste der
extremsten und wesentlichsten Humanitit, die diese letzten
aus der Asche geretteten Ideen, die wichtigsten, die es mit-
zuteilen lohnt, mitnehmen maochte? Koste es was es wolle?
Noah und seine Arche? Moses und seine schweren Stein-
tafeln... Aber... Herr... sie sind zu schwer fiir den Transport!

Und was fiir eine Sintflut angesichts dieses Herrn... Noah?
Welche Drohungen genau? Das schwichste und tiberfliis-
sigste Wort angesichts dieser mysteriosen, sakralen, unaus-
sprechlichen Macht... Die Musik... Die wahre? Angesichts
des Terrors der Kopflosen... Die Musik: Wiire sie schliesslich
von nun an die einzige Sprache, die tiberall, in allen Breiten-
graden gesprochen wird? Ein Vorwand fiir alle Liigen...
um die «Botschaft zu senden», die unsichtbare Botschaft

durch die gnddigen und inkommensurabel unendlichen

Lautsprecher? Laut...sprecher! Welche Lautstiarke genau?
Willkommen sei derjenige, der keine Audiogramme lesen
kann, sondern spielt, singt und tanzt!

Archaismus... Die archaische Muse oder, festgebunden
wegen ein paar vergesslichen Sirenen, den Orkus hinab-
stiirzen? Vor aller Sprache ist das Geschrei des Schalls...
Musik auf CD, unbrauchbar, tausendmal wiederholbar...
ohne Spuren, ohne Falten, Jungbrunnen CD... Tausendmal
exakt dasselbe, psychotische Selbsttrance, nie verwitternde
Zeit, Kulturautomaten, Hampelméanner des Denkens aus
PVC... Elektrische Spannung der industriellen Reste... Es
waren ja nicht Violinen, was den Missiles im Dezember 2001
in Kabul den Weg gezeigt hat, but some computers, fast die
gleichen Miuse, auf denen die heutigen Komponisten ihre
Werke hinschmieren... Und eine Stradivarius unter den
Lautsprechern gibt es noch nicht... Es bleiben euch also nur
die Worte... und... Schweigen! Ubersteigerung des Sinns der
Worter... Das Wort wird der gleichen Behandlung wie das
Bild unterworfen... Inflation des satten Okzidents...

Keine Zeit mehr zu horen. Nicht genug Zeit, um zu schrei-
ben, diese archaische Aktivitit... Archaismus verpflichtet...
Okonomischer Engpass der Geduld, die die Schreibkultur
der ephemeren, imagindren Welten benutzte, unspielbare
Partituren... unhorbare...

Komponieren: ldppisches Tun! Man will ein Kollektiv, den
Weg zum grossen, grossen, grossen Publikum. Grosser wird
die Menge sein, drohnender die Guillotine fiir eure schonen,
perfektionierten, soignierten Vorfiihrungen von antiker Deli-
katesse. Leichte Zuginglichkeit und Verdaubarkeit, schnell
vergessen... spielbar, sofort... Gefiillte Stadien, bespriiht von
den stiitzenden Verstdarkern, wie sie die Fee Elektrizitét
moglich macht in der Kiiche, in der ein kostlicher Uranium-
kuchen brutzelt, als Vorbote aus unseren modernen Kathe-
dralen, die schliesslich sorfiltig die Trommelfelle eurer
inneren Hauptkathedralen verbrennen werden, eure Gehor-
ginge. Klack! Merlin schneidet mit einer einzigen Geste den
Strom ab. Unhorbar das Gerédusch der Kerle, die sich auf die
Biihne zu den Steckdosen schwingen mit drei CD-Playern
aus ewigem reinem Plastik, komplett stumm vor hundert-
tausend verdutzten perfekten menschlichen Lebewesen...
und Rom ward in rote Glut getaucht... Fine... Archaismus.

Der Aufsatz wird in Dissonanz # 79 fortgesetzt.

(Aus dem Franzosischen von Michael Eidenbenz)

10/11



	Archaismus... oder: eine dritte Welle der Moderne? Teil 1, Ein Brief an einen Freund in der Andromeda-Galaxie

