
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2002)

Heft: 78

Artikel: Archaismus... oder: eine dritte Welle der Moderne? Teil 1, Ein Brief an
einen Freund in der Andromeda-Galaxie

Autor: Schoeller, Philippe / Eidenbenz, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927918

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ARCHAISMUS... ODER: EINE DRITTE WELLE
DER MODERNE? VON PHILIPPE SCHOELLER

Ein Briefan einen Freund in derAndromeda-Galaxie

Philippe Schoeller

(© Philippe
Gontier)

mmjap.



«Nichts neues unter der Sonne», sagt der eine. Der andere

antwortet: «Doch, die Sonne.»

Ich bin Komponist, Europäer. Mein Name hat germanische

Wurzeln. Ich bin in Frankreich geboren und lebe gegenwärtig

in der Umgebung von Paris. Ich unterbreche nun
mein Komponieren für einen Moment, um zu Ihnen mit
Worten zu sprechen. Um mich hinzusetzen oder mit Ihnen

spazieren zu gehen in der Landschaft unserer Zeit. Ich will
mit Worten eine Transkription meines Denkens, meines

gegenwärtigen Gefühls wagen. Es wird eine Reise werden:

Von unserem alten Europa in andere Breiten. Bis zu den

ungewöhnlichsten Breitengraden überhaupt.
Dass das Archaische dem Modernen vorangeht, versteht

sich von selbst. Denn es ist ja die Bedingung der Moderne.
Dieses Vorangehen ist Voraussetzung des Werdens und

damit auch des Vorbeigehens, des Wachsens, des Fortschritts.

Die Zeit ist ein Pfeil. Eine Eroberung der Materie oder ein

Triumph des Geistes, der auf die Realität objektiver Gesetze

als feste Stränge im Knäuel des Realen baut. Wissenschaft.

Kenntnis der Welt wird erlangt, indem man ihre Gesetze

entschleiert, gleichzeitig gewinnt man so die Kraft zu handeln,
die Kraft, die Welt zu verändern. So auch der moderne

Mensch, der Mensch aus unseren okzidentalen Breitengraden.
Doch in der Welt, die man Kunst nennt, ist alles anders.

Kein Beweis garantiert Schönheit oder Flässliches, vielmehr

gibt es ein unendlich komplexes Ensemble - bisher - verborgener

Gesetze, die gemeinsam beim menschlichen Wesen

einen der kompliziertesten, kaum mehr entwirrbaren
Prozesse auslösen: Das Gefühl von Schönheit wird erlebt als

intime Erfahrung des Realen. Alles ist real. Es gibt keine

komplexere Erfahrung des Realen als ein künstlerisches

Gefühl. Die Form ist einfach, die Substanz komplex. So

ermächtigt uns der lebendige Geist zu sagen: Dies ist Kunst.

Was ist dies nun für eine intensive Beziehung zwischen

Mensch und Wirklichkeit? Wo ist die Verbindung? Welcher

Art ist dieses Eintauchen, diese Verbindlichkeit der Erfahrung

Körper-Geist, die erlebt wird als das Unendliche des

Daseins in der Welt? Schöpft die Natur die Kunst, während

diese das Werk bildet, oder bleibt die Kunst ausserhalb der

Natur? Soll man die Geschichte verlassen, um sich vom
universalen Geschichtsfluss der Natur davon tragen zu lassen?

Stimmt es, was uns die aktuelle Moderne lehrt, ist alles

«Kunst»? Gibt es das ewige Kunstwerk, das von seiner
westlichen musealen Inszenierung befreit ist? Ist die Schönheit

nirgendwo in einem Anderswo oder ist ewige Schönheit

überall, wo Wirklichkeit durchsickert? Ist sie eine unsichtbare

Emanation?

ARCHAISMUS UND NATUR

Das Archaische ist zunächst der Staub. Es ist die Zeit, die

vergangen ist, seit das Objekt einst von seiner eigenen Zeit
losgebunden wurde, von seinem Kontext, seiner Wiege und

seinem Breitengrad, das Objekt - ob real oder gedacht -
erscheint gleichsam gebadet in einem Duft, in dem es in

neuem Licht leuchtet: einem Licht des Vergessens. Nicht

Schatten, nicht Aura ist dies, sondern ein Knäuel, ein

Gewebe längst verschwundener Zeichen. Hieroglyphen des

Empfindens. Welche Augen, welches Gehör, welche Empfindung

dieses Menschen, der für immer verschwunden ist und

sich mir in diesem Augenblick zeigt, gehörte zu seinem

Werk, überliefert in diesem Substrat von Pigmenten, von
Materie und von Zeichen? Eine Musik, die Denken mit
Fühlen vermählte. Diese Empfindung des Alters lässt uns

oft lächeln, denn es zeigt uns die Unumkehrbarkeit der Welt
und setzt uns in eine kausale Gegenwart. Es verwirrt uns

aber auch manchmal. Denn es kann die Zeit durch solche

Verwirrung auch umkehren. Dies ist der moderne Teil des

Archaismus. Sein Goldstaub. Fragmente der Sonne.

Ist das gestaltete Werk, die Kunst also eine Ganzheit oder
ein Fragment im Angesicht der Natur? Im Angesicht der

Ganzheit einer Natur, die ausserhalb des Menschen ist, ihn

ganz umgibt? Die ihn zwar nicht ausschliesst, doch gedacht

wird als Raum einer totalen Natur, der mit sphärischem

Inhalt den Menschen ganz umgibt? - Und die zum Werk

gestaltete Kunst: Ist sie wie ein ausgestreckter Arm, der in

diese Ganzheit eintaucht? Ist sie das kleine Feuer, das in den

Vulkan des Realen geworfen wird?
Versteht man Ganzheit in dieser Weise, so erlebt der Mensch

die Unendlichkeit des Schönen, seine eigene Existenz wie

das Mysterium einer Erkenntnis von Ganzheit und
Unendlichkeit. Dies ist das ursprüngliche Archaische. Als
Initialerfahrung des Schönen oder des Schrecklichen beunruhigt
es. Natur umgibt das Ich. Gleichzeitig öffnet sich der sich als

unendliche Natur denkende Mensch diesem Gefühl der

Unendlichkeit des Schönen. Des Schönen als unendliche

Befragung. Des Schönen als allgegenwärtigem Dasein der

Natur, fern der eckigen Rahmen des Bewusstseins, fern der

Museen, fern der Schlösser, doch eingehüllt von meiner

eigenen Endlichkeit. Sterblich. Es ist dies ein Schönes ohne

endlichen Ort, und doch ein exakt in der Welt zentriertes

Schönes: Natur und gelebte Ganzheit als Erfahrung meines

Körper-Geistes im Universum. Natur in der Natur.

Dieses Ich des Körperbewusstseins weiht den gegebenen

Ausdruck der Natur an sich ein, gleich einem Gravitations-



feld in der Unendlichkeit des Alls, das sich formt und Raum

und Zeit in einen Körper faltet. In einen Körper einer zellulären

Sinfonie. In eine unendliche Polyphonie der Natur im

Inneren des Ich. Doch ohne den Boden der Endlichkeit. Das

ursprüngliche Archaische des Körpers, seiner selbst bewusst,

ist die Natur.

In unseren Breitengraden ist dieses unerhörte menschliche

Gefühl des Schönen ein Gefühl der Permanenz. Diese ist

jenem Gefühl eigen, das der okzidentale Mensch Kunst

nannte und es somit in privilegierten, in den geschlossenen

Orten der Gehirnbezirke einquartierte, in Schachteln, in die

einzudringen eine Prüfung bedeutet: Es ist das Konzept des

Kunstwerks, des Museums, des Tresors. Der okzidentale

europäische Mensch hat eine starke Diskontinuität zwischen

dem Kunstwerk und der Natur etabliert. Das Kunstwerk hat

er fragmentiert durch seine Heiligsprechung der Kunst, die

zur Bedingung hat, dass das Geschaffene den Menschen

berühre, womit er es asymptotisch wieder mit der Natur zu

vereinen sucht, ja die Natur zum Werk macht. Das Werk der

Natur dient dort als Schutzfigur, wo der Mensch die Natur
vermenschlicht, um eine Macht zu induzieren, die seinem

mysteriösen Handeln, Werk der Kunst genannt, vergleichbar
ist.

GANZHEIT DES SCHÖNEN:
ARCHAISCH PRÄSENT

Tauchen wir also ohne Umstände ins kalte Wasser dessen,

was da ist. Ist nun das Schöne jetzt und auf ewig: der Mensch

in der Natur? Nein: der Mensch durch die Natur und die

Natur durch sich selber. Desgleichen: das Kunstwerk durch

die Natur, deren Ausdruck der Mensch ist. So verschwindet

auch der Begriff des Fragments, der Teilung, denn diese steht

fremd zur kontinuierlichen Erfahrung der Ganzheit. Schönheit

ist also nicht die Essenz der Natur durch das Kunstwerk
oder den Menschen, sondern gleichsam eine Tür, .die das

Kunstwerk durch die Erfahrung von Ganzheit öffnet. Die
Ganzheit als Natur in sich. Dennoch: nicht das Sein, nicht
das Eine oder das «Höchste Gut» oder einige wunderbare
idealistisch systemische Maschinen werden zur Emanation

geführt, sondern nur die durch das Kontinuierliche erprüfte
Erfahrung der Ganzheit. Wir werden später sehen, wie

Begriff und Konzept der Harmonie das Bewusstsein solcher

Schönheitserfahrung einschliessen.

Das Schöne ist nicht das Gute oder das Wahre, wie es

Hegel liebte. Wohlverstanden: das Schöne ist die Erfahrung,
die den Zugang zur Unendlichkeit der Natur einfach macht.

Dennoch ist es keine mystische Ekstase, keine bebende

Epiphanie. Das Schöne ist da, und es ist die Permanenz der

gelebten Ganzheit des Werdens. Eine Verbindung mit der

Bewegung in sich selber. Die Erfahrung des Schönen ist eine

Reise in die Räume der Ganzheit und der Unendlichkeit.
Die Permanenz eines Bewusstseins der Impermanenz.

Dies ist die archaische Realität, die jeder Beziehung zu

jedem Kunstkonzept zugrunde liegt - und damit zu jedem
Kunstwerk. Sie bildet die Sehne des Kreisbogens. Archaisch
ist sie, weil sie jedem Menschen gegeben ist, in sämtlichen

Breiten, schon immer, seit der Nacht der Zeiten. Der Mensch
bleibt immer Mensch vor den gleichen Fragen.

Das Kunstwerk ist also eine Geometrie der Unendlichkeit.
Es ist die initiale Erfahrung, doch unsichtbar für alle, die
diese Erfahrung nicht leben. Die Erfahrung des Schönen ist

ein völlig stummes und blindes Kunstwerk, zellulär
eingeschrieben dem Zentrum des Lebendigen, erste unsichtbare
Schrift. Diesen Beweis verlangt das künstlerische Individuum
in einen für die anderen subjektiven Beweis umzuwandeln.
Die Asymptote der Kunst-Wissenschaft.

DER RÜCKZUG DES ICH

Ich sage ich. Ich entledige mich dieses geliebten Willens, dieser

alten und nun aus der Mode gekommenen Gewohnheit: des

Willens zum Ausdruck. Willen? Willen oder Sehnsucht nach

Ausdruck? Es ist das gleiche. Dem Willen ist die Gabe des

Selbst so fremd wie der Sehnsucht. Ich und diese lastende

Singularität, die allen so vertraut ist, so universell vertraut,
sechs Milliarden vertrauter Universalitäten. Das Geheimnis

des Denkens ist hier gegeben, genau da, in seiner unerklärlichen,

komplett mysteriösen Existenz. Genau da. Genau

wie die Musik, wie das Denken. Es ist da, offen und klar als

unaufhörlicher Träger des Geheimnisses der Welt wie der

Welt selber. Es ist da, gegeben als etwas Vorhandenes.

Denn man kann ja nicht denken wollen. Es hilft nichts,

Imagination zu wollen. Man denkt. Man imaginiert. Das ist alles.

Und es ist genau dieser Rückzug des Willens, der dem Denken
und der Imagination die Öffnung zum Ungeahnten ermöglicht:
Eine Öffnung von Geist und Körper zu Stufen und Dimensionen

von ganz anderem Interesse als sie jene des Willens

bieten. Gewiss kann der Wille die Intuition in Gang bringen,
doch kaum ist diese da, bleibt ër draussen vor der Tür.

Ich sage «ich» unter der Bedingung des erfassten Denkens,

des mit allen geteilten Denkens. Und auch dies nicht im

Sinne eines Beweises, sondern einer Überzeugung des Selbst

über das Selbst, «autokritisch» belegt durch das, was ich hier,
um einen Neologismus zu vermeiden, «Instinkt» im Sinne

intuitiver Urteilskraft nenne. Das Kunstwerk des Instinkts.
Das Paradox des Instinkts.

Es gibt diese unanfechtbare Sicherheit im Urteil, einen

Spürsinn, die authentische Empfindung des Richtigen, die

vor aller Analyse steht. Dieser Sinn vereint alle Stufen der

Urteilskraft, kommt in allen unseren mentalen Organisationen

- vom Reptil bis zur Grosshirnrinde - vor und wirkt als

Filter. Es ist die unanfechtbare Sicherheit der Intuition, eine

Olfaktion des Denkens. Seit jeher.

DIE NACKTE MODERNE, ARCHAISCHE
VISIONEN DES VERGESSENS

Dies ist also die paradoxe Bewegung, wie ich sie fühle, hier
und jetzt: Der Archaismus öffnet sich mir und erweist sich

als eine dritte Welle der Moderne.

Obwohl man noch heute die Renaissance als den Beginn
der «Modernen Zeit» betrachtet, scheint es mir vernünftiger
und richtiger - im Zusammenhang mit diesem so

einzigartigen Notieren von Musik, wie es der Mensch in der

europäischen Kultur erfunden hat -, den ersten Anstoss, die erste

Welle der Moderne in der Zeit vor etwa einem Jahrtausend

zu situieren.

Die erste grosse Welle der Moderne, eine Periode des Auf-
und Abstiegs der europäischen Musik, war die Suche nach

der Verschriftlichung zwischen 1150 und 1827. Sie beginnt in

der Mitte des 12. Jahrhunderts, in der Epoche der Notre-
Dame-Schule, und strahlt weiter durch das abendländische,
christliche Universum dank der polyphonen Qualitäten ihrer

Sänger. Ihren Höhepunkt erreicht sie mit der Wiederentdeckung

Johann Sebastian Bachs. Diese erste Welle dauerte
bis zu Beethovens Tod 1827, dann verebbte sie. Sie war
gleichsam der Boden, auf dem Wachstum und Entwicklung
möglich war.

Die zweite Welle der Moderne hebt im Herzen der Renaissance

an, gegen 1550. Ihr Antrieb war die Infragestellung der

Oralität, nachdem die Notenschrift sich durchgesetzt hatte.

Sie wuchs zunächst langsam von der Renaissance bis gegen
1750 und bildete einen der Juwelen der Musik-, Kultur-
und Zivilisationsgeschichte heraus: die barocke und die



Altsteinzeitliche

Höllenkunst in der

Grotte Chauvet bei

Vallon-Pont-d'Arc,
Frankreich

klassische «Sprache». Diese Überlappung der ersten und

zweiten Moderne erscheint wie eine «Mulattenperiode» der

Geschichte, wie eine Kreuzung zweier Tendenzen, deren

Reichtum und bewundernswerte Opulenz die Glorie der

europäischen Künste von der Mitte des 17. zur Mitte des

18. Jahrhunderts ausmachen.

Mit dieser zweiten, zunächst langsamen, dann in - verglichen

mit der ersten - radikalem und schwindelerregendem

Aufstieg wachsenden Welle vollzieht sich via Spekulation
(wörtlich genommen: als Wendeltreppe, als Spiegel) ein

Rückzug auf die Grundsatzfrage der Macht, die die Schrift
auf die Wahrnehmungsfähigkeit des musikalischen Gehörs

ausübt; dies dauert von 1827 bis etwa 1992, von der Romantik

also bis zur spektralen Schule in Paris; es geht um die

grundsätzliche Verbindung zwischen dem Sichtbaren der

Schrift und dem Unsichtbaren von Klang und dessen Dauer,
dessen geheimnisvoller Zeitlichkeit. Diese zweite Welle der

Moderne ist wie ein Baum; ein Baum der Erkenntnis, der

sich unter den Aktivitäten der Musiker-Komponisten dieser

Periode entwickelt. Wir sind noch im Fluss.

Die erste Welle der Moderne korrespondiert - ich muss

es erneut präzisieren: in unseren Breitengraden! - mit der

Erfindung eines göttlichen Prinzips, das den abendländischen

Menschen bei seiner schöpferischen Tätigkeit nährt. Die

schöpferischen Fähigkeiten des Menschen werden also mit
Sakralem umgeben. Das Prinzip durchdringt alle Formen

seiner Imagination und seines Denkens, das dadurch zu

einem Doppelten wird.
Die zweite Welle der Moderne reinigte allmählich ihr

schöpferisches Denken von dieser Macht des Doppelten
-Transzendenz oder Immanenz -, von diesem eingefügten
Göttlichen, von diesem Zustand einer permanenten Verbindung

zwischen dem Schaffen und einem Gefühl des Heiligen.

Sich des Heiligen zu entkleiden bedeutet, einer eindeutigen

Wirklichkeit Platz zu verschaffen. Und so also zeigte
sich das gewaltige Potenzial, die Realität durch die Erkenntnis

ihrer objektiven Gesetze zu transformieren. Es ist der

Triumph der Vernunft, gleichzeitig aber auch eine Eingrenzung

der Fähigkeiten menschlichen Geistes, indem sich

dieser in den Rahmen des Sichtbaren, des Beständigen, der

Vorhersehbarkeit zurückgebunden sieht. Es ist das rationale

Denken, das «Klar und Deutlich» der vernunftbegründeten
Urteilskraft. Und die Chiffre solchen Urteils und solcher

Exaktheit ist das Symbol, mehr noch als der Buchstabe.

Es war eine lange Phase der Überblendung. Im Herzen
der Renaissance hatte sie begonnen, mit dem Höhepunkt
der Aufklärung erwies sie sich als unumkehrbar, sie war, von
1530 bis etwa 1800, der Übergang zwischen der ersten und
der zweiten Welle der Moderne. Erst nach der Übergangsphase,

nach Beethovens Tod (ein Datum, das ich symbolhaft
wähle) wächst und entfaltet die zweite Welle ihre Wirkung
mit ganzer Kraft. Nun triumphiert endgültig das Sichtbare,

bewältigt von mathematischem, berechnendem Denken.
Es fällt zusammen mit dem Aufschwung der Industriegesellschaft,

einer Apotheose des Materialismus - und dies, abermals

insistiere ich, in den europäischen Breiten.

Auf die Konzentration wirtschaftlichen und künstlerischen
Lebens in höfischen Gesellschaften und monarchischen

Systemen, von denen auch die Komponisten abhängig

waren, folgt die Urbanität der Industriegesellschaft. Und um

zur Gegenwart vorzustossen: Unsere Hightech-Gesellschaft
ist letztlich der extreme Ausdruck einer Herrschaft über

Materie und Technik. Mag ja so sein... Aber...
Aber damit wird eine Milliarde Menschen in Hunger und

Lumpen zurückgelassen. Und der Planet wird geplündert
und aus dem Gleichgewicht gebracht. Hat die Entwicklung
der mentalen menschlichen Fähigkeiten mit diesem Aufbruch
Schritt gehalten?

So gelangen wir zur Gegenwart mit einer spürbar
paradoxen Bewegung: dem Archaismus. In der Tat: paradox!
Denn dieser ist nicht nur eine Mode, eine leichte Brise, eine

Tendenz für ein paar Monate und eine Beschäftigung für
wenige. Er ist vielmehr eine neue Natur des Denkens und

Fühlens, ein ganzes Bündel von Vektoren, ein breiter Fokus

am Horizont der Zeit. Neu? Oh ja, er ist von einer ganz

eigenen Neuheit, ein Morgengrauen des Bewusstseins im
Hinblick auf alle bisher vollzogenen Neuanfänge. Gleichzeitig

will dieser Neuanfang aber nicht vergessen, will nicht

der Vergangenheit mit negativem oder reaktivem Denken

begegnen. Das Neue nährt sich vielmehr aus einer unendlich
tiefen Geschichte, der dieses unerhört warme Gefühl
entspringt: Der Archaismus ist Quelle und Erfüllung zugleich. 06/0 7



Ist solches eine bloss vage prophezeiende Schimäre?

Eine simple Provokation, einmal mehr ein modernistisches

Geschrei? Es ist mehr. Denn eine Überzeugung, die aus sich

selbst kommt, die wie diese erlebt ist in der Art einer äusseren

wie einer intimen Erfahrung, kann durch nichts konterkariert

und geschwächt werden.

Archaismus, was ist das nun? Der gemeinsame Raum,
den sich Moderne und Archaismus teilen, definiert sich als

Ort, an dem sich die Wurzeln verknoten. Die Moderne
öffnet sich der Sehnsucht nach Aufbruch, dem frischen Geist
des Neuen. Es ist ein Gefühl von Herkunft und Aufbruch,
von Geburt und Anfang. Es ist das privilegierte Bewusst-
sein für eine Welt, in der das Licht aufgeht, in der das

Unerwartete aufplatzt. Und dies auf zwei Arten, die beide

dynamisch sind und die Erinnerung an Gewesenes transformieren:

in der Art des gewalttätigen Lichts der Pyromanie
wie auch in der Geometrie und dem Licht von Linien, von
Lichtstrahlen.

Diese Anrufung gegenwärtiger Ewigkeit soll eine

heilsame Provokation sein, doch gleichzeitig das Extrem des

Jungseins - diese schöne, doch fragile Unverschämtheit

jugendlichen Denkens... Sie sei eine kontinuierliche, sichtbare,

der Gesetze ihrer Generation mehr oder weniger
bewusste Deduktion - bis zum Extrem wissenschaftlicher
Wahrheit. Was den Wert und die Wirklichkeit der Moderne
ausmacht, ist alt überliefert. Der wahrhaftige Teil der
Moderne ist archaisch. Sie gräbt sich durch die Zeit nach

dem Prinzip der Generationen.

ARCHAISMUS UND NATUR (2): EIN ZUM
HIMMEL GEÖFFNETES MUSEUM

Archaismus heute? Im Dezember des Jahres 2002 nach
Christus? Mit musikalischen Mitteln erforscht? Ist er Trieb,
Mimese? Oder der Wille, damit aufzuhören... Eine Folge der
Raserei in ausweglosen Sackgassen? Ein letztes Zucken
unserer dekadenten Überflussgesellschaft? Oder, trivialer,
ein letzter Schrei in den Weltenraum als letzter Ausweg? Ein
weiterer Expressionismus...?

Jenseits eines einfachen mechanistischen - und irrtümlichen

- Dualismus sehen wir ihn eher als eine Tendenz, oder
besser: als Wind, der uns in fruchtbarere Gegenden trägt. Ist

er also ein gemeinschaftlicher Raum? Ja.Tatsächlich gibt es

keinerlei Dissoziation, keinen Bruch zwischen den Zeiten
und Epochen; es gibt nur die gleitenden Terrainverschiebungen,

Erdbeben und Lavaströme, komplexe Bewegungen der
Fluten und Myriaden von menschlichen Gedanken - und
ebenso viele Sprachen und Zeichen, aus denen sich, im

Herzen der Zeit, dem Weltmenschen und seinem Denken
eine Vision kristallisiert. Der Mensch stützt sich also auf das

Getane, unterteilt dieses in Perioden, Epochen, und nimmt
so seine eigene Geschichte wahr. Doch als Mensch bleibt er
immer der Mensch vor den gleichen Fragen. Unsere verwitterten

Kulturen beweisen es. Es gibt kaum mehr die

Zeitschubladen, die mit kolonialistischer Sicherheit die Entwicklung

des menschlichen Denkens in den Zivilisationen ordnen.

Es gibt nur Tendenzen, Vektoren, Magnetfelder, die

Orientierung schaffen im aufleuchtenden schöpferischen Denken
und der intellektuellen Energie auf einem Territorium der

Nuancen. Mehr oder weniger werden diese Räume durch
die Erinnerung fixiert, die sich von Epoche zu Epoche
überschneidet.

Was verbindet nun eine solche Moderne mit dem
Archaischen? Worin liegt das moderne Prinzip des Archaismus?

Sind es die Quellen, die Ursprünge, die Universalien? Gewiss,

aber noch viel mehr. Es ist eine präzise Gegenwart der

Erinnerung. Oder noch genauer: einer Erinnerung, die die

Gegenwart dynamisch und stufenartig bearbeitet. Es sind

Variationen der Geschwindigkeit und der Aussagepräszision.
Das Archaische ist die Erforschung der Anfänge. Die

Kausalität interessiert es freilich wenig. Sein bester Verbündeter
ist das Vergessen. Archäologisch wird es dadurch, dass es die

entferntesten Wirklichkeiten in der Gegenwart auftauchen

lässt, ihre vergessenen Grundlagen.
Es gilt also die geschichtliche Diskontinuität zu verstehen,

die Transformationen erzeugt und die Entwicklung lebendiger

Denkformen ordnet, die Konturen lebendiger Formen
belebter Materie zeichnet und Metamorphosen hervorbringt

- Archäologie, Anthropologie, Biologie. Reminiszenzen an

uralte Mythen.
Der moderne Mensch kann nur Vergängliches schaffen,

Schätze, Museen, Kunstwerke; die Produkte seines Handelns
werden unweigerlich dazu. Seine Kraft wird durch die

Gegenwart angeregt. Helle Sonne. Es ist ein vitaler Trieb, die

Gegenwart nur zu durchkreuzen und dabei den Augenblick
und seine Utopie zu kosten: die Unendlichkeit des Augenblicks,

die Dauer des Augenblicks als Form. Die Gegenwart
in ihrer Totalität. Sein Wahn: ewiges Wissen geniessen durch

intensivste Welterfahrung.
Auch das Archaische treibt die Gegenwart in schwindlige

Bewusstlosigkeit. Doch seine Rolle, Erkenntnisantrieb,
besteht nicht darin, irgendeinen brillanten «Esprit des

Neuen» zu verbreiten, sondern vielmehr das Reale auf ein

gemeinsames Bewusstsein zu reduzieren, es also zu
verstehen. Es verteilt die Breitengrade und die Brennpunkte
der Epochen.



Hier zeigt sich das Paradox: die moderne Tendenz zum

Gedächtnisschwund ist archaisch.

Und das Archaische, indem es das Neue verlacht, bestätigt

gleichzeitig dessen Permanenz, seine vitale Kraft in einer

unaufhörlichen Gegenwart, die die Geschichte filtert und die

Schichten des Vergessens durchbricht.

Der Archaismus der Moderne ist die leuchtende Anthropologie

des strahlenden Lichts einer ewigen Gegenwart,
einer gegenwärtigen Ewigkeit. Er erhellt die Nächte der

Geschichte und bewirkt damit, dass archaische Wirklichkeiten

modern bleiben. Das eine wie das andere will diese

alte lineare Fortschrittskausalität der Geschichte überwinden.

Und vor allem will es die Verknüpfung von Bewusst-

sein und Moral durchtrennen, jene Galionsfigur einer
jahrhundertealten Vernunft. Die Kausalität implodiert, wenn
alle Dimensionen einer Verbindung zwischen Mensch, Natur
und seiner Herkunft akzeptiert werden. Es gilt, die biblische
Sünde des Tuns zu überwinden.

Tatsächlich ist die entfernteste Vergangenheit eine Gegenwart

- eine Gegenwart, die war. Wie gelangen deren Bewusst-

seinswellen bis zu uns? Ihre Spuren gibt es im Hier und

Jetzt. Wir müssen die Linearität zwischen Vergangenheit
und Gegenwart verlassen, um eine ausgebreitete Zeit zu
verstehen und zu kosten, eine relative, zyklische oder geschichtete

Zeit. Im gleichen heissen Wunsch, den Wust der Vergangenheit

durch eine Suche nach einer Unendlichkeit in der

Gegenwart zu verlassen, findet sich das Moderne, seiner

selbst zum Trotz, am Busen des archaischen Raums. Das ist

ein Extrem dieses Triebs des Vergessens, der den modernen
Geist beseelt. Ich insistiere: seiner selbst zum Trotz. Wonnen
der Regression.

Das eine wie das andere, das Archaische wie das Moderne
sucht sich von der Erinnerung des Menschen zu befreien,
nicht von Objekten und Dingen, Wahrheiten und Gewissheiten,

sondern von fundamentalen Kräften und Tendenzen.

Von Essentiellem? Ist es also universell? Ein Idealismus?

Eine Suche nach Transzendenz? Eine Trennung Himmel-

Erde, Mensch-Geist etc.? Hermetische Fassade? Wer weiss...

Der Archaismus gleicht zunächst einer versteinerten

Gegenwart. Die Zeit wird zurückversetzt, um uns zu sagen:

Dies gehört der Nacht. Der Nacht der Zeiten. Doch wer
wäre nicht fasziniert von einigen Feuersteinen darin? Von
kunstvollen Masken? Von einigen Instrumenten stummen

Emfpindens? Von bemalten Totemfiguren und -pfeilen,
verlorenen Symbolen? Wir staunen über die Chauvet-Grotte.
Schatten majestätischer Riten sind hier zu dechiffrieren.

Schönheit hat kein Alter. Nicht Schönheit als Gutes oder

Wahres, sondern Schönheit als Intensität der Gegenwart,
als Dichtheit symbolischer Realität. Im Knotenpunkt der

gefühlten Realität vibriert es. Sind diese Gesten wirklich so

weit weg? Natürlich nicht. Die Intensität ist intakt.
Das Bewusstsein für die Moderne begann, als es darum

ging, diesen Willen zum Werk im schöpferischen Denken
als Schlüsselmoment der abendländischen Geschichte zu

begreifen: die Götterdämmerung. Der Moment fällt mit
dem Beginn der Industrialisierung zusammen und erobert
sie, ohne durch die planetarische Erinnerung behindert zu

werden; also auch nicht von der freien Destrukturierung und

auch ohne die Details von den x-tausend Netzen, in denen

sich die Spur des Lebendigen finden. Der - paradoxe -
Einbruch der Dissonanz durch die extreme Einfachheit einiger
Gesetze und anderer vorgeschriebener Konsonanzen, die der

Mensch in der unerhörten geschichteten Komplexität
entdeckt, die die Natur ausmacht (Vanitas des weissen Menschen,

nicht anders kann man es sagen!).
Seien wir genau. Heute, im Dezember 2002, definiert sich

die Moderne anders als in früheren, bereits historischen

Epochen. Wir hören die Moderne heute als einen Reflex,
reflexiv im wörtlichen Sinn. Die Moderne als Bewusstsein.

Die Moderne als Dringlichkeit oder unendliche Geduld. Die
Moderne als intaktes geistiges Wachsein. Sie ist eine Ethik
vor dem Stil. Ein exakter - und relativer - Bezug zwischen

dem Menschen und seinem eigenen Denken. Ein Erbe der

grossen Zivilisationen, der griechischen, ägyptischen,
keltischen, aztekischen etc., durch die der Mensch hindurchgegangen

ist. Sie ist eine Weltanschauung, in der die
Wachsamkeit und die mentale Energie über allen Augenblicken
thront. Sie ist ein Überlebensinstinkt durch konsequente

Steigerung. Ein scharfes Bewusstsein für den Tod, nicht ein

pathetisches, sondern eines als Aufruf zur Tat. Das Wissen

um die Sterblichkeit transformiert sich in eine Kraft des

Handelns, hier und jetzt, und nicht morgen und irgendwo.
Ein Jetzt - wie das Zentrum eines Zeitritus -, das durch
das Heute gegeben ist. Durch das konstante Heute aller
Menschen aller Epochen. Die Inkarnation der dem
Empfinden vermählten Intelligenz. Tun und denken. Gemeinsam.

Das Sein ist aufgelöst im universellen Lebensrätsel.

(Niemand kann heute in der Welt das einstige Erscheinen

und das heutige Dasein des Lebendigen auf dem Planeten

Erde erklären!)
Das Dekadente, jener aus der Mode gekommene rosa-grüne

Fatalismus, gehört nicht mehr zur Moderne, ist höchstens

noch ein lauer anachronistischer Appendix.

HABEN DIE GÖTTER GESIEGT?

Alles deutet heute darauf hin, dass die Götter die Sieger
sind. Oder ist da noch mehr? Sind die Götter für uns? Nein,
sie sind es nicht. Dies ist eine Errungenschaft der Moderne:

Die Götter waren nie für oder gegen uns. Wir sind die Götter.
Ganz einfach. Der Mensch selber ist die Macht, sein Körper
ist sein Tempel, sein Geist ist seine gesellschaftliche Freiheit,
seine Vitalität ist eine nicht entzifferbar komplexe Musik.

Und dies zu hören ist schier unerträglich!
Im Herzen des Universums öffnet sich unser Bewusstsein

dem Realen und seinem Kosmos, und so öffnet sich auch

der Mensch mit seiner fortschreitenden Eroberung des Alls
der Erkenntnis des Realen. Dafür steht als Bildsymbol das

Bild unserer Erde, dieses konkrete, sichtbare, vertraute, von
Satelliten vermittelte Bild. Gleicht es einem Über-Ich der

Menschheit? Ist es neu oder wurde es wiedergefunden?
Nein, es wurde nur erneuert. Es ist das genaue Bildsymbol
für die Relativität unserer Kulturen. Die Götter ausserhalb

des Menschen sind weggetreten. Sie sind verschwunden und

überlassen uns unserer Freiheit und unserer Macht in der

Natur, während unser blauer Planet durch unsere Galaxie

treibt. Es ist auch das Bild für unsere vergangenen Zivilisationen

(unter denen es während der Menschheitsgeschichte

unglaubliche gab), und ebenso das Bild für das unerhört

Konkrete unseres Lebendigseins im Zentrum eines durch

seine Komplexität ebenso faszinierenden wie durch seine

pure Existenz geheimnisvollen Ökosystems.

Das Bild verweist aber auch auf die Ankunft jenes grossen

Tages, an dem das Ende des Biozentrismus erreicht sein wird.

An dem das Leben die ganze Breite seines Geheimnisses

zeigen wird, indem es definitiv beweist, dass es auch ausserhalb

der Erde existiert. Seit einem Jahrhundert wächst die

Wahrscheinlichkeit der Hypothese von Jahr zu Jahr, dass es eine

Biologie jenseits unserer einzigen Logik gebe. An jenem Tag

ist auch das Ende des Chronozentrismus erreicht, wie

überhaupt alle Enden aller sich auf eine Weltsicht zentrierenden

Systeme: Geozentrismus, Heliozentrismus, Kolonialismus.

Die Götter haben gesiegt. Nun wollen wir den Siegesruhm.

Doch vergessen wir nicht: Die Moderne ist auch ambiva- 0 8/09



lent: Hier die Götter vorübergehender Stadien (es gibt sie

noch) - und dort die Götter der materiellen Macht mit all

ihrer Scheusslichkeit einer ungerecht aufgeteilten Erde.

Und was soll man denken von dieser Last der entfremdeten

Götter, von diesem spektakulären drohenden Terror, der im

Irrsinn der Dekonstruktion noch schlimmer wird? Es ist der

Archaismus in seinem Trieb zur letalen Amnesie. Die totale

Negation der Zeit, der gegenwärtigen wie der zukünftigen.
Nur was war, die sichtbaren Spuren der Zeit, besetzen die

Gegenwart. Was diese Gegenwart dem Menschen an

Wahlmöglichkeiten bietet, rückt in weite Ferne. Angst der Gegenwart.

Erstarrung angesichts des jungfräulichen Heute der

Zeit. Faszination des Todes.

Die Folge ist Unterwerfung und Selbstveräusserung gegenüber

den Stein- und Feuergöttern von einst, die immer

irgendein Tyrann als Zukunft einsetzen, weil er vollkommen

unfähig ist, die Gegenwart zu erfinden, vollkommen
degeneriert und zu schwach, um aus der Zivilisationsgeschichte
Lehren zu ziehen. Die Torheit der Machtmenschen ist
mörderisch, führt zu Zerstörung und Krieg. Namenlose Gewalt

trachtet nur danach, das permanente Werden der Welt zu

stoppen, die Zeit anzuhalten, sie erstarren zu lassen und
diesen Stopp anzubeten. Die ewige Bewegung der Gestirne

soll zerstört werden, indem das Zentrum gänzlich vereist

wird. Dies ist der beunruhigendste Teil des Archaismus. Es

gab immer eine tiefe Kultur und Ästhetik des Krieges, der

bilhaft im Zentrum eines Zirkels stand und nach gewissen
Gesetzen Strahlen aussandte, Übergänge vom einen zum
anderen, ausgehend von einem einzigen, allgemeinverbindlichen

Punkt. Der ursprüngliche Sinn des Wortes Apokalypse
wird umgekehrt (und das Heilige enthüllt sich) in Fluten von
Feuer und Blut, verzehnfacht durch die grenzenlose
Vorstellung unaufhörlicher Grausamkeit und das unendliche
Leiden der Kreatur. Dies aber heisst, sich lebendig fühlen.

Heisst, sich sterblich fühlen...
Die Götter haben gesiegt, denn der Mensch steht ihnen

gegenüber. Die Ethik ist die neue Orientierung des Mensch-

Gottes. Sie ist eine neue Ethik, da sie sich der Erde wie eines

lebendigen Körpers bewusst ist. Sie teilt. Sie ist die

Herausforderung einer neuen komplexen Einheit, die alle verschiedenen

Fantasmen von Totalität übersteigt. Die Götter haben

den Menschen nicht verlassen: Es ist vielmehr der Mensch,
der sich seiner Macht, seiner Zerbrechlichkeit und seiner

Komplexität bewusst geworden ist.

Es gibt einen Elan zwischen zentrierter Organisation und

harmonischem System. Zwischen Industrie und Ökologie.
Zwischen System und Netz. Was ist das Vermächtnis für acht

Milliarden Menschen in 120 Jahren, unter denen keiner heute

geboren wurde? Unerträgliche Verantwortung!

DIE TRANSINDUSTRIELLE MORGENRÖTE

Da sehen wir ihn nun, den Komponisten westlicher, notierter
Musik. Ist es Noah und seine Arche? Hört gerade alles auf?
Ist er das Bild für die bröckelige kulturelle Position des

Musikschreibens in der heutigen Welt?
Nein. Es ist vielmehr dies. Die Position des musikdenkenden

Individuums, des Komponisten in der heutigen westlichen

Situation ist eine trans-industrielle Position. Tatsächlich
arbeitet der «reine Komponist», wenn man ihn so nennen
will, jener also, der nur fürs sinfonische, chorische oder
kammermusikalische Erbe und nur mit dem Ziel einer
Aufführung im Konzertritual schafft, mit einem «unendlichen
Potential»: Jenem nämlich, sein Werk mit den Interpreten zu
teilen. Es ist das Potential des Lebendigen mit seinem Prinzip

ständiger Verbesserungsfähigkeit, ständigen Wachstums,
Austausch und Erfüllung.

Der Musiker-Komponist übersteigt die Gegebenheiten der

industriellen Situation. Wie tut er dies? Nicht etwa, indem er
die Werkzeuge der Industrie ablehnt. Sondern durch einen

Umweg.

Er, der Komponist, ist das Ferment der grössten, durch die

Jahrhunderte gehenden Tradition. Und gleichzeitig vollzieht

er die futuristischste Tat: Er öffnet seine Wahrnehmungsfähigkeit

den Eigenarten. Er lässt neue Hörformen aufkommen,

Formen der Unterscheidung ebenso wie Ordnungen
unbekannter Wahrnehmung. Es ist die trans-industrielle Tat

durch die Natur.
Weshalb? Weil sie nicht reduzierbar ist auf die fehlerlose

Reproduzierbarkeit der Maschinen. Tatsächlich gibt es

eigentlich nichts Komplexeres als die kunsthandwerkliche
Dimension in der praktischen kompositorischen Tätigkeit:
das Hören selbst wiedererfinden, indem man eine gewisse

Zahl von Zeichen zusammenfügt, Zeichen, die historisch

mit der Musikpraxis verbunden sind, mit dem Spielen, dem

Singen, mit der Übertragung von Energie zwischen den

Klangkörpern. Unter den materiellen Prozessen gibt es

keinen komplexeren Körper als einen elektrisierten, der

singt oder ein akustisches Instrument spielt. Es gibt kein

komplexeres Signal als das körperliche Signal, das ganz in

Verbindung zu einem Klangkorpus steht und dabei selber

vibriert, «energetisiert» wird. Das menschliche Ohr findet
seine Erfüllung in der lebendigen Komplexität und der

Subtilität der «natürlichen» Klangkörper. Und der

Lautsprecher? Ist er auch natürlich? Ja er ist es, wenn man ihn
sich genealogisch denkt, als einen, der seine eigenen
Kontinuitäten sinfonischen, chorischen oder szenischen Agierens
erfindet.

Es zeigt sich, dass die zeitgenössische Musik (also jene
traditionelle Musik, die intelligent, notiert, westlich und im

Zeitpunkt ihrer Entstehung modern ist) die zweite Phase,

jene der industriellen Zivilisation zwischen 1827 und 2002

überstanden hat, ohne deren materielle Einflüsse erlitten zu

haben, ohne von deren Wesen einer unendlichen
Reproduzierfähigkeit plattgewalzt worden zu sein. Sie wurde nicht
selber zur industriellen Produktion. Darin liegt ihre Stärke

und ihre Schwäche. Am überzeugendsten sind die Werke,
denen wertvolles (da komplexes) Handwerk via die

Geschichte des Geigenbaus integriert ist, in denen aber auch

der «Geigenbau des Musikschreibens» den akustischen

Bereich dieser Instrumente erneuert und erweitert. «Geigenbau

des Musikschreibens»: Es ist die Art, ein Ensemble von
Zeichen und Schriftsymbolen zu erfinden und so zu konstruieren,

dass wir nicht nur die Instrumente spielen können,
sondern ihnen auch ganz neue Wahrnehmungskategorien
abgewinnen. Eine andere Art, die Welt zu hören. Zu leben!

Bis zu den äussersten Extremen, an die die einstigen Erfinder

der Instrumente gar nicht gedacht hatten, die aber darin
schon die komplexen Dimensionen einer geöffneten Sprache
vorausahnten.

DELIRIUM TREMENS

Sprache. Das Wort ist jetzt lanciert. Wie bringt man die

Sprache in Einklang mit dem Archaismus? Ein unauflösbares

Paradox? Der Einbruch des Wilden in den Salon? Eine

solipsitische Endophasie? Das Gebrabbel der Komponisten,
die den grossen tonalen Salon verlassen haben? Träumereien
einsamer Spaziergänger? Also isolierter Spaziergänger?
Total isolierter Spaziergänger? Robinson Crusoes unserer

Epoche?
Gewiss, es gibt nicht eine allen gemeinsame Sprache, und

das ist auch gut so. Aber das Gehör ist noch feiner. Endlich
ist es aus den schwarz-weissen Katastern befreit... Subtilität



• \J ' -S#*"

r m

und Nuancen... Das muss richtig klingen! Überall, im

ganzen Universum, für die noch kommenden Jahre, im

temperierten Klima unter euren Totemzyklonen...
Archaismus! Wie sonst könnte man die Jugend unserer

entferntesten Vorfahren vernehmen und verstehen? Wie

wäre der Weg zurück im industriellen Lärm dieser Tage zu

finden? Das Gedächtnis, das für immer verloren war, öffnet
sich nun angesichts der Gefahren, die sich ankündigen... Es

ist die schleichende Apokalypse der Moderne... Die Kunst

wird leer, pflegt das Hässliche, den Lärm, den Zorn und die

prätentiöse Arroganz... Es ist die prätentiöse Katastrophe
des letzten unter den Kolonisatoren, des letzten Mohikaners
des Denkens.

Die Gier nach Spuren... Fantasterei und Vanitas des

Geschriebenen... in diesen materiellen Spuren soll der Trieb

wiedererlangt werden, der uns mit der Gegenwart verbindet?

Archaische Illusion...
Der Archaismus... oder das transformierte Gedächtnis.

Ist die Metamorphose vollzogen? Flucht! Flucht aus dieser

unerträglichen Gegenwart mit ihren Schimärennächten...

Archaismus... man pfeift drauf: Tanzen wir im Furor des

unmittelbaren Schalls. So-schnell-so-laut-wie-möglich.
Sinustrance, Sex and Sun... Après moi le déluge... das

Nichts... die grosse Taubheit, sie möge bleiben!
Macht man so viel Lärm wie möglich, damit man gehört

wird? Oder schweigen wir als Teil der versammelten Massen,

die kamen uns zu hören? Warum? Was gibt es denn so

Wichtiges zu übermitteln, dass man solch Gehabe macht?

Drama? Die Stille des Furors, die delirierende Unruhe der

Denkfabriken... niedergewalzt,krank... Archaismus...
Ein Gestus der Verzweiflung? Oder eine Geste der

extremsten und wesentlichsten Humanität, die diese letzten

aus der Asche geretteten Ideen, die wichtigsten, die es

mitzuteilen lohnt, mitnehmen möchte? Koste es was es wolle?

Noah und seine Arche? Moses und seine schweren
Steintafeln... Aber... Herr... sie sind zu schwer für den Transport!

Und was für eine Sintflut angesichts dieses Herrn... Noah?

Welche Drohungen genau? Das schwächste und überflüssigste

Wort angesichts dieser mysteriösen, sakralen,

unaussprechlichen Macht... Die Musik... Die wahre? Angesichts
des Terrors der Kopflosen... Die Musik: Wäre sie schliesslich

von nun an die einzige Sprache, die überall, in allen Breitengraden

gesprochen wird? Ein Vorwand für alle Lügen...
um die «Botschaft zu senden», die unsichtbare Botschaft

durch die gnädigen und inkommensurabel unendlichen

Lautsprecher? Laut...Sprecher! Welche Lautstärke genau?

Willkommen sei derjenige, der keine Audiogramme lesen

kann, sondern spielt, singt und tanzt!

Archaismus... Die archaische Muse oder,festgebunden

wegen ein paar vergesslichen Sirenen, den Orkus
hinabstürzen? Vor aller Sprache ist das Geschrei des Schalls...

Musik auf CD, unbrauchbar, tausendmal wiederholbar...
ohne Spuren, ohne Falten, Jungbrunnen CD... Tausendmal

exakt dasselbe, psychotische Selbsttrance, nie verwitternde

Zeit, Kulturautomaten, Hampelmänner des Denkens aus

PVC... Elektrische Spannung der industriellen Reste... Es

waren ja nicht Violinen, was den Missiles im Dezember 2001

in Kabul den Weg gezeigt hat, but some computers, fast die

gleichen Mäuse, auf denen die heutigen Komponisten ihre
Werke hinschmieren... Und eine Stradivarius unter den

Lautsprechern gibt es noch nicht... Es bleiben euch also nur
die Worte... und... Schweigen! Übersteigerung des Sinns der

Wörter... Das Wort wird der gleichen Behandlung wie das

Bild unterworfen... Inflation des satten Okzidents...
Keine Zeit mehr zu hören. Nicht genug Zeit, um zu schreiben,

diese archaische Aktivität... Archaismus verpflichtet...
Ökonomischer Engpass der Geduld, die die Schreibkultur
der ephemeren, imaginären Welten benutzte, unspielbare
Partituren... unhörbare...

Komponieren: läppisches Tun! Man will ein Kollektiv, den

Weg zum grossen, grossen, grossen Publikum. Grösser wird
die Menge sein, dröhnender die Guillotine für eure schönen,

perfektionierten, soignierten Vorführungen von antiker
Delikatesse. Leichte Zugänglichkeit und Verdaubarkeit, schnell

vergessen... spielbar, sofort... Gefüllte Stadien, besprüht von
den stützenden Verstärkern, wie sie die Fee Elektrizität

möglich macht in der Küche, in der ein köstlicher Uranium-
kuchen brutzelt, als Vorbote aus unseren modernen
Kathedralen, die schliesslich sorfältig die Trommelfelle eurer
inneren Hauptkathedralen verbrennen werden, eure Gehörgänge.

Klack! Merlin schneidet mit einer einzigen Geste den

Strom ab. Unhörbar das Geräusch der Kerle, die sich auf die

Bühne zu den Steckdosen schwingen mit drei CD-Playern
aus ewigem reinem Plastik, komplett stumm vor hunderttausend

verdutzten perfekten menschlichen Lebewesen...

und Rom ward in rote Glut getaucht... Fine... Archaismus.

Der Aufsatz wird in Dissonanz # 79 fortgesetzt.

(Aus dem Französischen von Michael Eidenbenz)


	Archaismus... oder: eine dritte Welle der Moderne? Teil 1, Ein Brief an einen Freund in der Andromeda-Galaxie

