
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2002)

Heft: 77

Artikel: Roaring hoofs - "Dröhnende Hufe"

Autor: Wulff, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927916

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ROARING HOOFS - «DRÖHNENDE HUFE » VON BERNHARD WULFF

Internationales Festival für aktuelle Musik, Mongolei
Neue Formen der Vermittlung oder «...mit Fitzcarraldo in der Wüste Gobi...»

Eine ungewöhnliche und unerwartete Anfrage erreichte

mich 1998 aus der fernen Mongolei: ob ich mir vorstellen

könne, ein Festival für die Musik unserer Zeit in Ulan Bator,
der mongolischen Hauptstadt, und für Nomaden in der

Wüste Gobi mit aufzubauen. Welch ferner, unbekannter

Ort, allenfalls verbunden mit Erinnerungen an farbige
Erzählungen aus der Geschichte, irgendwo gelegen zwischen

Sibirien und China.... Aber auch: Welch geheimnisvolle und

wunderbare Aufgabe, eine Versuchung gleichsam, eine

«jungfräuliche» Szene zeitgenössischer Musik zu betreten,
verbunden mit Möglichkeiten, der Verantwortung und dem

Privileg, einem Land mit einer eigenen, ungemein starken

Kultur nach jahrzehntelanger Isolation auf dem Weg zu
internationaler kultureller Information behilflich sein zu
können. Im Zusammenhang mit den konzeptionellen Fragen

zu diesem Projekt war ich in der glücklichen Lage, auf

Erfahrungen im Bereich musikalischer Auslandsarbeit in sehr

unterschiedlichen Kulturräumen zurückgreifen zu können.

Interludium 1

Was mich u. a. an der Musik anderer Kulturen

fasziniert, ist neben der unverbrauchten Frische

(sofern die Musik undomestiziert ist)auch ihre

soziale Funktion, aber auch andere Zeitkonzepte
und damit andere Formen des Wartens und
Erwartens.

Bei einigen der von mir betreuten Projekte in

Lateinamerika, Osteuropa und Zentralasien

spielt die Begegnung der jeweiligen tradtionellen
Volksmusik einer Region mit neuer Musik aus
anderen Ländern eine konzeptionelle Rolle.

Es ist ein gegenseitiges Angebot an die

Wahrnehmung. Sofern die traditionelle Volksmusik

undomestiziert ist, besitzt sie eine Frische,

Unverbrauchtheit und Kraft, die sich sehr gut
mit neuer und neuester Musik in Programmen
verbinden lässt: Man hört die traditionelle Volksmusik

mit den Ohren der neuen Musik und

umgekehrt.

Eindrücklich ist es, Musik als existenzielle Bedeutung

und Erfahrung kennenzulernen. Wir können

dies z. B. von Menschen aus Kulturen lernen, in

denen Musik eine kraftvolle und existenzielle

Notwendigkeit besitzt oder gar zum Überleben

gehört.

Die Kirgisen hatten bis vor 70 Jahren noch keine

eigene Schrift - nur das überlieferte gesprochene

oder gesungene Wort. Das gesamte Wissen des

kirgisischen Volkes ist in dem gesungenen Manas-

Epos gespeichert und wird immer während des

Singens aktualisiert.

Die Vietnamesen praktizieren eine der zärtlichsten

Musizierformen für 2 Personen, bei der abwechselnd

die Mundhöhlen als Resonanzraum für eine

kleine Bambusflöte dienen: eine sehr viel weiter

reichende Form des musikalischen Dialogs als

unser Verständnis von Kammermusik.

Musik kann z.B. zum Überleben gehören, sei es

im Alltag oder auch bei Schamanenritualen.

Einige Gruppen der australischen Aborigines
haben einen existenziellen Gesang, der sie sicher

durch die Wüste geleitet: Sie singen sich nach

einem für uns schwer nachvollziehbaren melodischen

Orakelsystem ihre Landkarten durch die

Wüste(mit angedrohter Todesstrafe bei absichtlichen

Falschsingen...), um an ihre Wasserstellen

zu kommen (interessanterweise kennen diese

Arborigines kein Wort für Musik - es ist identisch

mit clem Wort für Leben).
Die Nomadenfrau in der Mongolei: Sie singt so

lange mit einer unendlich zärtlichen Melodie auf
eine Ziegenmutter ein, bis diese endlich ihr
neugeborenes Zicklein akzeptiert.

WIE ES ANFING

Lateinamerika: Eine intensivere Auseinandersetzung mit

neuen Vermittlungsformen, mit Projekten für bestimmte

Orte und kreativem Kulturmanagement begann 1984 mit
einem Konzept für ein «Reisefestival» des Ensemble
Modern in verschiedenen Regionen Lateinamerikas.
Daraus entstanden bis heute regelmässige und nachhaltige



Konzert in der

Wüste mit
Branimir Slokar

Aktivitäten, Ensemblegründungen und grenzüberschreitende

Projekte - mit Schwerpunkten in den Anden und der Rio de

la Plata Region.
Odessa: Mit Beginn der politischen Veränderungen in

Osteuropa ergab sich eine überaus fruchtbare Zusammenarbeit

mit Odessa, der traditionsreichen Musikstadt am Schwarzen

Meer. Diese ukrainische Stadt war der Geburts- und

Wirkungsort vieler grosser Namen wie Oistrach, Gilels, Richter,
Milstein und hat eines der schönsten Opernhäuser der Welt.

Nach jahrelanger Isolation war das Bedürfnis nach Information,

Austausch und Kontakten gewaltig und für Künstler
und Kulturschaffende der Anschluss an Europa von zentraler

Bedeutung. Meine eigenen Bemühungen und Initiativen
seit 1989 führten 1995 zur Einrichtung und Leitung des

Festivals «Two Days and Nights», das jährlich als

«Veranstaltungsmarathon» im April stattfindet - mit einer mittlerweile
volksfestähnlichen Popularität schrieb es ein überaus fruchtbares

Kapitel in der Geschichte der Stadt. Es ist inzwischen

im Bewusstsein vieler Musiker in aller Welt fest verankert,
Drehscheibe von Ost und West und damit in die ehemalige
Rolle von Prag und Warschau hineingewachsen. Ein Volksfest

der neuen Musik, wie es sonst nirgends eines gibt:
Durch eine neue und offene Vermittlungsform werden nicht

nur die Spezialisten der neueren Musik angesprochen
sondern alle, die neugierig sind - bis morgens um 04.00 Uhr
hören noch ca. 400 Personen aufmerksam zu -, darunter
beim Festival von 1998 auch eine kleine Delegation aus der

Mongolei. Der Ruf von «Two Days and Nights» drang bis in
die Steppe Dschingis Khaans und man wollte sich dort einen

Eindruck über Vermittlungsformen zeitgenössischer Kunst
verschaffen.

Mongolei:Vom 10.-16. Juni 2002 fand in der Mongolei nun
bereits das 4. Internationale «Roaring Hoofs» Musikfestival
statt. Es ist wohl eines der sonderbarsten und faszinierendsten

Musikfestivals, ein Festival in der Wüste Gobi, das die

uralte Musiktradition der Mongolei und neue Musik aus

aller Welt verbindet und Konzerte für Nomaden organisiert.

«Roaring Hoofs» ist ein Festival für die Musik unserer Zeit
und die grösste internationale Kulturveranstaltung Zentralasiens.

«Roaring Hoofs», «dröhnende Hufe», heisst auf

Mongolisch «Tuurain Tuuruuguv», was so viel bedeutet wie:

Aufbruch und Bewegung. Ein treffender Titel für ein Festival

in einem Land im Wandel von einer alten Nomandentradition

zu den globalen Veränderungen und Angeboten der heutigen
Zeit.

Das Konzept wurde in Zusammenarbeit mit der neu

gegründeten «New Music Association of Mongolia»
entwickelt; es verbindet zeitgenössische Musik aus aller Welt

programmatisch mit der ungemein kraftvollen mongolischen
Volksmusik, die im Land sorgfältig und mit Stolz gepflegt
wird: u.a. dem Obertongesang der Männer (Chöömij, ähnlich
dem Gesang tibetischer Mönche), dem kraftvoll-hymnischen
Urtiin Duu-Gesang der Frauen und dem weichen Spiel auf
der Pferdekopfgeige (Moriin Khuur), die sogar Kamele zum
Weinen bringen soll. Es integriert neben diesen mongolischen

Musizierformen, auch Konzerte mit der

Staatsphilharmonie, den Feuertanz der Schamanen sowie die

berühmten mongolischen Tanzakrobaten.

Im Juni reisten also für eine Woche 60 Teilnehmer aus

21 Ländern zu den Konzerten in Ulan Bator und in der Wüste

Gobi, darunter Musiker aus Australien, USA, Brasilien,
Japan, Korea, Skandinavien und verschiedenen europäischen
Ländern sowie auch traditionelle Musiker aus Kasachstan,

Kirgistan, China und insbesondere aus den sonst verfeindeten

Armenien und Azerbaijan. Hinzu kamen noch etwa
100 mongolische Künstler. Besonders wichtig war die
Teilnahme der chinesischen Künstler, da die Kontakte zwischen

der Mongolei und China auf kultureller Ebene nicht besonders

gut entwickelt sind. Als besondere Attraktion wurde in
diesem Jahr ein Klavier aus Deutschland in die Wüste Gobi

transportiert, eine Spende eines Klavierbauers aus Freiburg.
Nach der Gold- und Silberflöte, die eine Schweizer Familie

mongolischen Musik-Institutionen grosszügig vermachte, ist

dies die zweite Instrumentenspende, die durch das Festival

vermittelt werden konnte.

Während einer Woche wurden in Konzerten in der Hauptstadt

Ulan Bator, an Stätten der mongolischen Geschichte

und der Wüste Gobi gemischte Programme aufgeführt.
Die «Gobi Summer Academy» in einem traditionellen
Jurtenlager der Nomaden ermöglichte einen engen Kontakt
zwischen den teilnehmenden Gästen und mongolischen

Musikern, Lehrern und Studenten. So gab es Instrumental-



Unterricht in einer «Flöten-Jurte», einer «Posaunen-Jurte»,

einer «Klavier-Jurte» etc. Und für die angereisten Gäste Moriin-Khuur-
wurde Unterricht im mongolischen Oberton-Gesang und Spieler

der Pferdekopfgeige in einer «Chöömij-Jurte» angeboten.

KULTURMANAGEMENT IN DER WÜSTE

In der Gobi gibt es keine Medien, nicht einmal einen Baum,

an den man ein Poster nageln könnte... Es zählt nur die

Mund-zu-Mund Propaganda. Eine der grossen
Leidenschaften der Mongolen gilt den traditionellen Sportarten

(Naadam): Pferderennen, Ringen und Bogenschiessen. Um
die weit verstreut lebenden Nomaden in der Gobi zu erreichen,

wurden diese Sportarten als Programmpunkt des

Festival integriert; «Roaring Hoofs» ist bestimmt das einzige

Musik-Festival der Welt, dessen Programm ein Pferderennen

präsentiert sowie 32 Ringkämpfer und diverse
Bogenschützen! Zuerst besuchen wir das mongolische Sportfest
und anschliessend kommen viele hundert Nomaden in ihren

traditionellen Trachten zu den Wüstenkonzerten in die

Sanddünen (in die auch das erwähnte Klavier gebracht

wurde) und hören mit bemerkenswerter Aufmerksamkeit
die neuen Klänge von u.a. Iannis Xenakis und die vertrauten
Töne der Pferdekopfgeige. Insgesamt gab es 11 Veranstaltungen

mit insgesamt etwa 5000 Zuhörern: im Kulturpalast
von Ulan Bator, im Kloster Erdene Zuu in der Nähe der

ehemaligen Hauptstadt von Dschingis Khaan, im Saurier-

Museum, im Opernhaus sowie im Camp.

EIN KONZERT FUR BAUME

Ganz in der Nähe unseres Jurten-Camps wurde ein neues

Versuchsfeld der Universität Ulan Bator eingerichtet. Mit
ausländischer Hilfe sollen dort in Zukunft die Pflanzbedingungen

in der Wüste erforscht werden. Unsere
Festivalteilnehmer wurden eingeladen, in einer kleinen Zeremonie
die ersten Bäume zu pflanzen, 21 Stück, für jede Nation
einen; jeder Baum erhielt einen Namen und es ergab sich

ein kleines «Baum-Konzert», denn jede Nation spielte auch

für «ihren» Baum. Die Schweizer Teilnehmer vergruben
ein paar Geldstücke, die Deutschen nannten ihren Baum

Wilhelm-Bechstein-Müller-Thurgau; Wilhelm, weil das so

typisch Deutsch ist, Bechstein, für den Fall, dass aus dem

Holz des Baumes später ein Klavier gebaut werden könnte,

Müller-Thurgau, für den Fall, dass doch unverhofft Trauben
wachsen... Dem Versuchsfeld wurde der Name des

Musikfestivals gegeben: Tuurain Tuuruguuv - Dröhnende Hufe.
Die mongolische Kultur definiert sich stark über ihre

Traditionen, denen eine kraftvolle Frische und Lebendigkeit
eigen ist, gleichzeitig herrschat aber auch eine grosse
Aufgeschlossenheit gegenüber neuen Eindrücken. Unter den
teilnehmenden Gästen waren auch Anthropologen, Ethnologen,
Kulturwissenschaftler und Kulturmanager aus diversen
Ländern und so wurde ein Symposium über «Fragen der
kulturellen Identität und Globalisierung» in das Festival

integriert. Damit neben den Vorträgen nicht nur ein
reflektierender Diskurs entstand, sondern die Unterschiede oder
Ähnlichkeiten vielfältig sinnlich erfahrbar wurden, hatte

man alle Teilnehmer und Gäste gebeten, aus Ihren Herkunftsländern

Rezepte, Speisen, Getränke usw. mitzubringen. Und
so entstand im Zusammenhang mit dem Symposium ein
Kochwettbewerb in der Wüste Gobi und eine interessante
Diskussion über Levi Strauss' Kultur-Postulat Vom Rohen
und dem Gekochten - ein Fest der Sinne: vom japanischen
Sushi bis zum norwegischen Elchfilet, vom kasachischen

Hammelrezept zum Deutschen Sauerkraut, vom amerikanischen

Popcorn zur französischen Olive...

Interludium 2

Die Stille und die Stille der Schlachtung
Die verschiedenen Kulturen dieser Welt haben

uns wahrhaft einen grossen Reichtum zu bieten

- wenn wir dieses Angebot annehmen, entdecken

wir andere Gefühlskulturen, andere Zeitkonzepte
und andere musikalische Ausdruckformen: Das

Musizieren in der Steppe unterscheidet sich von
der Musik in den Bergen, am Wasser musiziert

man anders als in einer Wüste oder im Wald.

Unterschiedliche Formen des Zusammenlebens

wecken andere Wahrnehmung auch für unseren

eigenen Alltag. Die Wiederentdeckung der Stille

beispielsweise: Wir entdecken, dass die Stille in

einer Wüste eine andere ist als aufdem Wasser

oder einem Berg, wir nehmen die entspannende

Stille, die gefährliche Stille wahr; die nächtliche

Stille ist anders als die Stille im hellen Sonnenlicht

- die Majestät der Stille kann überwältigend
sein, in einigen Wüsten behaupten sich die Nomaden

mit kraftvollen Gesängen gegenüber einer

schier übermächtig-dröhnenden Stille. Wir

entdecken, dass die Stille zu uns spricht, dass diese

Stille einen Klang hat und wir entdecken als

Musiker neu, mit dieser aktiven Stille umzugehen:
Wie betrete und verlasse ich eine Stille, eine

musikalische Pause? Hat die Stille einen Puls oder

ruht das Tempo? Kann eine Pause einen Akzent
haben, gar ein Crescendo?

Eine besondere Erfahrung von Stille machte ich,

als ich eingeladen wurde, der Schlachtung eines

Schafes beizuwohnen. Nach den alten Gesetzen

der Mongolen darf kein Tropfen Blut die Erde

verunreinigen. Die Zeremonie geht einher mit
einer besonders intensiven Wahrnehmung der

Stille: Wenn der Moment naht, in dem ein Schaf
vom Leben zum Tode befördert werden soll,
drehen zwei Männer das Tier abrupt auf den



Rücken, das Schaf liegt regungslos, einer der

Männer spricht leise und beruhigend auf das Tier

ein, nimmt beinahe zärtlich den Kopfdes Tieres

in den Arm, während der zweite Mann mit einen

scharfen Messer blitzschnell im Brustraum einen

10 Zentimeter langen Schnitt setzt, mit der Hand
hinein greift und die Aorta abdrückt; nach wenigen

Sekunden ist das Tier entschlafen, die Aorta
wird zerrissen, das Tier ist tot. Es gab dabei nicht
eine einzige hektische Bewegung; keinen Kampf,
kein Geräusch, keinen Schrei, kaum Blut, statt
dessen die intensive Stille eines Rituals, in Würde

und Respekt für eine Kreatur; die ihr Leben Hess,

damit die Nomaden überleben.

Die Mongolei ist grösser als Frankreich, England, Deutschland

und Italien zusammen, hat aber nur 2,5 Millionen
Einwohner, die überwiegend nach alter Nomadentradition
in ihren Jurten (Ger) leben und mit ihren Tieren durch die

Steppe ziehen. Ulan Bator, mit dem spröden Plattenbau-

Charme sibirischer Städte hat 600 000 Einwohner (von
denen 200 000 noch in Jurten leben), ein munteres Kulturleben

und eine überraschende Infrastruktur zur Pflege

europäischer Musik, was selbst gut informierten Kennern
im Westen in der Regel kaum bekannt sein dürfte: Es gibt
ein Opernhaus (etwa auf dem Niveau eines «B-Hauses» in

Deutschland), drei Sinfonieorchester, ein Musikcollege, eine

Kunstuniversität mit einer Musikfakultät, eine aktive und

lebendige Musikszene (ein nationaler Streichquartett-Wettbewerb

hatte immerhin 10 Streichquartette aufzuweisen!),
auch eine kleine Gruppe für zeitgenössische Musik, ein paar
gute Jazz-Musiker, einige kraftvolle Pop-Gruppen und ein

neugieriges und aufgeschlossenes Publikum. Zu recht gibt
man sich selbstbewusst in Sachen Kulturpflege. Traditionell

gute Beziehungen zu Deutschland haben dazu geführt, dass

ca. 1% der Mongolen ihre Ausbildung in Deutschland erhielten

und somit etwa 25 000 Mongolen Deutsch mit z.T. leicht
sächsischem Akzent sprechen.

Interludium 3

Bei der Schamanin in der Nordmongolei
«Wir haben keine Gesänge, keine Musik», sagte

mir die Schamanin aufmeine Frage nach den

musikalischen Ausdrucksformen ihres Tsaartan-

Stammes. Ich meinte mich verhört zu haben und

fragte nochmals den Dolmetscher.

« Unser Volk der Tsaartan kommt aus Sibirien;
als vor ca. 60 Jahren die Grenze zwischen

Russland und der Mongolei gezogen wurde,

blieben etwa 300 von uns auf der mongolischen
Seite, unter ihnen war kein Sänger, kein

Musikant, keiner, der in irgendeiner Form

musizierte». «Aber ihr singt bei Hochzeiten
und euren Festen?» - «Wir singen nicht - wir
haben keine Gesänge - wir haben die
Schamanentrommel».

Die Tsaartan leben nicht in mongolischen Jurten,

sondern im Wigwam, ähnlich dem der
nordamerikanischen Indianer und ziehen mit ihren

Rentieren durch die nordmongolischen Urwälder.

Wir süssen im Wigwam um eine kleine Feuerstelle

herum und ich begann Kinderlieder und Gute-

Nacht-Lieder zu singen. Sofort füllte sich das Zelt

mit etwa 30 Personen und ich gab das für mich

eindrücklichste «Konzert» meines Lebens. Ich

erinnere mich an staunende Augen, stilles Weinen

und grösste Freude.

Mit «Guten Abend, gut Nacht» schloss ich die

kurze Darbietung. Die Schamanin dachte lange

nach und beschrieb dann die Melodie: «Das

klingt wie der Flug eines Vogels, der über einen

Berg fliegt und auf der anderen Seite wieder ins

Tal gleitet.»

Wir blieben noch lange zusammen und ich nahm

die Einladung an, als Gast zwei Tage später dem

mitternächtlichen Ritual der Sonnenwendfeier
beizuwohnen. 18/19



Natürlich ist die Mongolei ein armes Land mit grossen

Wirtschaftsproblemen, die sehr komplex und schwierig zu Festivalbesucher

lösen sind, besonders jetzt, nach den letzten extrem harten

Wintern. Die Regionen sind unterschiedlich betroffen,

insgesamt verendeten bis zum Frühjahr 2001 von offiziell
35 Millionen Tieren (inoffiziell 50 Millionen...) ca 1,5 Millionen.

Für die betroffenen Familien ist das eine Katastrophe.
Zum Teil allerdings ist diese schwierige Situation

hausgemacht, indem bestimmte Landstriche überweidet wurden.

Das Land ist berühmt für die Kaschmir-Wolle der Ziegen,
und diese Ziegen fressen nicht nur die Gräser sondern auch

deren Wurzeln, so dass das ökologische Gleichgewicht in

diesem Land, das nur eine empfindlich dünne fruchtbare

Bodenschicht hat, schnell durcheinander geraten kann. Die

mongolische Regierung hat es offenbar noch nicht geschafft,

entsprechend lenkende Gesetze zu erlassen und auch

umzusetzen.

Interludium 4

Vom Klang der Hingabe
Ich nächtigte als Gast in der Jurte einer mongolischen

Nomadenfamilie in der Siidgobi, nicht
sehr weit von der chinesischen Grenze. Es war
bereits März, die Zeit der Lämmer und Zicklein.
Jeden Tag wuchs die Herde und mit grösster

Sorgfalt widmete man sich clem Überleben der

Jungtiere bei Temperaturen um -25°. Eines

Morgens werde ich von einer wunderschönen

Gesangsmelodie geweckt, die von aussen durch

die Filzdecken der Jurte dringt.

Schlaftrunken schaue ich hinaus, um die

Herkunft des Gesangs zu entdecken. Klirrende

Kälte, der Himmel leuchtend blau, ewige Weite,

in der Ferne ein paar Berge - einfache, harte und

klare Botschaften. Die Nomadenfrau sitzt bei

einer Ziegenmutter, die ihr neugeborenes Zicklein

nicht gleich annehmen wollte. Sie hält das

Ziegenbaby in einem Arm, mit dem anderen

umschlingt sie den Hals der Ziegenmutter und

singt leise auf sie ein, mit einer unendlich
zärtlichen Melodie, die mit ihrer Wärme des

Ausdrucks so gar nicht an diesen scheinbar

unwirtlichen Ort zu passen scheint. Ich bin Zeuge
eines «Buu-ee», einer Gesangszeremonie der

monglischen Nomaden für ein Muttertier, um
es zu beruhigen und zu ermutigen, das

Neugeborenes anzunehmen und zu säugen.

Mit einer Melodie von betörender Schlichtheit

und Schönheit, ohne rhythmische Impulse,
scheinbar ohne Kontur, mit einem Bogen, so

lang wie der Atem reicht. Die Melodie wird
eins mit dem Blau des Himmels, der ewigen
Weite der Gobi; der Begriff «Musik» scheint zu

eng zu sein für diesen Augenblick - Singen für
ein Tier mit grösster Hingabe und Intensität des

Ausdrucks; ein Dialog zwischen den Gefühlswelten

von Mensch und Tier, der in diesen

extremen Lebensbedingungen für beide zum
Überleben gehört.
Nach etwa 15 Minuten waren die beiden Tiere

beruhigt unci trotteten friedlich zusammen zur
Herde. Welch ein Schlüsselerlebnis: der Gesang
als existentielle Notwendigkeit des Nomadenleben!

Später erlebe ich die Variante für Kamelmütter:

Man spielt auf der Morin Khuu, der

Pferdekopfgeige, so lange auf die Kamelmutter
ein, bis diese weint und ihr Junges akzeptiert.

Neben der Nomaden-Tradition mit ihren Schwierigkeiten,
aber auch beeindruckend kraftvollen Lebenformen, gibt es

insgesamt eine überraschend hohe Alphabetisierungsrate
und auch auf dem Land ein recht hohes Bildungsniveau;
selbst der kleine Wüstenort Dalanzadgad in der Süd-Gobi

beispielsweise hat eine kleines, gut erhaltenes Opernhaus
mit guter Akustik, in dem regelmässig gespielt wird und das

im nächsten Jahr auch von unserem Festival besucht werden

soll. In der gesamten Mongolei wird deshalb jede kulturelle
Initiative, wie etwa auch das Festival «Roaring Hoofs» sehr

dankbar und aufmerksam zur Kenntnis genommen; so auch

das erste mongolische Orchesterfestival, welches von mir im
März 2000 eingerichtet wurde und an dem die drei Orchester

Ulan Bators erstmals in gemeinsamen Aufführungen
teilnahmen.

Das Festival «Roaring Hoofs», das sowohl neue Musik

aus aller Welt als auch traditionelle mongolische Musik
als gleichrangige Ausdrucksform präsentiert, ist deshalb in

diesem Land sehr sinnvoll und erfährt eine breite Zustimmung

bei der Bevölkerung. Auch die verantwortlichen
Stellen erkennen, dass Kulturpolitik sozialpolitische
Konsequenzen hat, und man ist dankbar für phantasievolle, neue
und frische künstlerische Impulse (ich erhielt für meine

Tätigkeit - landesgemäss - zwei Pferde, zwei Schafe,

zwei Ziegen und einen schönen rot-goldenen Orden als

«Verdienter Künstler des mongolischen Volkes»...)

Interludium 5

Ein Naturwunder in der Gobi
«Du musst unser melodisches Wasser kennenlernen»,

sagten mir die Nomaden, denen ich

soeben erklärte, dass ich Musiker sei. Sie hatten

bereits vom Roaring Hoofs Festival gehört und
warben sehr darum, diese Veranstaltung auch

einmal in ihre Provinz zu bringen. Ich war auf
Erkundungsfahrt im Osten der Mongolei und

folgte also dem sonderbaren Hinweis aufdas

melodische Wasser. Nach einer mehrstündigen
Fahrt in einem russischen Jeep erreichten wir
einen See in der Gobi. Er wird von ca. 20 Quellen

gespeist, und eine davon ist in der Tat ein

unerklärliches Wunder: Permanent sprudelt Wasser

aus dem Sand und sammelt sich in einem kleinen

Tümpel, bevor es weiter in den See läuft. Man
klatscht in die Hände und schon sprudelt mehr

Wasser, wir singen ein paar Töne und das Wasser

scheint zu tanzen, wir singen lauter und das



Wasser sprudelt stärker, wir singen leise und es

reagiert entsprechend. Man möchte meinen,

jemand spielt an diesem verlassenen Ort mit
einer Fernbedienung. Es wurde noch nie

erforscht, bislang gibt es keinerlei Erklärung.
Nun, Wunder brauchen keine Erklärung, bei

uns hätte man vielleicht schon eine Kathedrale
errichtet.

Die Planung und Durchführung eines derartigen Festivals

in der Mongolei stellt ganz besondere Anforderungen an

die Logistik, den Einsatz und das Improvisationstalent der

Organisatoren vor Ort. Überraschend viele junge Mongolen
sind in verantwortlichen öffentlichen Positionen zu finden;
so war auch für dieses Festival eine motivierte, junge und

sehr gute Mannschaft der New Music Association für die

Durchführung zuständig, die sich erfolgreich darum

kümmerte, den Aufenthalt für alle Künstler und Gäste angenehm

zu gestalten und den gesamten Ablauf auf höchst professionellem

Niveau realisierte (manche Festivalorganisatoren
könnten sich bei den jungen Mongolen Anregungen holen...).

Das Festivalkonzept ermöglicht prominenten Musikern

aus aller Welt, in einem anregenden Umfeld und in der

kraftvollen Gobi-Stille zu arbeiten. Seit 1999 brachte

«Roaring Floofs» über 150 Musiker und Musik aus

50 Nationen in die Mongolei und trug dazu bei, dem Land
ein Fenster zu öffnen zu den kulturellen Entwicklungen
in der Welt, immer verbunden mit Respekt für die alten

Traditionen des Landes. Seit der ersten Gobi Summer

Academy wurden 800 Studenten und Lehrkräfte
unterrichtet und einigen auch ein Auslandsaufenthalt ermöglicht;
mongolische Musik wurde in vielen Ländern bekannt

gemacht und die Kultur der Mongolei vermehrt in das

Bewusstsein vieler Menschen gerückt.
Die Unterstützung durch zahlreiche internationale

Stiftungen - darunter die Ernst-von-Siemens-Stiftung, die

Soros-Foundation und die Pro Helvetia - ermöglichte die

Durchführung dieses Festivals, das in der Musikwelt eine

einzigartige Rolle einnimmt und für die Mongolen als

traditionelles Grossereignis mit seiner Strahlkraft für ganz
Zentralasien einen festen und nicht mehr wegzudenkenden
Platz im kulturellen Leben des Landes Dschingis Khaans

hat, einem Land im Aufbruch und Bewegung.

Ausblick
Vom 15.-22. Juni 2003 ist eine Festival-Variante mit Konzerten

in der Süd-Gobi geplant. Neben den aktiven Künstlern
sind auch Gäste willkommen, an diesem Festival teilzunehmen

und bei dieser Gelegenheit eines der ursprünglichsten
und sonderbarsten Länder kennenzulernen; allerdings bleibt
die Zahl der Teilnehmer, bedingt durch die Infrastruktur in

der Gobi, limitiert. Interessenten können sich für weitere
Auskünfte an den Autoren wenden:

Prof.Bernhard Wulff Lexerstr.3 D-79110 Freiburg,
Tel: +49 761 87548,

E-Mail: b.wulff@mh-freiburg.de; www.roaringhoofs.de

20/2 1


	Roaring hoofs - "Dröhnende Hufe"

