
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2002)

Heft: 76

Artikel: War Schönberg ein hegelianischer Heros? : Über die unumgängliche
Isomorphie zwischen Universal- und Musikgeschichte

Autor: Donin, Nicolas / Eidenbenz, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WAR SCHÖNBERG
EIN HEGELIANISCHER HEROS? VON NICOLAS DONIN

Über die unumgängliche Isomorphic zwischen Universal- und Musikgeschichte

Halten wir gleich zu Beginn fest: Man weiss nicht, ob Schönberg

je Hegel gelesen hat. In seiner Bibliothek (archiviert in

Wien) finden sich Schopenhauer und Kant, Hegel jedoch
nicht. Hegels Name taucht weder in Schönbergs eigenen

Schriften, noch in Stuckenschmidts Schönberg-Biographie,
noch in den wichtigen wissenschaftlichen Kommentaren zu

seinem Werk auf. Vielleicht dachte er ja von Hegel Ähnliches

wie er zu Adornos Philosophie der neuen Musik erklärt
hat: «Das Buch ist sehr schwer zu lesen, denn es verwendet

diesen quasi-philosophischen Jargon, in dem die heutigen

Philosophie-Professoren die Abwesenheit eines Gedankens

verbergen.»1 Immerhin brachte er, wenigstens bis zu seinem

amerikanischen Exil, selber eine dialektische Konzeption
der Geschichte und den Gedanken einer Selbstdetermination

der Idee (in der Musikgeschichte) vor, was nicht zufällig
der Leichtigkeit Adornos gleicht, mit der auch dieser seine

philosophischen Kommentare bei Hegel verankerte.

Die historische Leistung Schönbergs wird in der Literatur
privilegiert behandelt. Jede Musikgeschichte enthält längst ihren

vorfabrizierten Paragraphen über die dodekaphone
Revolution, die serielle Odyssee oder den «Vater der Moderne».

Die meisten Darstellungen Schönbergs beruhen auf
zahlreichen Thesen, die Schönberg selber in seinen Schriften
und Gedanken (weitergeführt durch zwei oder drei
Schülergenerationen) aufgestellt hat. Dabei wird jedoch nie über
den unausgesprochenen hegelianischen Hintergrund
Rechenschaft abgelegt, der omnipräsent ist und unter gewissem

Blickwinkel die eigentliche Basis des historischen
Geschehens bildet. Ist es aber «philophisch neutral», wenn
unablässig die gleichen Befunde wiederholt werden? Dass

nämlich a) die tonale Musik zur Aufklärung ihrer eigenen
Substanz gelangt sei dank einer meta-systematischen,
progressiven Bewusstwerdung (die in jenem Moment begann,
als man dem System «Tonalität» einen Namen geben konnte,
während der ihr korrespondierende Begriff des «klassischen

Stils» verschwand); dass b) seit Wagner sich eine Krise der
Tonalität ergeben habe, wodurch immer deutlicher an die
Oberfläche gelangende Kräfte (die Chromatik) das tonale

System untergraben hätten und sich damit die interne

Widersprüchlichkeit des Systems immer akuter offenbarte;
dass c) daraus die Gefahr eines historischen Umschlagens in

Un-Sinn erwachsen sei: vor allem die Verkehrung zum
Akademismus (als sterile Beschwörung der Tradition) oder auch

zur Inkonsequenz (zum Beispiel Boulez' Verständnis von
Satie); dass d) auf diese ausweglose Krise in Theorie und

Praxis (die romantische tonale Harmonik) einer antworten

musste, indem er - nachdem er sich die immanente Bewegung

der Idee angeeignet hatte - ein neues musikalisches

Denken ausrief, das die Normen des Systems, denen es selber

entwachsen war, überwand (dieser visionäre Denker ist

natürlich Schönberg); dass e) die Kraft des Auswegs aus der

Tonalität, die unausweichlich sei, die alte Ordnung zerstören

würde und, im gleichen Gestus, sie zur Basis einer neuen

Konzeption des Musikalischen erklären könne; dass schliesslich

f) auch letztere sich allmählich ihrer selbst gänzlich be-

wusst werde (Dodekaphonie) im Sinne einer historisch
evolutionär legitimierten neuen Ordnung.

Diese klassisch hegelianische Aufhebung lässt sich

weitgehend schon durch Schönbergs eigene Sprachwahl beschreiben,

und zwar sowohl in ihren grossen Zügen wie auch in

gewissen Details, deren Ähnlichkeit zu Passagen aus Hegels

Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte frappant ist.

Ich werde einige dieser Übereinstimmungen in den Texten

nachweisen; es braucht den exakten Vergleich, um nicht ganz
der Verführung durch Analogien zu verfallen. Denn schliesslich

gilt es auch, die Unterschiede zwischen dem hegelianischen

Modell und der von Schönberg verwendeten Konstruktion
des Historischen aufzudecken.

KONSTRUKTION DES PORTRAITS

Hegels Theorie der Geschichte, im wesentlichen dargestellt
in der Einführung zu den Vorlesungen über die Philosophie
der Geschichte, verfasst ab 1822 in Berlin (Hegels Schriften

werden im folgenden zitiert nach der Suhrkamp-Ausgabe

[Band/Seitenzahl]), beschreibt, was sich beim Übergang von
einer historischen Periode zur nächsten ereignet: Wenn
zwischen dem An-sich-Sein einer Periode und der Realität kein

Spielraum mehr besteht, weil ihre innere Substanz ihr selbst

bewusst geworden ist, ist «die Tätigkeit des Geistes nicht
mehr nötig, er hat, was er will. [...] Es ist gleichsam die

lebendige, substantielle Seele selbst nicht mehr in Tätigkeit.

1. Brief an Josef Rufer,
5. Dezember 1949,
zitiert nach Hans Heinz
Stuckenschmidt,
Schönberg. Leben -
Umwelt - Werk, Zürich
1974, S. 462.

2. Arnold Schönberg,
«Nationale Musik», in:
Stil und Gedanke,
Frankfurt 1976, S. 251.



Das gründliche, höchste Interesse hat sich darum aus dem

Leben verloren, denn Interesse ist nur vorhanden, wo

Gegensatz ist» (12/99); was zuvor unmittelbar real war, ist

nun versiegt, erledigt. Wie es auch die Vorrede zu den

Grundlinien der Philosophie des Rechts sagt: «[...] dann ist

eine Gestalt des Lebens alt geworden» (7/28), sie ist von nun
an als Substanz begreifbar; es kommt die Zeit des Bewusst-

seins, und diese beginnt, wenn alles ausgespielt ist, was das in

einer historischen Tat Geschaffene beinhaltete. «So kommt

[...] ohnehin die Philosophie immer zu spät.» (7/28) Im

grossen Massstab gesehen liegt der Sinn der Geschichte im

progressiven Erringen von Freiheit, in der progressiven

Verwirklichung der Idee; die historischen Perioden verketten
sich also dadurch, dass sie eine nach der andern ihre eigene

Ordnung der Dinge schaffen, jede neue Periode geht aus der

Opposition zur vorangegangenen hervor, indem sie sie übertrifft

und aufhebt. Es ist also tatsächlich das Modell einer
kondensierten «philosophischen Musikgeschichte» - die

Bewegung darin ist jene der progressiven Befreiung von
der Rückbindung an das musikalische Material -, wohin

Schönberg vordringt, wenn er 1931 schreibt:

Die historisch-geschulten Geschichtsmacher übersahen aber,

dass der Gegensatz hiess: Kontrapunktische und homophone
Kunst.

Dass es aber hier sich folgendermassen verhält:

a) Zur Zeit Bachs hatte die kontrapunktische Kunst, d.i. die

Kunst, alle klingenden Gestalten aus einer einzigen zu

erzeugen, eine solche Höhe erreicht, dass der Übergang

zu einer anderen bereits bei ihm beginnt: diese Gestalten

nunmehr auch zu variieren und sich nicht mehr mit ihrer

Nebeneinanderstellung zu begnügen, sondern zu zeigen,

wie eine aus der anderen entsteht. Gleichzeitig damit begann

eine andere Disposition des musikalischen Raumes: man

begann eine Hauptstimme zu schreiben, was es vorher nicht

gegeben hatte.

b)Bis zu unserer Zeit hatte sich die Harmonie dahin

entwickelt, die Verwendung aller 12 Töne der chromatischen

Skala aufso mannigfaltige Art zu gestalten, dass hiedurch

nicht nur eine neue (harmonische) Polyphonie entstanden

war, sondern auch die Möglichkeit, die Entwicklung der

Gestalten nun auch bei besserer Ausnützung des musikalischen

Gesamtraumes in mehreren Stimmen gleichzeitig

erfolgen zu lassen.

c) Ich habe das nun folgende Stadium schon einige Male, und

von verschiedenen Gesichtspunkten aus, beschrieben:

Die Vieldeutigkeit der Töne über den neuen Akkorden

gestattete <manierenartige> Motivverwendung ohne Rücksicht

aufdissonante Zusammentreffen: sie erklärten sich,

wie die in den <Manieren>, aus der Logik der ganzen Figur.2

Viele andere Texte Schönbergs über historische Probleme

sagen Ähnliches. Man vergleiche etwa den Beginn des

soeben zitierten Textes mit folgender Passage bei Hegel:

«[Hinter der existierenden Ordnung gibt es eine] Quelle,
deren Inhalt verborgen und nicht zu einem gegenwärtigen
Dasein gediehen ist, aus dem innern Geiste, der noch
unterirdisch ist, der an die Aussenwelt wie an die Schale pocht und

sie sprengt.» (12/45) Hegels Gedanken einer notwendigen

Verzögerung zwischen dem Bewusstsein und dessen Gegenstand

selber kommt auch bei Schönberg vor; die Harmonielehre

- 1912 geschrieben, zu einem Zeitpunkt, als das Ende

der Tonalität definitiv schien und die meisten der «expressionistischen»

Werke eben vollendet waren - entwickelt nicht

zufällig die Idee, dass die theoretische Beschreibung der

nicht-tonalen Werke gewiss erst a posteriori erfolgen werde

und nicht parallel zu seiner aktuellen Schaffenstätigkeit

Arnold
Schönberg,

vor 1900

©Arnold
Schönberg

Center, Wien

möglich sei, weil die Dinge in der Trunkenheit des Schaffens

sich noch in Bewegung befänden.3 Ihr voraus geht der
Gedanke: Wo der inspirierte Künstler schöpft, «wo der
Triebmensch beginnt, dort versagt zum Glück alle Theorie» 4. Erst

wenn die schöpferische Phase abgeschlossen ist, kann das

retrospektive Verstehen sich Rechenschaft über die neue
musikalische Logik verschaffen - «die Eule der Minerva

beginnt erst mit der einbrechenden Dämmerung ihren Flug»

(Hegel 7/28). Es erstaunt auch nicht, dass Webern, wenn er

in seinen Schriften den emphatischen Weg von der Monodie
der Gregorianik über die in grossen Zügen periodisierte
Musikgeschichte bis zur «Neuen Musik» Schönbergs

beschreibt, spontan die zwei hegelianischen Prinzipien
erwähnt: «Und doch ist dadurch [in den Chorälen Bachs]

schon der Todeskeim in die Tongeschlechter Dur und Moll
getrieben worden. - Wie man bei den Kirchentonarten im

Bestreben zu schliessen zum <liebenswürdigeren> Halbton,
zum Leitton, kam, wie dort alles andere wegrasiert wurde

- so ist es auch jetzt wieder gekommen - das Dur und Moll
wurde zerrissen - mitleidslos - der Todeskeim war da!

Warum rede ich davon so viel? - Weil es Dur und Moll seit

einem Vierteljahrhudnert nicht mehr gibt.»5

Doch das vergleichbare dialektische Verständnis historischer

Entwicklungen ist nicht die einzige Gemeinsamkeit

zwischen Hegels Philosophie und Schönbergs Denken, und

es reicht noch nicht aus zur Begründung der gegenseitigen

Annäherung. Als Akteur in der von ihm beschriebenen

Geschichte war Schönberg mit den Wechselfällen der Historie

konfrontiert und durch seine kompositorische Praxis ihr
immanenter Teil. Es war eine Frage des Willens, der Ethik,
auch unkontrollierbarer Inspiration, der Passion, der Krisen.

Wenn Schönberg die Vergangenheit neu liest, so geht es ihm

darum, die gegenwärtige Existenz seiner Werke zu rechtfertigen,

es geht aber auch um ästhetisches Engagement. In all

seinen eigenen Texten und der Literatur seiner Nachfolger
ist Schönberg der Grosse Mensch der Geschichte, der die

Krise eines durch zu viele «Ausnahmen»6 verschlissenen

Systems zu überwinden wusste. Schönbergs Tat übte Gewalt7

aus auf die bestehende Ordnung - die de facto selbst von

jenen, die sie durch Ausweitung zu konservieren gedachten,

unwissentlich zum Untergang verurteilt worden war. Doch

3. So heisst es
beispielsweise in Schönbergs

Harmonielehre
(Wien 1949, S. 502):
«Hier walten offenbar
Gesetze. Welche, das
weiss ich nicht.
Vielleicht werde ich es in
ein paar Jahren wissen.
Vielleicht wird ein
Jüngerer sie finden.»

4. Schönberg,
Harmonielehre, S. 474.

5. Anton Webern,
Wege zur neuen Musik,
Wien 1960, S. 38.

6. Die Harmonielehre
stellt die Tonalität als
ein Ensemble von
«Regeln» dar, die an so
zahlreichen «Ausnahmen»

leiden, dass sie
niemals in einem
«natürlichen» System
untergebracht werden
könnten; Schönberg
will zeigen, dass das
Genie auf dieses Regelwerk

ohne weiteres
zurückkommen kann.

7. «Es ist heute [1969]
nur noch schwer möglich,

dieses
ausserordentliche Ereignis
richtig zu würdigen.
Mehr als sechzig Jahre
einer Praxis, die man
Atonalität genannt hat,
haben unsere Sinne
verschleiert und lassen
uns die Schwere der
vollbrachten Tat
vergessen. [...] Es ist
kaum mehr möglich,
sich die Skrupel und
die durchwachten
Nächte vorzustellen,
die Schönbergs Ent-
schluss, den letzten
Satz seines Zweiten
Streichquartettes zu
schreiben, vorangegangen

waren.» (René
Leibowitz, Schoenberg,
Paris 1969, S. 67)

14/15



Arnold
Schönberg,

1916

©Arnold
Schönberg

Center, Wien

die Gewalt war nötig und zu rechtfertigen, darin war sie den

ästhetischen Präferenzen seiner grossen Vorgänger gleich.

Ein strategisches Modell dafür ist Wagner, den Webern in
seinen bereits zitierten Wegen zur neuen Musik im Abschnitt
über den «tödlichen Keim» der Chromatik erwähnt: «Es war

so schön, die Federn einzuziehen - aber schliesslich fand

man, dass es nicht mehr so nötig sei, zum Grundton
zurückzukommen. - Bis Beethoven und Brahms ist man nicht

eigentlich darüber hinaus gekommen - aber da war einer,
der mit Gewalt alles sprengte: Wagner.»8 Diese Art, auf
einem Umweg die Gewalt der «Neuen Musik» einem

grossen Vorgänger zuzuschreiben, ist bereits Teil des Kanons

grosser deutscher Komponisten geworden. In einem guten
Teil seiner Vorlesungen bemüht sich Webern, in seinem

Referieren über das musikalische Material gleichsam schön-

bergischer als Schönberg zu sein, und es erstaunt denn auch

nicht, dass er Kontinuität bei Schönberg und Brüche bei den

«harmloseren» Komponisten der Vergangenheit nachzuweisen

sucht.

In all diesen verschiedenen Bausteinen, die von der
historischen Einmaligkeit Schönbergs zeugen sollen, lässt sich

tatsächlich eine «Konstruktion eines hegelianischen Heros»

nicht übersehen, um Tia DeNora zu paraphrasieren.' Der
«hegelianische Heros» ist der Schmied des geistigen
Fortschritts in der Welt; indem er die dem Geist eines Volks
immanente Tendenz aufdeckt, realisiert er, was dieses
reklamierte. Von da an wächst die Sphäre simpler Subjektivität
seines Tuns zur rationalen Grandeur seiner Aufgabe. Indem

er Luthers berühmtes Wort (ein anderer deutscher «Heros»
der Weltgeschichte) vom Landtag zu Worms 1521 aufnimmt,
kann Schönberg erklären: «I can do it no other way, and it
does not work any other way. Only, I did not choose to write
like that, I do not go out of my way to write like that, and it
would be a relief to feel I might do it differently.»10 Und
Hegel: Die «Sache [der Helden] war es, dies Allgemeine, die

notwendige, nächste Stufe ihrer Welt zu wissen, diese sich

zum Zwecke zu machen und ihre Energie in dieselbe zu

legen» (12/45). In gewisserWeise macht die Geschichte den

Helden, nicht umgekehrt - oder, wie es 1981 ein von Hegel
und Marx imprägnierter Berio formulierte: «Die

Musikgeschichte sucht sich wie jede andere Geschichte im Guten
wie im Schlechten ihre Werkzeuge und Figuren für den

richtigen Augenblick (was Beethoven und Schönberg genau
wussten).»11 Und man ist versucht zu verbessern: die

«Werkzeuge», das sind gerade die «Figuren». Im Falle Schönbergs

erinnert Dahlhaus daran, dass sich dessen Bewusstsein

erwiesenermassen aus einer «Berufung begründet, deren

Substanz das Gefühl bildete, ein Werkzeug zu sein.»12 Vom

geschichtsphilosophischen Standpunkt aus sind «grosse
Menschen» nur insofern interessant, als sie dem Weltgeist

«gedient» haben, und es ist dieser Charakter der Austauschbarkeit

des Helden unter dem Blick des Weltgeistes, was

wohl der berühmten, von Schönberg erzählten Geschichte

ihren Sinn gibt: «In the army, a superior officer once said to

me: <So you are this notorious Schoenberg, then» <Beg to

report, sir, yes,> I replied. <Nobody wanted to be, someone
had to be, so I let it be me»»13 (Man sieht auch, dass diese

Anekdote mehr ist als ein blosser Scherz, wenn man sie

in einem Kontext begreift, wie wir ihn hier zu umreissen

versuchen).

WÖRTLICHER WIDERSTAND

Bei allen Heldenmystiken (sei der Held Stammvater, Prophet,
romantisches Genie, Dichter...) gibt es familiäre Verwandtschaften

- und gleichzeitig fliessende Grenzen. Ich hoffe

gezeigt zu haben, dass es im Fall Schönbergs Merkmale gibt,
die auf ein sehr typisches Denken und Reden deuten -
wobei gleichwohl ein Zögern angebracht zu sein scheint:

Wenn es auch noch wahrscheinlich ist, dass am Ende des

19. Jahrhunderts ein Wiener Intellektueller das hegelianische
Denken in der Gestalt eines ideologischen, entkörperlichten,

8. Webern, Wege zur
neuen Musik, S. 38.

9. Beethoven and the
Construction of Genius:
Musical Politics in
Vienna 1792-1803,
Berkeley, Los Angeles,
London 1995.

10. Schönberg, «New
Music. My Music», in:

Style and Idea, London
1975, S. 102.

11. Luciano Berio, Two

Interviews, mit Rossana
Dalmonte und Balint
Andras Varga, London
1985, S. 59.

12. Carl Dahlhaus,
«Schönbergs ästhetische

Theologie», in:
Rudolf Stephan, Sigrid
Wiesmann, Bericht
über den 2. Kongress
der Internationalen
Schönberg-Gesellschaft,

Wien 1986, S. 18.

13. Schönberg, «New
Music. My Music», in:
Style and Idea, S. 104.

14. Schönberg, «Wie
man einsam wird», in:

Stil und Gedanke,
S. 357.

15. Der Held ist der
Gründer einer neuen
oder erneuerten
politischen Instanz, die die
Gesellschaft durch
seine Tat strukturiert.
Die Grundlinien der
Philosophie des
Rechts sprechen von
«Heroenrecht», einem
absoluten Recht des
Helden bei der
Staatsgründung, das ihn



vielleicht anonymen Werkzeugs erbt - was auf jeden Fall

philosophisch inkonsequent ist -, so bedeutet dies nicht, dass

beide Figuren unterschiedslos deckungsgleich sein müssen.

Anders gesagt: Wird der systematische Vergleich bei zu
vielen verführerischen Analogien zwingend, kann lückenhafte

Stichhaltigkeit, die sich durch «rebellische» Details beim

Übergang vom Ähnlichen zum Gleichen ergibt, ein
ernsthaftes Problem bedeuten.

Wenn wir nun von der Vernunft in der Geschichte

ausgehen, um zu Schönberg zu gelangen, so tut sich nämlich
eine offensichtliche Lücke auf: Der hauptsächliche Stolperstein

liegt in der Rolle, die die Leidenschaften einnehmen.

Eines der berühmtesten hegelianischen Philosopheme, die

«List der Vernunft», interveniert hier. Was die Geschichte

tatsächlich vorantreibt, ist Elend, Verzweiflung, tobende

Leidenschaften, eine Irrationalität an der Oberfläche der

Weltgeschichte, in der «die Perioden des Glücks [...] leere

Blätter» sind (12/41). Der grosse Mensch ist gross dank seiner

historischen Tat, nicht wegen vollmundiger Erklärungen,
auch nicht wegen Details aus seinem Privatleben. Anders

gesagt, das Universale manifestiert sich nicht in einem

bewussten Willen des Helden zur Grösse, sondern im Gegenteil

in seinen persönlichen Interessen. Held wird er nur dank
der Koinzidenz seiner partikulären Interessen oder
Leidenschaften mit dem, was die im Entstehen begriffene Welt von
ihm zu ihrer Existenz verlangt. «Das eine [die Idee] ist der

Zettel, das andre [die Leidenschaften] der Einschlag des

grossen Teppichs der vor uns ausgebreiteten Weltgeschichte.»

(12/37) Der Held handelt nicht, um der Welt allgemein zu

dienen oder um eine der Idee immanente Bewegung zu
vollenden, sondern er ist immer das entscheidende Sinnelement
der ihrer selbst nicht bewussten Geschichte in seinem Willen,
sein eigenes tiefes Bedürfnis zu befriedigen - darin besteht

die List der Vernunft. Dieses Schema nun kann man
offensichtlich nicht auf einen Komponisten wie Schönberg

übertragen (wenigstens nicht wörtlich), dem ein geradezu

extremes historisches Bewusstsein eigen war. Spätestens nach
1918 Hess er nicht mehr davon ab, die Geschichte vor ihm
planmässig zu verstehen, sie zu interpretieren und in der
Verlängerung dieser Linie unversehen die Motivation für seine

Kompositionen zu erwählen, schliesslich die Opferhaltung
des Genies für sich in Anspruch nehmend - er schreibt, was

geschrieben werden muss, nicht unbedingt, was er als empirisches

Individuum gern geschrieben hätte: «Ich hatte
auszudrücken, was ausgedrückt werden musste, und ich wusste,
dass ich die Pflicht hatte, meine Vorstellungen um des

Fortschritts in der Musik willen zu entwickeln, ob ich wollte oder
nicht.»14 Damit ergibt sich ein problematischer Gegensatz
zwischen dem hegelianischen Heros, der unwillentlich der

Vernunft dient, und Schönberg, der zwar seinerseits
«instrumentalisiert» wird, sich dessen allerdings auch vollkommen
bewusst zu sein scheint.

Noch zwei weitere bemerkenswerte Divergenzen lassen

sich herausarbeiten, deren Bezug zum erwähnten
Grundproblem später präzisiert sei. Zunächst ist die (sozusagen

prä-problematische) Tatsache festzuhalten, dass Hegel den

Staat zu jenem Punkt macht, in dem seine verschiedenen

Beschreibungen historischer Prozesse zusammenlaufen
und sich verknoten; es ist daher heikel, die Situation einer

Spezialgeschichte (jener der Musik), eines einzelnen histo-

riographischen Zweigs also, mit Thesen zu vergleichen, die
die Geschichte als ganzes meinen: Damit würde eine Isomorphic

zwischen Einzel- und Universalgeschichte (die ja nicht

nur die politische Geschichte ist) behauptet. Ausserdem

- zweiter Stolperstein! - präzisiert Hegel in seiner Analyse
der Handlungen grosser Menschen eindeutig, dass «die

anderen diesen Seelenführern [folgen], denn sie fühlen die

unwiderstehliche Gewalt ihres eigenen inneren Geistes, der

ihnen entgegentritt» (12/45). Der Schlüssel zum Gewölbe
der hegelianischen Geschichte ist das Konzept des Staates; in
der Neuzeit gipfelt die heroische Handlung in der Gründung
eines Staates, der den neuen Volksgeist «konkretisiert».15

Schönbergs Publikum freilich war weit davon entfernt, in
ihm die unwiderstehliche Gewalt seines eigenen inneren
Geistes zu erkennen. Und er selber hat umgekehrt die Autorität

explizit verweigert, die ihm allenfalls über den Umweg
der Anerkennung seiner Person zugesprochen worden wäre.

Wenn man davon ausgeht, dass es die Stichhaltigkeit und
die Bedeutung des hegelianischen Modells möglich macht,

gewisse Aspekte von Schönbergs Ästhetik in ihren vielfältigen

Erscheinungen zu verstehen, so muss man die Lehre
auch als Ganzes nehmen: Und tatsächlich ist der Nachweis

möglich (wir werden ihn mittels einer wichtigen Episode in

Schönbergs Musikerleben erbringen), dass die drei Fragen,
die wir oben gestellt haben (welche Rolle spielen die
Leidenschaften? welche die Parallele zwischen Universal- und

Musik-Geschichte? welche die Versammlung des Volks um
einen Helden, den es als Wegbereiter und Symbol versteht?),
in Schönbergs historischem Handeln problematisiert und

schliesslich - wenn auch mehr oder weniger ungewollt -
aufgelöst werden.

folgerichtig ausserhalb
der existierenden
Legalität setzt (§ 350 :

«Dies Recht ist das
Heroenrecht zur
Stiftung von Staaten»).

DIE LEIDENSCHAFT FÜR EINE NEUE
MUSIK

Um den genauen Ort der Leidenschaften in Schönbergs
historischer Tat ausmachen zu können, Hesse sich mit einer Art
Anamorphose weiterfahren: Es geht darum, die Thematik
des «grossen Menschen der Geschichte» durch eine andere

epidemisch wiederholte (aber nichtsdestotrotz zutreffende)
These zu ersetzen: jene vom Ende der Kunst.

Man weiss,16 dass diese These Hegels keineswegs als Dekret

zu einer zeitgenössischen Wirklichkeit blindlings proklamiert

16. Vgl. unter den
zahlreichen Beispielen:
Annemarie Gethmann-
Sieffert, «Art et quoti-
dianneté. Pour une
réhabilitation de la
jouissance esthétique»,
in: Véronique Fabbri
und Jean-Louis
Viellard-Baron (hg.),
Esthétique de Hegel,
Paris 1997, S. 49-88;
Philippe Soual, «La vie
infinie de l'art dans
l'esthétique de Hegel»,
in: ebd., S. 105-142.

17. Werner Hamacher,
«The end of Art with
the Mask», in : Stuart
Barnett (hg.), Hegel
after Derrida, London
1998.

18. Arnold Schönberg,
«Das Verhältnis zum
Text», in: Stil und
Gedanke, S. 12.

19. Vgl. Charles Rosen,
Arnold Schoenberg,
New York 1975, S. 86:
«Form was, for Schoenberg,

basically what it
was for the nineteenth
century: an ideal set of
proportions and shapes
which transcended
style and language.
These ideal shapes
could be realized at
any time in any style;
they were absolute.
The three great types of
form were the sonata,
the variation, and the
da capo form. Schoenberg's

acceptance, at
least for all practical
purposes, of this
conventional view is the
more astonishing in

that perhaps more
than any other musician

of this generation,
he understood how
the classical forms,
especially the sonata,
were bound up with
tonality.»

20. Jean-Jacques
Nattiez, Musicologie
générale et sémiologie,
Paris 1987, S. 357 und
passim.

21. Vgl. Schönberg,
«Tonalität und Gliederung»,

in: Stil und
Gedanke, S. 208: «Wer
weiss heute noch, wie
ein Hauptgedanke
gebaut werden muss?
Was man tun muss,
damit er zusammenhält,

damit man nicht
plötzlich auf ein
falsches Geleise gerät?
Wer kann sagen, wie
eine «aufgelöste» Form
hergestellt wird, wie
eine Einleitung, wie eine
Überleitung beschaffen

sein muss? Wer
das kann und weiss,
wird nicht im Zweifel
sein, ob man die Tonalität

wiederherstellen
muss, um Architektur
zu erzielen.»

16/17



Arnold
Schönberg,

ca. 1941

©Arnold
Schönberg

Center, Wien

wurde (im Sinne von: «es gibt keine Kunst mehr»), was der

Realität auch heftig widersprochen hätte (künstlerisches
Schaffen war wahrhaftig nicht am Versiegen in den 1820er

Jahren rund um Jena); vielmehr ging es eher um die

Feststellung, dass die Kunst, die das Heilige, dessen Verkörperung
sie einst war, verlassen hat, nun in die Ära der Ästhetik

gelangt ist, aus der sie ihre Gedanken und Reflexionen
bezieht. Zweifellos hat Hegel dabei vorausgeahnt, was man

einige Jahrzehnte später die Moderne nennen wird. (Von der

Reflexivität bzw. der Bewusstwerdung zur Selbstreflexivität
bzw. dem Autotelismus [Barthes] ist es gewiss ein weiter

Weg.) In seinen Vorlesungen über die Ästhetik ist tatsächlich

so etwas wie eine Definition des Hintergrunds moderner
Kunst zu erkennen. Ein Kommentar zu Hegel fasst zusammen:

«Die Kunst endet mit der Ironie, doch in diesem Ende

vervollkommnet sich die Kunst gleichzeitig selber.»17 In
diesem Zusammenhang verblüfft die Beobachtung, wie

Schönberg 1912 die Entwicklung der Kunst beschreibt, zu
einer Zeit also, als die Rede über die bildnerische Moderne
als einer Verselbständigung der traditionellen figuralen
Parameter ausserhalb einiger Schriften Kandinskys noch nicht
existierte (und Schönberg hatte auch weder Mallarmés
Werke noch Les Salons von Baudelaire gelesen). Nach Karl
Kraus erwähnt er noch vor der Musik die Malerei: «Wenn

Karl Kraus die Sprache Mutter des Gedankens nennt,
W. Kandinsky und Oskar Kokoschka Bilder malen, denen

der stoffliche äussere Gegenstand kaum mehr ist als Anlass,
in Farben und Formen zu phantasieren und sich so

auszudrücken, wie sich bisher nur der Musiker ausdrückte, so

sind das Symptome für eine allmählich sich ausbreitende
Erkenntnis von dem wahren Wesen der Kunst.»18 Es ist

offensichtlich, dass in den Jahren um 1910 und mit Schönberg
etwas Analoges oder Komplementäres zu dieser Evolution/
Revolution geschieht. Und sein klares Bewusstsein über
den historischen Prozess, der von Bach (nach den Entwicklungen

des gregorianischen Chorals) zu Wagner (und bis

zu Schönberg selbst) führt, lässt sich vergleichen mit der

zeitgenössischen Entwicklung der musikalischen Analyse,
so wie wir sie heute verstehen, wie auch mit der generellen
Tendenz, die künstlerische Praxis ausserhalb totalisierender
Systeme wie derTonalität oder der figürlichen Darstellung
zu betrachten.

Kann man nun also sagen, das hegelianische Stichwort der

Leidenschaft existiere bei Schönberg zwar nicht mit Bezug
auf seine persönlichen Partikularinteressen, aber in Gestalt

eines unmittelbaren Interesses an der Ankunft eines neuen

Systems? Also als Leidenschaft für den Sinn der Geschichte,

als ein aporetisches «Zurück» einer Lehre zu sich selbst, die

fortan in unauflöslichen Widersprüchen festgefahren ist

(Schönbergs extremes historisches Bewusstsein ist eine Art
rationale Leidenschaft, die logischerweise jegliche «List der

Vernunft» ausschliesst und damit den Motor des historischen

Fortschritts eigentlich bremst)? Damit wäre man aber bereits

aus der Geschichte herausgetreten. Halten wir daher zunächst

fest, dass Schönberg sein zwölftöniges Schaffen immer in

Bezug auf das «bestehende System» (12/45) rechtfertigte,
indem er die zahlreichen Elemente der Kontinuität zwischen

seinen Jugendwerken und seinen zwölftönigen Stücken und
schliesslich auch zwischen seinem Gesamtwerk und der

Musik der Vergangenheit (Bach, Wiener Klassik, Beethoven)
betonte. Das bedeutet, dass selbst unter pädagogischem oder

«bekehrendem» Gesichtspunkt der Serialismus, wie ihn

Schönberg verstand, wenig zu schaffen hatte mit jenem, den

wir nach 1945 kennenlernten. Diese Referenz auf invariable

Universalien, auf Absolutes,19 diese Art, immer das

Unbekannte im Bekannten wurzeln zu lassen, in bestimmten

Formen, bestimmten hierarchischen Bezügen zwischen den

Stimmen, bestimmten Entwicklungsmechanismen der
musikalischen Idee, alle diese Erbschaften des «tonalen Stils»20

könnten zu einem tiefen Missverständnis führen. Der erste

«Serialismus», jener von 1923, jener der «Komposition mit
zwölf Tönen» hat mit derTonalität viel mehr zu schaffen

- eben wegen jener Universalien, die Schönberg nie in

Frage gestellt hat21 - als man vermuten würde und als man
ihm nachsagt. So kann man denn Lachenmann zustimmen,

wenn er zu Schönberg sagt: «Der Welt im Ästhetischen, zu
deren Erschliessung er moralische Kräfte allenthalben bei

Schülern und Zeitgenossen mobilisiert hat, gehört seine

Musik nicht an.»22

Wenn es sich nun erweist, dass Schönbergs Leidenschaft
für den Sinn der Geschichte tatsächlich mit einer Leidenschaft

für die Tonalität verbunden ist, so gewinnt die Idee

einer «List der Vernunft» ihre Stichhaltigkeit. Diese gibt es

also sehr wohl, und zwar in ultimativer Form: Retrospektiv

22. Helmut Lachenmann,

Musik als exis-
tenzielle Erfahrung.
Schriften 1966-1995,
Wiesbaden 1996, S. 262.

23. Zum Radikalen
schreibt Hegel: «Der
oben angedeutete
Zusammenhang enthält

ferner dies, dass
in der Weltgeschichte
durch die Handlungen
der Menschen noch
etwas anderes
überhaupt herauskomme,
als sie bezwecken und
erreichen, als sie
unmittelbar wissen und wollen;

sie vollbringen ihr
Interesse, aber es wird
noch ein Ferneres damit
zustande gebracht,
das auch innerlich
darin liegt, aber das
nicht in ihrem Bewusstsein

und in ihrer
Absicht lag.» (12/41,42)

24. Schönberg, «Wie

man einsam wird», in:

Stil und Gedanke,
S. 357.

25. Rosen (Arnold
Schoenberg, S. 86) hat

von einem «grossen
Schritt zurück» gesprochen.

26. Vgl. den Schluss
von Boulez' Artikel
«Schoenberg est
mort» (Anhaltspunkte,
Essays, Kassel 1979,
S. 296).

27. Rosen, Arnold
Schoenberg, S. 66.

28. Berio, Two
Interviews, S. 86.

29. «Zum ruhigen
Genüsse kamen sie
nicht, ihr ganzes Leben

war Arbeit und Mühe,
ihre ganze Natur war
nur ihre Leidenschaft.
Ist der Zweck erreicht,
so fallen sie, die leeren
Hülsen des Kernes,
ab.» (12/46) Und auch



zeigt sie sich bei einem Schönberg, der dieses Zurück zur
Tradition zwanghaft vollzieht, was im Allgemeinen doch nur
einem Exegeten nach einer revolutionären Phase zusteht.

Will man gar so weit gehen, die «Leidenschaft» als einen

den Wienern eigenen historizistischen Fanatismus zu
qualifizieren, muss man zugeben, dass Schönberg im Grunde ein

«Held» einer ganz anderen «neuen Musik» war als jener,
der er zu dienen glaubte. Die - durchaus Schönberg entsprechende

- Idee, dass die Befriedigung (vgl. Hegel 12/45) des

modernen Helden zuletzt darin bestehe, nicht mehr seine

eigenen mehr oder weniger verdeckten Interessen verfolgt
zu haben, sondern jene einer geschichtlichen Notwendigkeit,
enthält genau den Kern dieser radikalen List der Vernunft.23

(1937: «Eine der gegen mich erhobenen Anschuldigungen
besagte, dass ich nur für meinen privaten Gebrauch komponierte.

Und dies sollte wahr werden, aber in anderer Weise,

als es gemeint war. Während das Komponieren früher ein

Vergnügen für mich gewesen war, wurde es jetzt zur Pflicht.
Ich hatte auszudrücken, was ausgedrückt werden musste,

und ich wusste, dass ich die Pflicht hatte, meine Vorstellungen

um des Fortschritts in der Musik willen zu entwickeln,
ob ich wollte oder nicht.»24) Als Schmied des Tors zu einem

«relativen» Musiksystem hätte Schönberg die Tonalität nicht

begraben können, ohne damit das, was ihm absolut erschien

und was die Sprachkraft seiner Musik garantierte, zugleich
auch zu beseitigen. Die Dodekaphonie war also ein
Fehlschlag, und nicht nur Schönberg, sondern die Vernunft selber

wurde dazu durch eine allzu simple Verknüpfung impliziter
Äquivalenzen. Man muss also auch Boulez' lange dominierende

Ansicht über diese Epoche nuancieren und die

Integrität des ersten Serialismus respektieren: Dieser implizierte
nur eine Emanzipation von jenen Parametern,25 die im
Machtbereich des durch die «Universalien» Definierten
hegen, etwas anderes hätte der fundamentalen ersten
Forderung nach Verständlichkeit und «Fasslichkeit» (Webern)

widersprochen. Boulez' Scharfzüngigkeit ist nicht die eines

getreuen Interpreten: Seine polemische Kraft entstammt im

Gegenteil den Worten des Praktikers, der noch in jedem
abgeschlossenen Werk ein work in progress sieht, das es zu

modifizieren gälte, um jene Irrtümer der Poetik rechtzeitig
zu korrigieren, die er für sich selber leugnete. Anders gesagt

lag Schönbergs Fehlschlag für Boulez darin, nicht «fähig»

gewesen zu sein, eine vage Nostalgie zu überwinden, was

ihm die Türen zu einer grossen Freiheit geöffnet hätte -
während Schönberg selber aber nie wirklich die Möglichkeit
hatte, den Fehlschlag zu korrigieren oder aufzulösen.

Schönbergs Tat zielte also gemäss seiner eigenen Sichtweise

in eine Richtung, die das Gegenteil dessen war, was die Tat

ursprünglich ausgelöst hatte (es geht, mit Cage gesprochen,

um die Problematik der Natur des Hörens, oder auch um die

Emanzipation der Parameter im Sinne der Modes de valeurs

et d'intensités etc.). Während er glaubte, ein Musikverständnis

weiterführen und weiterdenken zu müssen, von dem er
nicht dachte, dass es untrennbar mit der Tonalität verbunden

war, hatte es Schönberg möglich gemacht, die Bedingungen
für die Möglichkeiten eines solchen Verständnisses selbst in

Frage zu stellen; er ist damit auf eine transzendentale Ebene

gelangt und hat die sozio-historische Einheit seines Gegenstands

aufgebrochen.

VERSTÜMMELUNG DER DIALEKTIK UND
VERFEHLTE AUFHEBUNG

Dass Schönberg unter der Entfremdung vom Publikum litt
(1930: «Man hat mich gebeten, über mein Publikum zu
sprechen. Ich muss hier gestehen: Ich glaube, ich habe gar kein
Publikum»26), ist unter dieser Perspektive nun nicht einfach

charakteristisch für die Tatsache, dass eine neue Ära der

Spezialisierung angebrochen sei, eine Ära der «Krise der

Künste», an der das Auseinanderklaffen der

Publikumserwartungen und der Künstlerintentionen schuld sei, wie wir
es uns gemeinhin erklären.27 In emphatischen und bitteren
Worten wie den soeben zitierten spricht die historische Person,

während der Künstler in seinem Stolz verletzt und von
der Gemeinde der gewöhnlichen Sterblichen unverstanden

bleibt. Denkt man nun an den bereits erhobenen Einwand,
dass das Volk dem Heros wenig Widerstand leiste, so ist das

Nichtvorhandensein dieses Symptoms bei Schönberg mehr
als nur ein zufälliges Detail. Würde man sich nur an das

«Volk» der musikalischen Spezialisten halten, so könnte man

ja noch zugeben, dass die Dialektik «funktioniert»; so konnte
auch Adorno seine Philosophie der neuen Musik einzig auf
die Opposition Schönberg versus Strawinsky bauen. Übersetzt

man aber das «Volk» der philosophischen Geschichte

die Aussagen Schönbergs

zu diesem
Thema sind, einmal
mehr, unzweideutig.

30. Paul Ricceur,
Temps et Récit Bd. 3,
Paris 1991.

31. Ebd., S. 370.

32. Ebd., S. 371.

33. Ebd., S. 360.
Ausserdem: «Der Eurozentrismus

kam zu Tode
mit dem politischen
Selbstmord Europas
im Verlauf des Ersten
Weltkrieges, mit dem
ideologischen Riss,
den die Oktoberrevolution

mit sich brachte,
und mit dem Rückzug
Europas von der
Weltszene aufgrund
der Entkolonialisierung
und der ungleichen -
und vielleicht
antagonistischen - Entwicklung,

die die industrialisierten

Nationen dem
Rest der Welt
entgegenstellen. Es scheint
uns heute, dass Hegel,
als er einen günstigen
Augenblick - einen
kairos - ergriffen hatte,
der unserer Sicht und
unserer Erfahrung
verlustig gegangen ist,
nur einige Aspekte
totalisiert hatte, die der
geistigen Geschichte
Europas und seiner
geographischen und
historischen Umwelt
angehörten und die
sich seither aufgelöst
haben.» (S. 369-370)

34. Anfang des
Vorworts zur Berg-Monographie

von Reich und
Adorno (abgedruckt in:
Willi Reich, Arnold
Schönberg oder der
konservative Revolutionär,

Wien etc. 1968).

18/19



exakt in den Bereich der Musik, so muss man natürlich das

«breite Publikum» meinen, die Musikliebhaber im
allgemeinen, was übrigens Schönberg als guter hegelianischer
Heros auch selber tat. Man könnte hier von einer veritablen

Dysfunktion der Dialektik sprechen, der sich Schönberg im

Sinne eines tiefen, nie überwundenen Dilemmas ausgeliefert
sah. Zwei Wahrheitsregimes, zwei offenkundige, sich gegenseitig

ausschliessende Tatsachen stehen sich hier unauflösbar

gegenüber: Die Gewissheit, recht zu haben - oder besser:

das Recht auf seiner Seite zu haben -, steht auf der Seite

des Schöpfers und seines Werks (wenigstens bis zu den

20er Jahren), während das Publikum ihm klar und deutlich

signalisiert, dass es seine Rolle des historisch Notwendigen
nicht zu spielen gedenkt (oder eher: die Rolle, die es spielt,
ist nicht historisch notwendig). Er ist immer bereits «Heros»,

während er in der Vollendung seiner Aufgabe scheitert. Es

ist, als ob die Offenbarung des Notwendigen, als die sich

Schönberg sah, den allgemeinen Geist, dessen immanenter

Teil sie ist, in eine «Krise des Sinns der Geschichte» (Berio28)

nötigte und damit auf die vielgestaltige künstlerische Krise,

von der wir oben gesprochen haben, reagieren würde.

Die moderne Dialektik ist nur «negativ» (Adorno). Nicht

nur ist der Heros unglücklich, was auch für den grossen
Menschen bei Hegel charakteristisch war,29 sondern, und

das ist das Neue, er erreicht auch sein Ziel nicht mehr. Hier
erkennt man nun die Ambivalenz des schönbergischen

Hegelianismus: Die Wiener (und in der Folge ihre Kommentatoren)

verankern die schönbergische Wende bedenkenlos

auf hegelianischem Grund, während dieser Grund in der

neuen Zivilisation, deren Zeitgenosse Schönberg war, gerade

problematisch wurde. Damit geschieht genau das, was

Paul Ricœur mit dem Ausdruck «Auf Hegel verzichten»30

beschreibt; als Stichdatum könnte der Erste Weltkrieg
dienen. «Die Substanz dessen, was Hegel konzeptuell zu
erfassen trachtete, löst sich auf.»31 Dieser «Exodus aus dem

Hegelianismus», ein wahres «Denkabenteuer», setzt ein

«Verständnis des historischen Bewusstseins durch sich selbst,

sein Selbst-Verständnis»32 voraus. Das 20. Jahrhundert, das

mit dem Ersten Weltkrieg beginnt, ist «die Niederlage des

europäischen Ehrgeizes, die Weltgeschichte als Ganzes zu
umfassen»33. Dieser fast vollständige Untergang, der seine

Ursache in zahlreichen Konflikten findet, hat Schönberg,
ohne es zu wissen, selber erfahren. Als Mensch seiner Zeit
griff er die Front des Modernismus der 20er Jahre an (besonders

in seiner Zeitoper Von heute aufmorgen, 1929), als

hegelianischer Heros aber kam er nicht umhin zu bedauern,
dass in diesem goldenen Zeitalter das Unumstössliche noch

nicht endgültig geworden war. In einem Satz wie dem

folgenden lässt er keinen Zweifel offen: «Wenn die Zeiten
normal wären - normal wie vor 1914 -, wäre die Situation
der gegenwärtigen Musik eine ganz andere» (geschrieben
193634). Hier schliesslich ist der Kern unseres Problems
erreicht: Schönbergs «Heroismus» spielt in einem Augenblick,
in dem ihm sein Fundament entschwindet - und damit auch

sein potentieller Wahrheitsgehalt. Um es bildlich und ungenau

zu sagen: Der Boden entgleitet ihm unter den Füssen.

Der «Heros» in ihm blieb darauf aber nicht untätig. In der
unmittelbaren Nachkriegszeit erfolgte Schönbergs Antwort
auf diese innere Zerrissenheit.

Rekapitulieren wir: 1918 - zehn Jahre nach dem Zweiten

Streichquartett, das, will man der Schönberg-Literatur glauben,

«für immer» den Ausbruch aus derTonalität und den

Anbruch einer schliesslich in der Reihentechnik mündenden
Zeit der Ungewissheit markiert - ist Schönberg durchaus
nicht als Alpha und Omega der zeitgenössischen Musik
anerkannt. Zudem dämpft der Krieg das Musikleben (und
jenes Schönbergs besonders). Er nimmt zwar mit Grandezza

das hegelianische Heldenmodell an, doch nur auf individueller

Ebene, d.h. dank der inneren Geschichte seiner Werke,
die seiner Ansicht nach als einzige die wahren Probleme des

musikalischen Materials nach dem Untergang derTonalität
stellen (und ästhetisch lösen) können. Gleichzeitig wird ihm
diese Qualität höchster Repräsentationskraft des musikalischen

Denkens von seiner Rezeptionsinstanz (dem Publikum)

verweigert, die, weit davon entfernt, sich gehorsam in
das neue Gesetz schicken zu wollen, nicht aufhört, aus ihm

einen Revolutionär zu machen, der er aber einzig unter
dem Aspekt der dahingeschiedenen Tonalität war. Nun

war es aber als «öffentliche» Konsequenz seiner Taten

notwendig, als hegelianischer Heros seine eigene Position in
der Weltgeschichte zu beziehen. Schönberg reagierte, indem

er versuchte, irgendwie die (seine) Dialektik zu retten, d.h.

es galt, die Analogisierung von Welt- und Musikgeschichte
als Voraussetzung für einen hegelianischen Kontext

nun nicht mehr nur anzunehmen, sondern sie selber zu
schaffen:35 Was bei Hegel das Volk, war für Schönberg das

Publikum, was bei Hegel der Staat war, sollte für ihn nun der

«Verein für musikalische Privataufführungen» werden.

Dabei ging es nicht einfach um eine weitere
«Konzertgesellschaft» nach dem Geschmack Schönbergs, in der die

talentiertesten Interpreten neuer Musik ihre Verbindung mit
dem Publikum hätten konsolidieren können und in der ein

gewisses musikalisches Milieu Mozart oder Strauss durch

ein Bad atonaler Musik ersetzt, schliesslich dem Ganzen den

Anstrich einer avantgardistischen Atmosphäre mit den nötigen

«Succès de scandale»36 gegeben hätte. Die Radikalität
der Prinzipien, die Schönberg der Struktur und Organisation
seines Vereins auferlegt hatte, erstaunen auch heute noch.

Ohne in die Details gehen zu wollen (die man beispielsweise
im von Berg redigierten Prospekt37 finden kann), lassen sie

sich wie folgt zusammenfassen: Während einer Saison findet

jede Woche am gleichen Tag zur gleichen Zeit ein Konzert
statt. Zugelassen sind einzig die Mitglieder der Gesellschaft,

Gelegenheitshörer sind ausgeschlossen. Es ist verboten, über
die Aktivitäten der Gesellschaft öffentlich zu berichten,
beispielsweise in der Presse. Das niemals im Voraus angekündigte,

sondern erst bei Beginn der Veranstaltung ersichtliche

Programm besteht nur aus aktuellen38 Kammermusikwerken

(Orchesterwerke werden beispielsweise für vierhändiges
Klavier transkribiert), die während der Konzerte so oft
wiederholt werden können, wie es das Verständnis des Publikums

nötig erscheinen lässt.39 Die Probenzeit dauert so lange, bis

die Interpretation das notwendige Mass an Deutlichkeit

erlangt hat, verantwortlich ist ein von Schönberg bestimmter

«Vortragsmeister». Es ist verboten, den Interpreten zu

applaudieren oder ihnen zu gratulieren; jedes Zeichen der

Zustimmung oder Ablehnung seitens eines Mitglieds hat

dessen Ausschluss aus der Gesellschaft zur Folge. Die ganze
Institution ist pyramidal hierarchisch strukturiert. Auf der

einen Seite gibt es den Präsidenten Arnold Schönberg - sein

Name ist explizit in den Statuten festgehalten, die Gesellschaft

existiert nur unter seiner Präsidentschaft -, der für die

Leitung des Vereins «vollkommen freie Hand» (Statuten §9)

hat. Auf der anderen Seite steht die anonyme Masse der

einfachen Zuhörer, deren Präsenz und Verhalten durch eine

Anzahl von Rechten und Pflichten bestimmt ist; Zuwiderhandlung

hat den sofortigen Ausschluss zur Folge.40 Zwischen

Präsidium und Zuhörern gibt es eine hierarchische Leiter
verschiedener Grade mit verschiedenen Rechten und
Möglichkeiten zur Einflussnahme: Die Mitglieder haben bei einer

jährlichen Generalversammlung abzustimmen, wobei deren

Ergebnisse keinerlei Einfluss auf den künstlerischen Inhalt
der Gesellschaft haben; es gibt ein Direktionskomitee mit
15 Vorstandsmitgliedern, das Schönberg und die «Vortrags-

35. Man hätte diese Iso-
morphie als ein Axiom
darstellen können, das
unsere These stützt -
eine Vorannahme,
deren Ablehnung
durch den Leser
legitimerweise zur Konsequenz

gehabt hätte,
unser Vorgehen ais
Ganzes zurückzuweisen.

Doch wird bei der
Betrachtung des
Vereins deutlich, dass
Schönberg 1918 diese
Annäherung selbst zu
konstruieren wählte.

36. Schönberg bedauerte,

diesen französischen

Ausdruck brauchen

zu müssen (vgl.
«How one becomes
lonely», in: Style and
Idea, S. 42).

37. Vgl. Alban Berg,
«Prospekt des 'Vereins
für musikalische
Privataufführungen"», in:

Musik-Konzepte 36,
Schönbergs Verein für
musikalische
Privataufführungen, S. 4-7.

38. Vgl. das Presse-
communiqué vom 23.
November 1918: «Ziel
ist die Erziehung zum
Hören und Verstehen
moderner Musik.»
(Stuckenschmidt,
Schönberg, S. 231)

39. Die Programme
des Vereins sind
gesammelt in einem
bemerkenswerten
Band der Musik-Konzepte,

der besonders
auch Grundsatzartikel
zu den Transkriptionen
enthält (Musik-Konzepte
Nr. 36: Schönbergs
Verein für Privatauffüh-
rungen, München, 1984)

40. Vgl. «Le Verein für
musikalische
Privataufführungen: paradoxes
d'une Orthodoxie», in:
Ostinato Rigore
17/2001, S. 361-384.

41. Wassily Kandinsky,
Du spirituel dans l'art,
et dans la peinture en
particulier, Paris 1989,
S. 69-70.

42. Es geht um das
vom Akademischen
Verband für Literatur
und Musik in Wien
veranstaltete Konzert,
bei dem Weberns
Sechs Orchesterstücke
unter Geschrei und
Gelächter gespielt
wurden, die Kammersinfonie

ausgepfiffen
wurde und die Alten-
berg-Lieder unterbrochen

werden mussten,
ehe eine allgemeine
Rauferei die Aufführung

der Kindertoten-
lieder, Zemlinskys
op. 13 und des Tristan-
Vorspiels verhinderte.

43. Genau genommen
geht es nicht nur um
eine begriffliche
Metonymie des «Öffentlichen»,

sie ist auch
zweifelhaft an sich.
Denn wer hätte
schliesslich die
finanziellen, zeitlichen,
psychologischen und
moralischen Erfordernisse

für eine wenig



Arnold
Schönberg,

ca. 1943

©Arnold
Schönberg

Center, Wien

MÜS

meister» von materiellen Sorgen zu entlasten hat; letztere

(im wesentlichen Berg, Webern und Steuermann) übernehmen

zusammen mit den Interpreten die Hauptarbeit, ihre

Autorität und ihre Interpretationshaltungen werden ihnen

aber einzig von Schönberg zugesprochen. An der Spitze
dieses Dreiecks (das stark an jenes von Kandinsky41 erinnert)
steht Schönberg. Er ist Ausgangs- und Zielpunkt des Ganzen,

seine Autorität färbt sukzessive abnehmend auf jede nächsttiefere

Stufe ab. In diesem von ihm gänzlich kontrollierbaren
Mikrokosmos sucht Schönberg nun den historischen Prozess,

er fingiert eine Situation (drei Jahre dauerte sie ohne

strukturelle Modifikationen an), die es ihm erlaubt, das Publikum

auf den rechten Weg zu bringen: Es galt, die richtigen
Wahrnehmungsstrukturen für «moderne Musik» zu schaffen und

das Publikum dadurch von seiner eigenen Ignoranz via eine

radikale Aufklärung über die Werke zu heilen - Bergs und

Schönbergs Wortschatz verlangt nach totaler «Sorgfalt» und

«Gründlichkeit» in der Interpretation der Werke: es ging
also tatsächlich um den Blick auf das Wesentliche.

Die Gründung des Vereins erscheint rückblickend wie eine

Antwort Schönbergs auf einen Widerspruch in seiner Rolle
als hegelianischer Heros, der sich seit Beginn der 1910er

Jahre verschärft hatte (man denke besonders an den Skandal

vom 31. März 191342). Aus Schönbergs Perspektive war die

Situation die folgende: Auf der einen Seite brauchte es solche

Musik, auf der anderen brauchte es einen «Staat» (also eine

Institution), der mit der Musik kompatibel und vor allem

fähig war, das zu verkörpern, was die Musik mit ihrem
Verständnis der Beziehung vom Publikum zum Werk voraussetzte.

Das Paradox ist also klar: Die Idee eines Publikums

ist für den Verein zentral, ohne dass im Übrigen das - reale -
Publikum im Zentrum der Vereinsaktivitäten gestanden hätte.

Es ist eine zweifelhafte43 Metonymie, denn das «Publikum»,

an das man sich zu richten vorgab, ist keine Öffentlichkeit,

was immer Schönberg darüber auch verlauten liess.44

Schönbergs Ziel bei der Gründung einer mit dem Geist

seiner Epoche korrespondierenden Institution ist unübersehbar:

Es ging darum, dem Unverständnis des Publikums

ein Ende zu setzen. Doch man soll nicht den Ast absägen,

auf dem man sitzt. Die historische Tat gerät in einen

Widerspruch, sie verweigert ihre Vermittlung - die für die zu

verteidigende Musik nötig wäre - und dekonstruiert radikal

das Modell der Konzertgesellschaft, das ja zur Verfügung

gestanden hätte; nur durch diese aber hätte «das Publikum»

in seiner öffentlichen Gesamtheit erreicht werden können.

Der Name, den Schönberg für seine militante Organisation
wählte, verrät den Widerspruch: Geschichte findet nicht in
der Sphäre des Privaten statt.

ABLEHNUNG DER GESCHICHTE UND
RETROSPEKTIVE ÖFFNUNG DES SINNES

Gescheiterte Aufhebung? Verstümmelte Dialektik? Nach

der Episode des Vereins, in den Schönberg während drei

Jahren fast seine ganzen schöpferischen Kräfte investierte,

markiert die Erfindung der Reihe den Beginn eines pioniervollen

Jahrzehnts: So vollendet Schönberg die Aufhebung
«trotz allem», diesmal aber strikt musikalisch, indem er die

«Methode der Komposition mit zwölf nur aufeinander

bezogenen Tönen» entwirft, die für lange Zeit seinen scharfen

Sinn für kompositorische Organisation zufriedenstellt.

Doch es ist ein wahrer «Gewaltstreich», wie Dahlhaus

sagen wird!45 Ein Gewaltstreich wie 1908: Man möge uns

nicht glauben machen, es gebe nur einen Weg zu der neuen

Musik, wie es der Titel von Weberns Vorlesungen (ein Titel,
den übrigens Schönberg ausgewählt hatte) es unterstellen

könnte. Dahlhaus kritisiert in seinem Artikel Schönbergs

ästhetische Theologie mit dem Ausdruck «Gewaltstreich»

als legitime Reaktion des Historikers die intellektuelle

Verkrampfung dessen, was man den «Schönberg-Diskurs»

nennt. Dahlhaus stolpert allerdings selber an der Klippe
der von ihm angeprangerten absolutistischen «Philosophie

der Geschichte», wenn er Schönbergs Sicht der Dinge mit

dem einzigen Argument erledigen will, dass die Geschichte

pluralistisch sei: «Was sich in Wirklichkeit ereignet, sind

Geschichten - im Plural -: an verschiedenen Orten und unter

divergierenen Voraussetzungen.» Dies bedeutet in der

Konsequenz, dass die Idee einer ««einheitlichem Geschichte»

- die die unvermeidliche Voraussetzung dessen ist, der «das

Diktat der Person als eines der Geschichte» interpretiert -
offensichtlich nur ein «Mythos»46 ist. Wie auch immer der

Tenor dieses Arguments in epistemologischem Kontext

lautet: Um sinnvoll zu sein, muss es dialektisch in die

Diskussion des Problems eingebunden werden können:

bekannte, umstrittene
Figur wie Schönberg
erbringen wollen, wenn
nicht seine eigenen
Schüler und Bewunderer?

Die Zahl der
Mitglieder kennt man
nicht; allerhöchstens
dürften es gegen
fünfhundert gewesen sein,
allesamt andere Zuhörer

als die Melomanen,
die die Konzerte anderer

Vereine wie die
Gutmann-Konzerte
oder die Symphonia-
Abende besuchten,
und die es zu überzeugen

gegolten hätte.

44. In einem Text vom
November 1919 an die
Mitglieder erklärt
Schönberg, wenn der
Verein noch zwei oder
drei Jahre funktioniere,
werde er «ein Publikum

erzogen haben,
das eine Kenntnis
moderner Musik besitzt
wie kein anderes Publikum

in der Welt». Und
er fügt hinzu: «Durch
ein solches Publikum
ist Österreich
versichert, das Feld der
modernen Musik für
Jahrzehnte beherrschen
zu können.» (Walter
Szmolyan, «Schönbergs
Wiener Verein für
musikalische

Privataufführungen», in: Ernst
Hilmar (hg.), Arnold
Schönberg
Gedenkausstellung 1974
Wien 1974, S. 73)

45. Dahlhaus, «Schönbergs

ästhetische
Theologie», S. 18.

46. Ebd.

20/2 1



Das Argument ist zunächst die heilsame Negation der

Selbstgenügsamkeit von Schönbergs Denken, und es impliziert
seinerseits die Berücksichtigung des historischen Moments,
den Schönberg «erlebt» und von dem an die Geschichte nie

mehr als Leistung «grosser Menschen» betrachtet werden

kann - weder durch den Historiker (dem sein Objekt
zusehends zersplittert und dessen Fachgebiet sein Gesicht

ändert) noch durch den Philosophen. (Vgl. nochmals

Ricœur: «Alle Komponenten, die sich im Konzept der List
der Vernunft finden - das Partikularinteresse, die Leidenschaft

der grossen historischen Menschen, das höhere

Interesse des Staates, der Volks- und der Weltgeist - lösen

sich auf und erscheinen uns heute [dank des Rückzugs der

polistischen Geschichte] wie membra disjecta einer unmöglich

gewordenen Verallgemeinerung.»47)

Der erste, der eine solche Distanzierung von einem

tiefgefrorenen kritischen Idealismus ermöglichte, wie man ihn

von Fall zu Fall bei Schönberg findet, ist Schönberg selber,

und zwar der Schönberg des amerikanischen Exils - mehr
noch in seinen Werken als in seinen Äusserungen. Die

Grundfrage zur Natur derTonalität nach Moses undAron
ist komplexer als man oft annimmt, ich werde sie hier auch

nicht resümieren. Halten wir nur fest, dass Schönberg tonale
Konsonanzen ostentativ in seine Musik einfügte, und zwar in
einer Periode, in der er das Scheitern der Rezeption der

Zwölftontechnik als neues, allgemeinverbindliches musikalisches

System erkannt hatte. Die Regel, dass jedeTonalität
evozierende Konsonanz zu vermeiden sei, wie er sie 1923

dargelegt hatte,48 gilt streng schon nicht mehr im
Violinkonzert op. 36 und gar nicht mehr in der Ode an Naopoleon

op. 41, von den re-tonalen49 (nicht seriellen) Werken wie der
letzten Version der Kammersinfonie op. 38 oder der Suite in
G-Dur im alten Stil für Streichorchester ganz zu schweigen.
Dass es möglich ist, mit Reihentechniken ein tonal klingendes

Werk zu komponieren, hat Berg bewiesen, indem er

Schönbergs Einschränkungen umging. Hier aber ist die

Frage eine andere: Schönberg hatte immer gesagt, dass die

harmonische, an die Tonalität gebundene Welt zwar ihren
Platz und ihre Notwendigkeit habe, dass sie aber nur

möglich gewesen sei, bis die Dodekaphonie breit und

definitiv als Standardsystem akzeptiert worden sei. Die
durch die Dissonanzen zugefügten «Wunden» (Adorno)
waren aber noch nicht verheilt, als er bereits vollkommene

Dreiklänge in seine klar dodekaphonen Werke einfügte.

Schönberg kommt also zurück: Manchmal zur Tonalität, oft

zu Akkorden, die Tonalität ohne jede Zweideutigkeit evo-
zieren. Er signalisiert selber, dass es keine Überwindung
des Serialismus gegeben habe. Wie er es selber sagt: «Man

kommt immer zurück...»

Verweigerung der Dialektik: So liesse sich die Haltung des

«gefallenen» Heros in seinem amerikanischen Exil charakterisieren.

Schönberg in Hollywood: Das wäre, anachronistisch

als multikultureller Kontext definiert, karikaturhaft gesehen

die Geburt der postmodernen Entlassung der Moderne.
Es ist eine konsequente Postmoderne, die sehr wohl der

Anamnese fähig ist - verstanden im Sinne Lyotards, dessen

Sinn in den Auseinandersetzungen um eine musikalische

Postmoderne oft vergessen wird. Doch es ist wohl nicht

nötig, voreilig an unseren Fall ein solches Arsenal an
theoretischen Überbauten zu applizieren. Wir können trotzdem
festhalten: Bevor man Schönbergs Haltung, deren Tenor

einer «Notwendigkeit» so schwierig zu erfassen ist, in jener
Zeit beweihräuchert oder verurteilt, attestieren wir ihm
eine Kohärenz (ja gar Kontinuität) mit seiner europäischen

Karriere, indem wir die oben analysierten Widersprüche und

die Gründe, weshalb Schönberg nicht an sein Ziel gelangen

konnte, im Auge behalten. Es stimmt, dass Schönberg selber

sich bemühte, diese (post-)theoretische Haltung zu
verunklaren, indem er diverse Formulierungen voller Pathos

und Provokation verlauten liess, als ob er mit seiner nach

wie vor (oft komplett ungerechtfertigt) karikierend
verzerrten Reputation spielen wollte - er, den man in die

USA eingeladen hatte, um Vorlesungen als Erfinder der

Dodekaphonie zu halten (also als Vertreter einer dieser

exotischen Theorien der Europäer, einer unter vielen anderen

theoretischen Modellen, die in jenem grossen Land zur
Verfügung standen), auf dass dieser Mechanismus einer

Amalgamierung «zwischen ihm und der Technik der zwölf

47. Ricœur, Temps et
Récit, S. 370.

48. «In twelve-tone
composition
consonances (major and
minor triads) and also
the simpler dissonances

(diminishes triads
and seventh chords)
- in fact almost everything

that used to
make up the ebb and
flow of harmony - are,
as far as possible,
avoided." (Arnold
Schönberg, Style and
Idea, S. 207)

49. Nach der Formulierung

von Dieter
Schnebel, Denkbare
Musik. Schriften
1952-1972, Köln 1972,
S. 195-197.

50. Carl Dahlhaus,
«Schönbergs ästhetische

Theologie», S. 19.

51. Stuckenschmidt,
Schönberg, S. 440.

52. Das Interesse des
jungen Schönbergs
und später Weberns
für den Sozialismus
und ihre Aktivitäten in

den Arbeiterchören der
Wiener Vorstädte lassen

vermuten, dass Marx'
Gedanken ihnen
vertrauter waren als jene
Hegels, woher vermutlich

auch der sonst
beispiellose Gebrauch
des Begriffes «Gewalt»
stammt.



t

Töne»50 einen Bruch erhalten sollte. Unvergesslich ist in
diesem Zusammenhang die Erklärung: «Ich aber wünsche

mir nichts sehnlicher (wenn überhaupt), als dass man mich

für eine bessere Art von Tschaikowsky hält.»51

Im äussersten Fall könnte man genau dieser schönbergi-
schen Position einer retrospektiven Öffnung des Sinns die

Rückgewinnung des kritischen Charakters aus der Situation

musikalischen Schaffens zu Beginn des 20. Jahrhunderts
attestieren. Dann wäre die zu Beginn dieses Artikels
beschriebene Konfiguration des Sinns nur von jenen als die

unerträglich gewordene Verwendung der Tonalität empfunden

worden, die Schönbergs Standpunkt übernommen

haben, und nur die hegelianischen Voraussetzungen der

Schönberg-Schule hätten es erlaubt, die reale Kraft52 der

expressionistischen Auflösung der Tonalität als historisch

legitim zu rechtfertigen - weshalb der Zusammenbruch der

Tonalität (als totales System) dem Verlust der Totalität

vorausging und weshalb zuletzt der Verzicht auf das seinerseits

extrem zentripetale System der Dodekaphonie erfolgte. Ich

werde mich zu diesem Schritt aber nicht durchringen (selbst

wenn sich damit erklären liesse, weshalb noch heute einige
die Konsequenz aus Schönbergs Entscheid als unerträglich

gewalttätig und diese selbst als verantwortungslose, unmotivierte

Handlung empfinden).

Nota bene: Hegels Präsenz in Schönbergs Ästhetik ist eine

missverstandene Angelegenheit. Liegt es an ihrer Unwahr-

scheinlichkeit, an historischen Ungereimtheiten? Oder liegt
es daran, dass sie einfach stillschweigend angenommen wird
und als Selbstverständlichkeit als der Analyse nicht würdig
betrachtet wird? Wenn es an der Unwahrscheinlichkeit liegt,
bedeutet dies eine bemerkenswerte Schwäche der historischen

Methode, eine positivistische Laxheit, die sich nicht

exponieren will - umso mehr als der Transmissionsriemen

zwischen Hegel und Schönberg ja existiert und als solcher

studiert werden müsste: Dieser heisst Wagner und wird beim

Versuch, Schönberg und Webern gegeneinander zu halten,

gerne beiseite geschoben. Wenn im Gegenteil jedoch
Verdrängung oder stillschweigendes Meinen schuld am Miss¬

verständnis ist, so kommen die Fragen gar nicht auf, weder

jene, die wir hier behandelt haben, noch jene, die weiter im
Schatten bleiben. Ausserdem kann die historische Perspektive
nicht ewig von ihrer Interaktion mit Schönbergs Schriften

isoliert bleiben; so bezieht denn mein Kommentar zur
«hegelianischen Präsenz» sein Material teilweise aus dem

gleichen Textkorpus wie es etwa auch eine Untersuchung zu

theologischen Charakteristka in Schönbergs Denken tun
würde. Darin ist nicht Inkompatibilität zu sehen, sondern

vielmehr ein Bündel zusammenhängender Einflüsse,
Widerhall durch Sympathie.53 Die Analyse wäre weniger
heikel (und auch weniger anregend), wenn die verschiedenen

Register sich nicht überkreuzen würden.54 Diese

Ausführungen wollen eine Frage stellen. Sie wollen eine

kritische Untersuchung ermöglichen, die sich auf Texte und

Werke stützt und die nicht in der bequemen Ellipse eines

tausendsten, so gewinnenden wie unpräzisen Nachspüren
des Geistes verharrt.

(Aus dem Französischen von Michael Eidenbenz)

53. Der Widerhall des
«Theologischen» trifft
natürlich auch auf
Hegels Theoriegebäude
zu und bringt einige
Interpretationsschwierigkeiten

mit sich.

54. Man denke an den
Text «Four Points
Program For Jewry»,
in: Journal of the
Arnold Schoenberg
Institute 1979, S.
49-67.


	War Schönberg ein hegelianischer Heros? : Über die unumgängliche Isomorphie zwischen Universal- und Musikgeschichte

