Zeitschrift: Dissonanz
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (2002)

Heft: 76

Artikel: War Schonberg ein hegelianischer Heros? : Uber die unumgangliche
Isomorphie zwischen Universal- und Musikgeschichte

Autor: Donin, Nicolas / Eidenbenz, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927913

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WAR SCHONBERG

EIN HEGELIANISCHER HEROS? ouucousoom

Uber die unumgiingliche Isomorphie zwischen Universal- und Musikgeschichte

Halten wir gleich zu Beginn fest: Man weiss nicht, ob Schon-
berg je Hegel gelesen hat. In seiner Bibliothek (archiviert in
Wien) finden sich Schopenhauer und Kant, Hegel jedoch
nicht. Hegels Name taucht weder in Schonbergs eigenen
Schriften, noch in Stuckenschmidts Schonberg-Biographie,
noch in den wichtigen wissenschaftlichen Kommentaren zu
seinem Werk auf. Vielleicht dachte er ja von Hegel Ahnli-
ches wie er zu Adornos Philosophie der neuen Musik erklédrt
hat: «Das Buch ist sehr schwer zu lesen, denn es verwendet
diesen quasi-philosophischen Jargon, in dem die heutigen
Philosophie-Professoren die Abwesenheit eines Gedankens
verbergen.»' Immerhin brachte er, wenigstens bis zu seinem
amerikanischen Exil, selber eine dialektische Konzeption
der Geschichte und den Gedanken einer Selbstdetermina-
tion der Idee (in der Musikgeschichte) vor, was nicht zufillig
der Leichtigkeit Adornos gleicht, mit der auch dieser seine
philosophischen Kommentare bei Hegel verankerte.

Die historische Leistung Schonbergs wird in der Literatur pri-
vilegiert behandelt. Jede Musikgeschichte enthilt lingst ihren
vorfabrizierten Paragraphen iiber die dodekaphone Revo-
lution, die serielle Odyssee oder den «Vater der Moderne».
Die meisten Darstellungen Schonbergs beruhen auf zahl-
reichen Thesen, die Schonberg selber in seinen Schriften
und Gedanken (weitergefiihrt durch zwei oder drei Schiiler-
generationen) aufgestellt hat. Dabei wird jedoch nie tiber
den unausgesprochenen hegelianischen Hintergrund
Rechenschaft abgelegt, der omniprésent ist und unter gewis-
sem Blickwinkel die eigentliche Basis des historischen
Geschehens bildet. Ist es aber «philophisch neutral», wenn
unablissig die gleichen Befunde wiederholt werden? Dass
namlich a) die tonale Musik zur Aufkldrung ihrer eigenen
Substanz gelangt sei dank einer meta-systematischen, pro-
gressiven Bewusstwerdung (die in jenem Moment begann,
als man dem System «Tonalitdt» einen Namen geben konnte,
wihrend der ihr korrespondierende Begriff des «klassischen
Stils» verschwand); dass b) seit Wagner sich eine Krise der
Tonalitédt ergeben habe, wodurch immer deutlicher an die
Oberfliche gelangende Krifte (die Chromatik) das tonale
System untergraben hétten und sich damit die interne
Widerspriichlichkeit des Systems immer akuter offenbarte;
dass c) daraus die Gefahr eines historischen Umschlagens in

Un-Sinn erwachsen sei: vor allem die Verkehrung zum Aka-
demismus (als sterile Beschworung der Tradition) oder auch
zur Inkonsequenz (zum Beispiel Boulez’ Verstidndnis von
Satie); dass d) auf diese ausweglose Krise in Theorie und
Praxis (die romantische tonale Harmonik) einer antworten
musste, indem er — nachdem er sich die immanente Bewe-
gung der Idee angeeignet hatte — ein neues musikalisches
Denken ausrief, das die Normen des Systems, denen es selber
entwachsen war, iiberwand (dieser visiondre Denker ist
natiirlich Schonberg); dass e) die Kraft des Auswegs aus der
Tonalitét, die unausweichlich sei, die alte Ordnung zerstoren
wiirde und, im gleichen Gestus, sie zur Basis einer neuen
Konzeption des Musikalischen erkldren konne; dass schliess-
lich f) auch letztere sich allméhlich ihrer selbst génzlich be-
wusst werde (Dodekaphonie) im Sinne einer historisch evo-
lutiondr legitimierten neuen Ordnung.

Diese klassisch hegelianische Aufhebung ldsst sich weit-
gehend schon durch Schonbergs eigene Sprachwahl beschrei-
ben, und zwar sowohl in ihren grossen Ziigen wie auch in
gewissen Details, deren Ahnlichkeit zu Passagen aus Hegels
Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte frappant ist.
Ich werde einige dieser Ubereinstimmungen in den Texten
nachweisen; es braucht den exakten Vergleich, um nicht ganz
der Verfithrung durch Analogien zu verfallen. Denn schliess-
lich gilt es auch, die Unterschiede zwischen dem hegelianischen
Modell und der von Schonberg verwendeten Konstruktion
des Historischen aufzudecken.

KONSTRUKTION DES PORTRAITS

Hegels Theorie der Geschichte, im wesentlichen dargestellt
in der Einfiihrung zu den Vorlesungen iiber die Philosophie
der Geschichte, verfasst ab 1822 in Berlin (Hegels Schriften
werden im folgenden zitiert nach der Suhrkamp-Ausgabe
[Band/Seitenzahl]), beschreibt, was sich beim Ubergang von
einer historischen Periode zur niachsten ereignet: Wenn zwi-
schen dem An-sich-Sein einer Periode und der Realitédt kein
Spielraum mehr besteht, weil ihre innere Substanz ihr selbst
bewusst geworden ist, ist «die Tétigkeit des Geistes nicht
mehr notig, er hat, was er will. [...]| Es ist gleichsam die
lebendige, substantielle Seele selbst nicht mehr in Tétigkeit.

1. Brief an Josef Rufer,
5. Dezember 1949,
zitiert nach Hans Heinz
Stuckenschmidt,
Schénberg. Leben -
Umwelt — Werk, Zirich
1974, S. 462.

2. Arnold Schoénberg,
«Nationale Musik», in:
Stil und Gedanke,
Frankfurt 1976, S. 251.



Das griindliche, hochste Interesse hat sich darum aus dem
Leben verloren, denn Interesse ist nur vorhanden, wo
Gegensatz ist» (12/99); was zuvor unmittelbar real war, ist
nun versiegt, erledigt. Wie es auch die Vorrede zu den
Grundlinien der Philosophie des Rechts sagt: «[...] dann ist
eine Gestalt des Lebens alt geworden» (7/28), sie ist von nun
an als Substanz begreifbar; es kommt die Zeit des Bewusst-
seins, und diese beginnt, wenn alles ausgespielt ist, was das in
einer historischen Tat Geschaffene beinhaltete. «So kommt
[...] ohnehin die Philosophie immer zu spit.» (7/28) Im
grossen Massstab gesehen liegt der Sinn der Geschichte im
progressiven Erringen von Freiheit, in der progressiven
Verwirklichung der Idee; die historischen Perioden verketten
sich also dadurch, dass sie eine nach der andern ihre eigene
Ordnung der Dinge schaffen, jede neue Periode geht aus der
Opposition zur vorangegangenen hervor, indem sie sie iiber-
trifft und aufhebt. Es ist also tatsdchlich das Modell einer
kondensierten «philosophischen Musikgeschichte» — die
Bewegung darin ist jene der progressiven Befreiung von
der Riickbindung an das musikalische Material —, wohin
Schonberg vordringt, wenn er 1931 schreibt:

Die historisch-geschulten Geschichtsmacher iibersahen aber,
dass der Gegensatz hiess: Kontrapunktische und homophone
Kunst.

Dass es aber hier sich folgendermassen verhiilt:

a) Zur Zeit Bachs hatte die kontrapunktische Kunst, d.i. die
Kunst, alle klingenden Gestalten aus einer einzigen zu
erzeugen, eine solche Hohe erreicht, dass der Ubergang
zu einer anderen bereits bei ihm beginnt: diese Gestalten
nunmehr auch zu variieren und sich nicht mehr mit ihrer
Nebeneinanderstellung zu begniigen, sondern zu zeigen,
wie eine aus der anderen entsteht. Gleichzeitig damit begann
eine andere Disposition des musikalischen Raumes: man
begann eine Hauptstimme zu schreiben, was es vorher nicht
gegeben hatte.

b) Bis zu unserer Zeit hatte sich die Harmonie dahin ent-
wickelt, die Verwendung aller 12 Tone der chromatischen
Skala auf so mannigfaltige Art zu gestalten, dass hiedurch
nicht nur eine neue (harmonische) Polyphonie entstanden
war, sondern auch die Moglichkeit, die Entwicklung der
Gestalten nun auch bei besserer Ausniitzung des musika-
lischen Gesamtraumes in mehreren Stimmen gleichzeitig
erfolgen zu lassen.

¢) Ich habe das nun folgende Stadium schon einige Male, und
von verschiedenen Gesichtspunkten aus, beschrieben:

Die Vieldeutigkeit der Tone iiber den neuen Akkorden
gestattete <manierenartige> Motivverwendung ohne Riick-
sicht auf dissonante Zusammentreffen: sie erklirten sich,
wie die in den <Manieren>, aus der Logik der ganzen Figur.?

Viele andere Texte Schonbergs iiber historische Probleme
sagen Ahnliches. Man vergleiche etwa den Beginn des
soeben zitierten Textes mit folgender Passage bei Hegel:
«[Hinter der existierenden Ordnung gibt es eine] Quelle,
deren Inhalt verborgen und nicht zu einem gegenwértigen
Dasein gediehen ist, aus dem innern Geiste, der noch unter-
irdisch ist, der an die Aussenwelt wie an die Schale pocht und
sie sprengt.» (12/45) Hegels Gedanken einer notwendigen
Verzogerung zwischen dem Bewusstsein und dessen Gegen-
stand selber kommt auch bei Schonberg vor; die Harmonie-
lehre — 1912 geschrieben, zu einem Zeitpunkt, als das Ende
der Tonalitédt definitiv schien und die meisten der «expressio-
nistischen» Werke eben vollendet waren — entwickelt nicht
zufillig die Idee, dass die theoretische Beschreibung der
nicht-tonalen Werke gewiss erst a posteriori erfolgen werde
und nicht parallel zu seiner aktuellen Schaffenstatigkeit

Arnold
Schonberg,
vor 1900

© Arnold
Schonberg
Center, Wien

moglich sei, weil die Dinge in der Trunkenheit des Schaffens
sich noch in Bewegung befinden.? Thr voraus geht der
Gedanke: Wo der inspirierte Kiinstler schopft, «<wo der Trieb-
mensch beginnt, dort versagt zum Gliick alle Theorie» *. Erst
wenn die schopferische Phase abgeschlossen ist, kann das
retrospektive Verstehen sich Rechenschaft tiber die neue
musikalische Logik verschaffen — «die Eule der Minerva
beginnt erst mit der einbrechenden Ddmmerung ihren Flug»
(Hegel 7/28). Es erstaunt auch nicht, dass Webern, wenn er
in seinen Schriften den emphatischen Weg von der Monodie
der Gregorianik iiber die in grossen Ziigen periodisierte
Musikgeschichte bis zur «Neuen Musik» Schonbergs
beschreibt, spontan die zwei hegelianischen Prinzipien
erwihnt: «Und doch ist dadurch [in den Chorilen Bachs]
schon der Todeskeim in die Tongeschlechter Dur und Moll
getrieben worden. — Wie man bei den Kirchentonarten im
Bestreben zu schliessen zum <iebenswiirdigeren> Halbton,
zum Leitton, kam, wie dort alles andere wegrasiert wurde
—so ist es auch jetzt wieder gekommen — das Dur und Moll
wurde zerrissen — mitleidslos — der Todeskeim war da!
Warum rede ich davon so viel? — Weil es Dur und Moll seit
einem Vierteljahrhudnert nicht mehr gibt.»>

Doch das vergleichbare dialektische Verstandnis histori-
scher Entwicklungen ist nicht die einzige Gemeinsamkeit
zwischen Hegels Philosophie und Schonbergs Denken, und
es reicht noch nicht aus zur Begriindung der gegenseitigen
Anniherung. Als Akteur in der von ihm beschriebenen
Geschichte war Schonberg mit den Wechselféllen der Historie
konfrontiert und durch seine kompositorische Praxis ihr
immanenter Teil. Es war eine Frage des Willens, der Ethik,
auch unkontrollierbarer Inspiration, der Passion, der Krisen.
Wenn Schonberg die Vergangenheit neu liest, so geht es ihm
darum, die gegenwiirtige Existenz seiner Werke zu rechtferti-
gen, es geht aber auch um dsthetisches Engagement. In all
seinen eigenen Texten und der Literatur seiner Nachfolger
ist Schénberg der Grosse Mensch der Geschichte, der die
Krise eines durch zu viele «Ausnahmen»® verschlissenen
Systems zu iiberwinden wusste. Schonbergs Tat iibte Gewalt’
aus auf die bestehende Ordnung — die de facto selbst von
jenen, die sie durch Ausweitung zu konservieren gedachten,
unwissentlich zum Untergang verurteilt worden war. Doch

3. So heisst es bei-
spielsweise in Schon-
bergs Harmonielehre
(Wien 1949, S. 502):
«Hier walten offenbar
Gesetze. Welche, das
weiss ich nicht. Viel-
leicht werde ich es in
ein paar Jahren wissen.
Vielleicht wird ein
Juingerer sie finden.»

4. Schonberg, Harmo-
nielehre, S. 474.

5. Anton Webern,
Wege zur neuen Musik,
Wien 1960, S. 38.

6. Die Harmonielehre
stellt die Tonalitat als
ein Ensemble von
«Regeln» dar, die an so
zahlreichen «Ausnah-
men» leiden, dass sie
niemals in einem
«natlrlichen» System
untergebracht werden
kénnten; Schénberg
will zeigen, dass das
Genie auf dieses Regel-
werk ohne weiteres
zurtickkommen kann.

7. «Esist heute [1969]
nur noch schwer mog-
lich, dieses ausser-
ordentliche Ereignis
richtig zu wiirdigen.
Mehr als sechzig Jahre
einer Praxis, die man
Atonalitat genannt hat,
haben unsere Sinne
verschleiert und lassen
uns die Schwere der
vollbrachten Tat ver-
gessen. [...] Es st
kaum mehr méglich,
sich die Skrupel und
die durchwachten
Né&chte vorzustellen,
die Schonbergs Ent-
schluss, den letzten
Satz seines Zweiten
Streichquartettes zu
schreiben, vorange-
gangen waren.» (René
Leibowitz, Schoenberg,
Paris 1969, S. 67)

14/15




die Gewalt war notig und zu rechtfertigen, darin war sie den
dsthetischen Priferenzen seiner grossen Vorgénger gleich.
Ein strategisches Modell dafiir ist Wagner, den Webern in
seinen bereits zitierten Wegen zur neuen Musik im Abschnitt
tiber den «todlichen Keim» der Chromatik erwidhnt: «Es war
so schon, die Federn einzuziehen — aber schliesslich fand
man, dass es nicht mehr so notig sei, zum Grundton zurtick-
zukommen. — Bis Beethoven und Brahms ist man nicht
eigentlich dariiber hinaus gekommen — aber da war einer,
der mit Gewalt alles sprengte: Wagner.»® Diese Art, auf
einem Umweg die Gewalt der «Neuen Musik» einem
grossen Vorgidnger zuzuschreiben, ist bereits Teil des Kanons
grosser deutscher Komponisten geworden. In einem guten
Teil seiner Vorlesungen bemiiht sich Webern, in seinem
Referieren tiber das musikalische Material gleichsam schon-
bergischer als Schonberg zu sein, und es erstaunt denn auch
nicht, dass er Kontinuitdt bei Schénberg und Briiche bei den
«harmloseren» Komponisten der Vergangenheit nachzuwei-
sen sucht.

In all diesen verschiedenen Bausteinen, die von der histo-
rischen Einmaligkeit Schonbergs zeugen sollen, ldsst sich
tatsdchlich eine «Konstruktion eines hegelianischen Heros»
nicht tibersehen, um Tia DeNora zu paraphrasieren.” Der
«hegelianische Heros» ist der Schmied des geistigen Fort-
schritts in der Welt; indem er die dem Geist eines Volks
immanente Tendenz aufdeckt, realisiert er, was dieses rekla-
mierte. Von da an wichst die Sphire simpler Subjektivitét
seines Tuns zur rationalen Grandeur seiner Aufgabe. Indem
er Luthers beriihmtes Wort (ein anderer deutscher «Heros»
der Weltgeschichte) vom Landtag zu Worms 1521 aufnimmt,
kann Schonberg erkliren: «/ can do it no other way, and it
does not work any other way. Only, I did not choose to write
like that, I do not go out of my way to write like that, and it
would be a relief to feel I might do it differently.»'° Und
Hegel: Die «Sache [der Helden] war es, dies Allgemeine, die
notwendige, nidchste Stufe ihrer Welt zu wissen, diese sich

Arnold
Schonberg,
1916

© Arnold
Schéonberg
Center, Wien

zum Zwecke zu machen und ihre Energie in dieselbe zu
legen» (12/45). In gewisser Weise macht die Geschichte den
Helden, nicht umgekehrt — oder, wie es 1981 ein von Hegel
und Marx imprégnierter Berio formulierte: «Die Musik-
geschichte sucht sich wie jede andere Geschichte im Guten
wie im Schlechten ihre Werkzeuge und Figuren fiir den rich-
tigen Augenblick (was Beethoven und Schonberg genau
wussten).»'! Und man ist versucht zu verbessern: die «Werk-
zeuge», das sind gerade die «Figuren». Im Falle Schonbergs
erinnert Dahlhaus daran, dass sich dessen Bewusstsein
erwiesenermassen aus einer «Berufung begriindet, deren
Substanz das Gefiihl bildete, ein Werkzeug zu sein.»'?> Vom
geschichtsphilosophischen Standpunkt aus sind «grosse
Menschen» nur insofern interessant, als sie dem Weltgeist
«gedient» haben, und es ist dieser Charakter der Austausch-
barkeit des Helden unter dem Blick des Weltgeistes, was
wohl der bertihmten, von Schonberg erzidhlten Geschichte
ihren Sinn gibt: «In the army, a superior officer once said to
me: <So you are this notorious Schoenberg, then.> <Beg to
report, sir, yes,> I replied. <Nobody wanted to be, someone
had to be, so I let it be me.»»'* (Man sieht auch, dass diese
Anekdote mehr ist als ein blosser Scherz, wenn man sie

in einem Kontext begreift, wie wir ihn hier zu umreissen
versuchen).

WORTLICHER WIDERSTAND

Bei allen Heldenmystiken (sei der Held Stammvater, Prophet,
romantisches Genie, Dichter...) gibt es familidre Verwandt-
schaften — und gleichzeitig fliessende Grenzen. Ich hoffe
gezeigt zu haben, dass es im Fall Schonbergs Merkmale gibt,
die auf ein sehr typisches Denken und Reden deuten —
wobei gleichwohl ein Zogern angebracht zu sein scheint:
Wenn es auch noch wahrscheinlich ist, dass am Ende des

19. Jahrhunderts ein Wiener Intellektueller das hegelianische
Denken in der Gestalt eines ideologischen, entkorperlichten,

8. Webern, Wege zur
neuen Musik, S. 38.

9. Beethoven and the
Construction of Genius:
Musical Politics in
Vienna 1792-1803,
Berkeley, Los Angeles,
London 1995.

10. Schonberg, «New
Music. My Music», in:
Style and Idea, London
1975, S. 102.

11. Luciano Berio, Two
Interviews, mit Rossana
Dalmonte und Balint
Andras Varga, London
1985, S. 59.

12. Carl Dahlhaus,
«Schoénbergs astheti-
sche Theologie», in:
Rudolf Stephan, Sigrid
Wiesmann, Bericht
Uber den 2. Kongress
der Internationalen
Schénberg-Gesell-
schaft, Wien 1986, S. 18.

13. Schonberg, «New
Music. My Music», in:
Style and Idea, S. 104.

14. Schonberg, «Wie
man einsam wird», in:
Stil und Gedanke,
S:/357.

15. Der Held ist der
Grlinder einer neuen
oder erneuerten politi-
schen Instanz, die die
Gesellschaft durch
seine Tat strukturiert.
Die Grundlinien der
Philosophie des
Rechts sprechen von
«Heroenrecht», einem
absoluten Recht des
Helden bei der Staats-
griindung, das ihn




vielleicht anonymen Werkzeugs erbt — was auf jeden Fall
philosophisch inkonsequent ist —, so bedeutet dies nicht, dass
beide Figuren unterschiedslos deckungsgleich sein miissen.
Anders gesagt: Wird der systematische Vergleich bei zu
vielen verfiihrerischen Analogien zwingend, kann liickenhafte
Stichhaltigkeit, die sich durch «rebellische» Details beim
Ubergang vom Ahnlichen zum Gleichen ergibt, ein ernst-
haftes Problem bedeuten.

Wenn wir nun von der Vernunft in der Geschichte aus-
gehen, um zu Schonberg zu gelangen, so tut sich namlich
eine offensichtliche Liicke auf: Der hauptsichliche Stolper-
stein liegt in der Rolle, die die Leidenschaften einnehmen.
Eines der beriihmtesten hegelianischen Philosopheme, die
«List der Vernunft», interveniert hier. Was die Geschichte
tatsdchlich vorantreibt, ist Elend, Verzweiflung, tobende
Leidenschaften, eine Irrationalitdt an der Oberflache der
Weltgeschichte, in der «die Perioden des Gliicks [...] leere
Bldtter» sind (12/41). Der grosse Mensch ist gross dank sei-
ner historischen Tat, nicht wegen vollmundiger Erklarungen,
auch nicht wegen Details aus seinem Privatleben. Anders
gesagt, das Universale manifestiert sich nicht in einem
bewussten Willen des Helden zur Grosse, sondern im Gegen-
teil in seinen personlichen Interessen. Held wird er nur dank
der Koinzidenz seiner partikuldren Interessen oder Leiden-
schaften mit dem, was die im Entstehen begriffene Welt von
ihm zu ihrer Existenz verlangt. «Das eine [die Idee] ist der
Zettel, das andre [die Leidenschaften] der Einschlag des
grossen Teppichs der vor uns ausgebreiteten Weltgeschichte.»
(12/37) Der Held handelt nicht, um der Welt allgemein zu
dienen oder um eine der Idee immanente Bewegung zu voll-
enden, sondern er ist immer das entscheidende Sinnelement
der ihrer selbst nicht bewussten Geschichte in seinem Willen,
sein eigenes tiefes Bediirfnis zu befriedigen — darin besteht
die List der Vernunft. Dieses Schema nun kann man offen-
sichtlich nicht auf einen Komponisten wie Schonberg
iibertragen (wenigstens nicht wortlich), dem ein geradezu

extremes historisches Bewusstsein eigen war. Spitestens nach
1918 liess er nicht mehr davon ab, die Geschichte vor ihm
planmissig zu verstehen, sie zu interpretieren und in der Ver-
lingerung dieser Linie unversehen die Motivation fiir seine
Kompositionen zu erwihlen, schliesslich die Opferhaltung
des Genies fiir sich in Anspruch nehmend - er schreibt, was
geschrieben werden muss, nicht unbedingt, was er als empiri-
sches Individuum gern geschrieben hitte: «Ich hatte auszu-
driicken, was ausgedriickt werden musste, und ich wusste,
dass ich die Pflicht hatte, meine Vorstellungen um des Fort-
schritts in der Musik willen zu entwickeln, ob ich wollte oder
nicht »'* Damit ergibt sich ein problematischer Gegensatz
zwischen dem hegelianischen Heros, der unwillentlich der
Vernunft dient, und Schonberg, der zwar seinerseits «instru-
mentalisiert» wird, sich dessen allerdings auch vollkommen
bewusst zu sein scheint.

Noch zwei weitere bemerkenswerte Divergenzen lassen
sich herausarbeiten, deren Bezug zum erwihnten Grund-
problem spéter prazisiert sei. Zunéchst ist die (sozusagen
pra-problematische) Tatsache festzuhalten, dass Hegel den
Staat zu jenem Punkt macht, in dem seine verschiedenen
Beschreibungen historischer Prozesse zusammenlaufen
und sich verknoten; es ist daher heikel, die Situation einer
Spezialgeschichte (jener der Musik), eines einzelnen histo-
riographischen Zweigs also, mit Thesen zu vergleichen, die
die Geschichte als ganzes meinen: Damit wiirde eine Isomor-
phie zwischen Einzel- und Universalgeschichte (die ja nicht
nur die politische Geschichte ist) behauptet. Ausserdem
—zweiter Stolperstein! — prizisiert Hegel in seiner Analyse
der Handlungen grosser Menschen eindeutig, dass «die
anderen diesen Seelenfiihrern [folgen], denn sie fiihlen die
unwiderstehliche Gewalt ihres eigenen inneren Geistes, der
ihnen entgegentritt» (12/45). Der Schliissel zum Gewdlbe
der hegelianischen Geschichte ist das Konzept des Staates; in
der Neuzeit gipfelt die heroische Handlung in der Griindung
eines Staates, der den neuen Volksgeist «<konkretisiert»."
Schonbergs Publikum freilich war weit davon entfernt, in
ihm die unwiderstehliche Gewalt seines eigenen inneren
Geistes zu erkennen. Und er selber hat umgekehrt die Auto-
ritdt explizit verweigert, die ihm allenfalls tiber den Umweg
der Anerkennung seiner Person zugesprochen worden wire.

Wenn man davon ausgeht, dass es die Stichhaltigkeit und
die Bedeutung des hegelianischen Modells moglich macht,
gewisse Aspekte von Schonbergs Asthetik in ihren vielfilti-
gen Erscheinungen zu verstehen, so muss man die Lehre
auch als Ganzes nehmen: Und tatsédchlich ist der Nachweis
moglich (wir werden ihn mittels einer wichtigen Episode in
Schonbergs Musikerleben erbringen), dass die drei Fragen,
die wir oben gestellt haben (welche Rolle spielen die Lei-
denschaften? welche die Parallele zwischen Universal- und
Musik-Geschichte? welche die Versammlung des Volks um
einen Helden, den es als Wegbereiter und Symbol versteht?),
in Schonbergs historischem Handeln problematisiert und
schliesslich — wenn auch mehr oder weniger ungewollt —
aufgelost werden.

DIE LEIDENSCHAFT FUR EINE NEUE
MUSIK

Um den genauen Ort der Leidenschaften in Schonbergs histo-
rischer Tat ausmachen zu konnen, liesse sich mit einer Art
Anamorphose weiterfahren: Es geht darum, die Thematik
des «grossen Menschen der Geschichte» durch eine andere
epidemisch wiederholte (aber nichtsdestotrotz zutreffende)
These zu ersetzen: jene vom Ende der Kunst.

Man weiss,'® dass diese These Hegels keineswegs als Dekret
zu einer zeitgenossischen Wirklichkeit blindlings proklamiert

folgerichtig ausserhalb
der existierenden
Legalitat setzt (§ 350 :
«Dies Recht ist das
Heroenrecht zur Stif-
tung von Staaten»).

16. Vgl. unter den
zahlreichen Beispielen:
Annemarie Gethmann-
Sieffert, «Art et quoti-
dianneté. Pour une
réhabilitation de la
jouissance esthétique»,
in: Véronique Fabbri
und Jean-Louis
Viellard-Baron (hg.),
Esthétique de Hegel,
Paris 1997, S. 49-88;
Philippe Soual, «La vie
infinie de I'art dans
I'esthétique de Hegel»,
in: ebd., S. 105-142.

17. Werner Hamacher,
«The end of Art with
the Mask», in : Stuart
Barnett (hg.), Hegel
after Derrida, London
1998.

18. Arnold Schonberg,
«Das Verhéltnis zum
Text», in: Stil und
Gedanke, S. 12.

19. Vgl. Charles Rosen,
Arnold Schoenberg,
New York 1975, S. 86:
«Form was, for Schoen-
berg, basically what it
was for the nineteenth
century: an ideal set of
proportions and shapes
which transcended
style and language.
These ideal shapes
could be realized at
any time in any style;
they were absolute.
The three great types of
form were the sonata,
the variation, and the
da capo form. Schoen-
berg’s acceptance, at
least for all practical
purposes, of this con-
ventional view is the
more astonishing in
that perhaps more
than any other musi-
cian of this generation,
he understood how
the classical forms,
especially the sonata,
were bound up with
tonality.»

20. Jean-Jacques
Nattiez, Musicologie
générale et sémiologie,
Paris 1987, S. 357 und
passim.

21. Vgl. Schénberg,
«Tonalitat und Gliede-
rung», in: Stil und
Gedanke, S. 208: «Wer
weiss heute noch, wie
ein Hauptgedanke
gebaut werden muss?
Was man tun muss,
damit er zusammen-
hélt, damit man nicht
plétzlich auf ein fal-
sches Geleise gerat?
Wer kann sagen, wie
eine «aufgeldste> Form
hergestellt wird, wie
eine Einleitung, wie eine
Uberleitung beschaf-
fen sein muss? Wer
das kann und weiss,
wird nicht im Zweifel
sein, ob man die Tona-
litat wiederherstellen
muss, um Architektur
zu erzielen.»

16/17



wurde (im Sinne von: «es gibt keine Kunst mehr» ), was der
Realitdt auch heftig widersprochen hitte (kiinstlerisches
Schaffen war wahrhaftig nicht am Versiegen in den 1820er
Jahren rund um Jena); vielmehr ging es eher um die Fest-
stellung, dass die Kunst, die das Heilige, dessen Verkorperung
sie einst war, verlassen hat, nun in die Ara der Asthetik
gelangt ist, aus der sie ihre Gedanken und Reflexionen
bezieht. Zweifellos hat Hegel dabei vorausgeahnt, was man
einige Jahrzehnte spdter die Moderne nennen wird. (Von der
Reflexivitidt bzw. der Bewusstwerdung zur Selbstreflexivitét
bzw. dem Autotelismus [Barthes] ist es gewiss ein weiter
Weg.) In seinen Vorlesungen iiber die Asthetik ist tatséchlich
so etwas wie eine Definition des Hintergrunds moderner
Kunst zu erkennen. Ein Kommentar zu Hegel fasst zusam-
men: «Die Kunst endet mit der Ironie, doch in diesem Ende
vervollkommnet sich die Kunst gleichzeitig selber.»'” In
diesem Zusammenhang verbliifft die Beobachtung, wie
Schonberg 1912 die Entwicklung der Kunst beschreibt, zu
einer Zeit also, als die Rede iiber die bildnerische Moderne
als einer Verselbstdndigung der traditionellen figuralen Para-
meter ausserhalb einiger Schriften Kandinskys noch nicht
existierte (und Schonberg hatte auch weder Mallarmés
Werke noch Les Salons von Baudelaire gelesen). Nach Karl
Kraus erwihnt er noch vor der Musik die Malerei: «Wenn
Karl Kraus die Sprache Mutter des Gedankens nennt,

W. Kandinsky und Oskar Kokoschka Bilder malen, denen
der stoffliche dussere Gegenstand kaum mehr ist als Anlass,
in Farben und Formen zu phantasieren und sich so auszu-
driicken, wie sich bisher nur der Musiker ausdriickte, so
sind das Symptome fiir eine allméhlich sich ausbreitende
Erkenntnis von dem wahren Wesen der Kunst.»'® Es ist
offensichtlich, dass in den Jahren um 1910 und mit Schénberg
etwas Analoges oder Komplementires zu dieser Evolution/
Revolution geschieht. Und sein klares Bewusstsein iiber
den historischen Prozess, der von Bach (nach den Entwick-
lungen des gregorianischen Chorals) zu Wagner (und bis

zu Schonberg selbst) fiihrt, ldsst sich vergleichen mit der
zeitgenossischen Entwicklung der musikalischen Analyse,
so wie wir sie heute verstehen, wie auch mit der generellen
Tendenz, die kiinstlerische Praxis ausserhalb totalisierender
Systeme wie der Tonalitit oder der figiirlichen Darstellung
zu betrachten.

Arnold
Schonberg,
ca. 1941

© Arnold
Schonberg
Center, Wien

Kann man nun also sagen, das hegelianische Stichwort der
Leidenschaft existiere bei Schonberg zwar nicht mit Bezug
auf seine personlichen Partikularinteressen, aber in Gestalt
eines unmittelbaren Interesses an der Ankunft eines neuen
Systems? Also als Leidenschaft fiir den Sinn der Geschichte,
als ein aporetisches «Zuriick» einer Lehre zu sich selbst, die
fortan in unaufloslichen Widerspriichen festgefahren ist
(Schonbergs extremes historisches Bewusstsein ist eine Art
rationale Leidenschaft, die logischerweise jegliche «List der
Vernunft» ausschliesst und damit den Motor des historischen
Fortschritts eigentlich bremst)? Damit wéire man aber bereits
aus der Geschichte herausgetreten. Halten wir daher zunéchst
fest, dass Schonberg sein zwolftoniges Schaffen immer in
Bezug auf das «bestehende System» (12/45) rechtfertigte,
indem er die zahlreichen Elemente der Kontinuitét zwischen
seinen Jugendwerken und seinen zwolftonigen Stiicken und
schliesslich auch zwischen seinem Gesamtwerk und der
Musik der Vergangenheit (Bach, Wiener Klassik, Beethoven)
betonte. Das bedeutet, dass selbst unter padagogischem oder
«bekehrendem» Gesichtspunkt der Serialismus, wie ihn
Schonberg verstand, wenig zu schaffen hatte mit jenem, den
wir nach 1945 kennenlernten. Diese Referenz auf invariable
Universalien, auf Absolutes,'? diese Art, immer das Unbe-
kannte im Bekannten wurzeln zu lassen, in bestimmten
Formen, bestimmten hierarchischen Beziigen zwischen den
Stimmen, bestimmten Entwicklungsmechanismen der musi-
kalischen Idee, alle diese Erbschaften des «tonalen Stils»°
konnten zu einem tiefen Missverstiandnis fiihren. Der erste
«Serialismus», jener von 1923, jener der «Komposition mit
zwOlf Tonen» hat mit der Tonalitédt viel mehr zu schaffen
—eben wegen jener Universalien, die Schonberg nie in
Frage gestellt hat’! — als man vermuten wiirde und als man
ithm nachsagt. So kann man denn Lachenmann zustimmen,
wenn er zu Schonberg sagt: «Der Welt im Asthetischen, zu
deren Erschliessung er moralische Krifte allenthalben bei
Schiilern und Zeitgenossen mobilisiert hat, gehort seine
Musik nicht an.»?

Wenn es sich nun erweist, dass Schonbergs Leidenschaft
fiir den Sinn der Geschichte tatsdchlich mit einer Leiden-
schaft fiir die Tonalitdt verbunden ist, so gewinnt die Idee
einer «List der Vernunft» ihre Stichhaltigkeit. Diese gibt es
also sehr wohl, und zwar in ultimativer Form: Retrospektiv

22. Helmut Lachen-

mann, Musik als exis-
tenzielle Erfahrung.
Schriften 1966-1995,
Wiesbaden 1996, S. 262.

28. Zum Radikalen
schreibt Hegel: «Der
oben angedeutete
Zusammenhang ent-
halt ferner dies, dass
in der Weltgeschichte
durch die Handlungen
der Menschen noch
etwas anderes Uber-
haupt herauskomme,
als sie bezwecken und
erreichen, als sie unmit-
telbar wissen und wol-
len; sie vollbringen ihr
Interesse, aber es wird
noch ein Ferneres damit
zustande gebracht,
das auch innerlich
darin liegt, aber das
nicht in ihrem Bewusst-
sein und in ihrer
Absicht lag.» (12/41,42)

24. Schonberg, «Wie
man einsam wird», in:
Stil und Gedanke,

S. 357.

25. Rosen (Arnold
Schoenberg, S. 86) hat
von einem «grossen
Schritt zurtick» gespro-
chen.

26. Vgl. den Schluss
von Boulez Artikel
«Schoenberg est
mort» (Anhaltspunkte,
Essays, Kassel 1979,
S. 296).

27. Rosen, Arnold
Schoenberg, S. 66.

28. Berio, Two Inter-
views, S. 86.

29. «Zum ruhigen
Genusse kamen sie
nicht, inr ganzes Leben
war Arbeit und Miihe,
ihre ganze Natur war
nur ihre Leidenschaft.
Ist der Zweck erreicht,
so fallen sie, die leeren
Hiilsen des Kernes,
ab.» (12/46) Und auch



zeigt sie sich bei einem Schonberg, der dieses Zuriick zur
Tradition zwanghaft vollzieht, was im Allgemeinen doch nur
einem Exegeten nach einer revolutiondren Phase zusteht.
Will man gar so weit gehen, die «Leidenschaft» als einen
den Wienern eigenen historizistischen Fanatismus zu quali-
fizieren, muss man zugeben, dass Schonberg im Grunde ein
«Held» einer ganz anderen «neuen Musik» war als jener,
der er zu dienen glaubte. Die — durchaus Schonberg entspre-
chende — Idee, dass die Befriedigung (vgl. Hegel 12/45) des
modernen Helden zuletzt darin bestehe, nicht mehr seine
eigenen mehr oder weniger verdeckten Interessen verfolgt
zu haben, sondern jene einer geschichtlichen Notwendigkeit,
enthilt genau den Kern dieser radikalen List der Vernunft.”
(1937: «Eine der gegen mich erhobenen Anschuldigungen
besagte, dass ich nur fiir meinen privaten Gebrauch kompo-
nierte. Und dies sollte wahr werden, aber in anderer Weise,
als es gemeint war. Wihrend das Komponieren frither ein
Vergniigen fiir mich gewesen war, wurde es jetzt zur Pflicht.
Ich hatte auszudriicken, was ausgedriickt werden musste,
und ich wusste, dass ich die Pflicht hatte, meine Vorstellun-
gen um des Fortschritts in der Musik willen zu entwickeln,
ob ich wollte oder nicht.»**) Als Schmied des Tors zu einem
«relativen» Musiksystem hétte Schonberg die Tonalitédt nicht
begraben konnen, ohne damit das, was ihm absolut erschien
und was die Sprachkraft seiner Musik garantierte, zugleich
auch zu beseitigen. Die Dodekaphonie war also ein Fehl-
schlag, und nicht nur Schonberg, sondern die Vernunft selber
wurde dazu durch eine allzu simple Verkniipfung impliziter
Aquivalenzen. Man muss also auch Boulez’ lange dominie-
rende Ansicht {iber diese Epoche nuancieren und die Inte-
gritédt des ersten Serialismus respektieren: Dieser implizierte
nur eine Emanzipation von jenen Parametern,” die im
Machtbereich des durch die «Universalien» Definierten
liegen, etwas anderes hitte der fundamentalen ersten For-
derung nach Verstédndlichkeit und «Fasslichkeit» (Webern)
widersprochen. Boulez’ Scharfziingigkeit ist nicht die eines
getreuen Interpreten: Seine polemische Kraft entstammt im
Gegenteil den Worten des Praktikers, der noch in jedem
abgeschlossenen Werk ein work in progress sicht, das es zu
modifizieren gélte, um jene Irrtiimer der Poetik rechtzeitig
zu korrigieren, die er fiir sich selber leugnete. Anders gesagt
lag Schonbergs Fehlschlag fiir Boulez darin, nicht «fdhig»

gewesen zu sein, eine vage Nostalgie zu iberwinden, was
ihm die Tiiren zu einer grossen Freiheit geoffnet hitte —
wihrend Schonberg selber aber nie wirklich die Moglichkeit
hatte, den Fehlschlag zu korrigieren oder aufzultsen.

Schonbergs Tat zielte also gemass seiner eigenen Sichtweise
in eine Richtung, die das Gegenteil dessen war, was die Tat
urspriinglich ausgelost hatte (es geht, mit Cage gesprochen,
um die Problematik der Natur des Horens, oder auch um die
Emanzipation der Parameter im Sinne der Modes de valeurs
et d’intensités etc.). Wiahrend er glaubte, ein Musikverstidnd-
nis weiterfithren und weiterdenken zu miissen, von dem er
nicht dachte, dass es untrennbar mit der Tonalitit verbunden
war, hatte es Schonberg moglich gemacht, die Bedingungen
fiir die Moglichkeiten eines solchen Versténdnisses selbst in
Frage zu stellen; er ist damit auf eine transzendentale Ebene
gelangt und hat die sozio-historische Einheit seines Gegen-
stands aufgebrochen.

VERSTUMMELUNG DER DIALEKTIK UND
VERFEHLTE AUFHEBUNG

Dass Schonberg unter der Entfremdung vom Publikum litt
(1930: «Man hat mich gebeten, iiber mein Publikum zu spre-
chen. Ich muss hier gestehen: Ich glaube, ich habe gar kein
Publikum»?%), ist unter dieser Perspektive nun nicht einfach
charakteristisch fiir die Tatsache, dass eine neue Ara der
Spezialisierung angebrochen sei, eine Ara der «Krise der
Kiinste», an der das Auseinanderklaffen der Publikums-
erwartungen und der Kiinstlerintentionen schuld sei, wie wir
es uns gemeinhin erkldren.”” In emphatischen und bitteren
Worten wie den soeben zitierten spricht die historische Per-
son, wihrend der Kiinstler in seinem Stolz verletzt und von
der Gemeinde der gewohnlichen Sterblichen unverstanden
bleibt. Denkt man nun an den bereits erhobenen Einwand,
dass das Volk dem Heros wenig Widerstand leiste, so ist das
Nichtvorhandensein dieses Symptoms bei Schonberg mehr
als nur ein zufilliges Detail. Wiirde man sich nur an das
«Volk» der musikalischen Spezialisten halten, so konnte man
ja noch zugeben, dass die Dialektik «funktioniert»;so konnte
auch Adorno seine Philosophie der neuen Musik einzig auf
die Opposition Schonberg versus Strawinsky bauen. Uber-
setzt man aber das «Volk» der philosophischen Geschichte

die Aussagen Schon-
bergs zu diesem
Thema sind, einmal
mehr, unzweideutig.

30. Paul Ricceur,
Temps et Recit Bd. 3,
Paris 1991.

31. Ebd,, S. 370.
32. Ebd., S. 371.

33. Ebd., S. 360. Aus-
serdem: «Der Eurozen-
trismus kam zu Tode
mit dem politischen
Selbstmord Europas
im Verlauf des Ersten
Weltkrieges, mit dem
ideologischen Riss,
den die Oktoberrevolu-
tion mit sich brachte,
und mit dem Riickzug
Europas von der
Weltszene aufgrund
der Entkolonialisierung
und der ungleichen -
und vielleicht antago-
nistischen — Entwick-
lung, die die industria-
lisierten Nationen dem
Rest der Welt entge-
genstellen. Es scheint
uns heute, dass Hegel,
als er einen glinstigen
Augenblick — einen
kairos — ergriffen hatte,
der unserer Sicht und
unserer Erfahrung
verlustig gegangen ist,
nur einige Aspekte
totalisiert hatte, die der
geistigen Geschichte
Europas und seiner
geographischen und
historischen Umwelt
angehorten und die
sich seither aufgelost
haben.» (S. 369-370)

34. Anfang des Vor-
worts zur Berg-Mono-
graphie von Reich und
Adorno (abgedruckt in:
Willi Reich, Arnold
Schénberg oder der
konservative Revolu-
tiondr, Wien etc. 1968).

18/19



exakt in den Bereich der Musik, so muss man natiirlich das
«breite Publikum» meinen, die Musikliebhaber im allge-
meinen, was iibrigens Schonberg als guter hegelianischer
Heros auch selber tat. Man konnte hier von einer veritablen
Dysfunktion der Dialektik sprechen, der sich Schonberg im
Sinne eines tiefen, nie tiberwundenen Dilemmas ausgeliefert
sah. Zwei Wahrheitsregimes, zwei offenkundige, sich gegen-
seitig ausschliessende Tatsachen stehen sich hier unauflosbar
gegeniiber: Die Gewissheit, recht zu haben — oder besser:
das Recht auf seiner Seite zu haben —, steht auf der Seite

des Schopfers und seines Werks (wenigstens bis zu den

20er Jahren), withrend das Publikum ihm klar und deutlich
signalisiert, dass es seine Rolle des historisch Notwendigen
nicht zu spielen gedenkt (oder eher: die Rolle, die es spielt,
ist nicht historisch notwendig). Er ist immer bereits «Heros»,
wihrend er in der Vollendung seiner Aufgabe scheitert. Es
ist, als ob die Offenbarung des Notwendigen, als die sich
Schénberg sah, den allgemeinen Geist, dessen immanenter
Teil sie ist, in eine «Krise des Sinns der Geschichte» (Berio™)
notigte und damit auf die vielgestaltige kiinstlerische Krise,
von der wir oben gesprochen haben, reagieren wiirde.

Die moderne Dialektik ist nur «negativ» (Adorno). Nicht
nur ist der Heros ungliicklich, was auch fiir den grossen
Menschen bei Hegel charakteristisch war,?’ sondern, und
das ist das Neue, er erreicht auch sein Ziel nicht mehr. Hier
erkennt man nun die Ambivalenz des schonbergischen
Hegelianismus: Die Wiener (und in der Folge ihre Kommen-
tatoren) verankern die schonbergische Wende bedenkenlos
auf hegelianischem Grund, wéihrend dieser Grund in der
neuen Zivilisation, deren Zeitgenosse Schonberg war, gerade
problematisch wurde. Damit geschieht genau das, was
Paul Ricceur mit dem Ausdruck «Auf Hegel verzichten»™
beschreibt; als Stichdatum konnte der Erste Weltkrieg
dienen. «Die Substanz dessen, was Hegel konzeptuell zu
erfassen trachtete, 16st sich auf.»*! Dieser «Exodus aus dem
Hegelianismus», ein wahres «Denkabenteuer», setzt ein
«Verstdndnis des historischen Bewusstseins durch sich selbst,
sein Selbst-Verstindnis»*2 voraus. Das 20. Jahrhundert, das
mit dem Ersten Weltkrieg beginnt, ist «die Niederlage des
europdischen Ehrgeizes, die Weltgeschichte als Ganzes zu
umfassen»®. Dieser fast vollstindige Untergang, der seine
Ursache in zahlreichen Konflikten findet, hat Schonberg,
ohne es zu wissen, selber erfahren. Als Mensch seiner Zeit
griff er die Front des Modernismus der 20er Jahre an (beson-
ders in seiner Zeitoper Von heute auf morgen, 1929), als
hegelianischer Heros aber kam er nicht umhin zu bedauern,
dass in diesem goldenen Zeitalter das Unumstdssliche noch
nicht endgiiltig geworden war. In einem Satz wie dem fol-
genden ldsst er keinen Zweifel offen: «Wenn die Zeiten
normal wiren — normal wie vor 1914 —, wire die Situation
der gegenwirtigen Musik eine ganz andere» (geschrieben
1936*). Hier schliesslich ist der Kern unseres Problems
erreicht: Schonbergs «Heroismus» spielt in einem Augenblick,
in dem ihm sein Fundament entschwindet — und damit auch
sein potentieller Wahrheitsgehalt. Um es bildlich und unge-
nau zu sagen: Der Boden entgleitet ihm unter den Fiissen.
Der «Heros» in ihm blieb darauf aber nicht untitig. In der
unmittelbaren Nachkriegszeit erfolgte Schonbergs Antwort
auf diese innere Zerrissenheit.

Rekapitulieren wir: 1918 — zehn Jahre nach dem Zweiten
Streichquartett, das, will man der Schénberg-Literatur glau-
ben, «fiir immer» den Ausbruch aus der Tonalitét und den
Anbruch einer schliesslich in der Reihentechnik miindenden
Zeit der Ungewissheit markiert — ist Schonberg durchaus
nicht als Alpha und Omega der zeitgendssischen Musik
anerkannt. Zudem dampft der Krieg das Musikleben (und
jenes Schonbergs besonders). Er nimmt zwar mit Grandezza

das hegelianische Heldenmodell an, doch nur auf individuel-
ler Ebene, d.h. dank der inneren Geschichte seiner Werke,
die seiner Ansicht nach als einzige die wahren Probleme des
musikalischen Materials nach dem Untergang der Tonalitét
stellen (und ésthetisch 16sen) konnen. Gleichzeitig wird ihm
diese Qualitdt hochster Reprasentationskraft des musikali-
schen Denkens von seiner Rezeptionsinstanz (dem Publi-
kum) verweigert, die, weit davon entfernt, sich gehorsam in
das neue Gesetz schicken zu wollen, nicht aufhort, aus ihm
einen Revolutiondr zu machen, der er aber einzig unter
dem Aspekt der dahingeschiedenen Tonalitdt war. Nun
war es aber als «offentliche» Konsequenz seiner Taten not-
wendig, als hegelianischer Heros seine eigene Position in
der Weltgeschichte zu beziehen. Schonberg reagierte, indem
er versuchte, irgendwie die (seine) Dialektik zu retten, d.h.
es galt, die Analogisierung von Welt- und Musikgeschichte
als Voraussetzung fiir einen hegelianischen Kontext
nun nicht mehr nur anzunehmen, sondern sie selber zu
schaffen:* Was bei Hegel das Volk, war fiir Schonberg das
Publikum, was bei Hegel der Staat war, sollte fiir ihn nun der
«Verein fiir musikalische Privatauffiihrungen» werden.
Dabei ging es nicht einfach um eine weitere «Konzert-
gesellschaft» nach dem Geschmack Schonbergs, in der die
talentiertesten Interpreten neuer Musik ihre Verbindung mit
dem Publikum hétten konsolidieren konnen und in der ein
gewisses musikalisches Milieu Mozart oder Strauss durch
ein Bad atonaler Musik ersetzt, schliesslich dem Ganzen den
Anstrich einer avantgardistischen Atmosphére mit den noti-
gen «Succes de scandale»® gegeben hitte. Die Radikalitit
der Prinzipien, die Schonberg der Struktur und Organisation
seines Vereins auferlegt hatte, erstaunen auch heute noch.
Ohne in die Details gehen zu wollen (die man beispielsweise
im von Berg redigierten Prospekt’ finden kann), lassen sie
sich wie folgt zusammenfassen: Wéahrend einer Saison findet
jede Woche am gleichen Tag zur gleichen Zeit ein Konzert
statt. Zugelassen sind einzig die Mitglieder der Gesellschaft,
Gelegenheitshorer sind ausgeschlossen. Es ist verboten, tiber
die Aktivitdten der Gesellschaft 6ffentlich zu berichten, bei-
spielsweise in der Presse. Das niemals im Voraus angekiin-
digte, sondern erst bei Beginn der Veranstaltung ersichtliche
Programm besteht nur aus aktuellen®® Kammermusikwerken
(Orchesterwerke werden beispielsweise fiir vierhdndiges
Klavier transkribiert), die wihrend der Konzerte so oft wie-
derholt werden konnen, wie es das Verstiandnis des Publikums
notig erscheinen ldsst.*” Die Probenzeit dauert so lange, bis
die Interpretation das notwendige Mass an Deutlichkeit
erlangt hat, verantwortlich ist ein von Schénberg bestimmter
«Vortragsmeister». Es ist verboten, den Interpreten zu
applaudieren oder ihnen zu gratulieren; jedes Zeichen der
Zustimmung oder Ablehnung seitens eines Mitglieds hat
dessen Ausschluss aus der Gesellschaft zur Folge. Die ganze
Institution ist pyramidal hierarchisch strukturiert. Auf der
einen Seite gibt es den Pridsidenten Arnold Schonberg — sein
Name ist explizit in den Statuten festgehalten, die Gesell-
schaft existiert nur unter seiner Prisidentschaft —, der fiir die
Leitung des Vereins «vollkommen freie Hand» (Statuten §9)
hat. Auf der anderen Seite steht die anonyme Masse der
einfachen Zuhorer, deren Priasenz und Verhalten durch eine
Anzahl von Rechten und Pflichten bestimmt ist; Zuwider-
handlung hat den sofortigen Ausschluss zur Folge.** Zwischen
Présidium und Zuhorern gibt es eine hierarchische Leiter
verschiedener Grade mit verschiedenen Rechten und Mog-
lichkeiten zur Einflussnahme: Die Mitglieder haben bei einer
jahrlichen Generalversammlung abzustimmen, wobei deren
Ergebnisse keinerlei Einfluss auf den kiinstlerischen Inhalt
der Gesellschaft haben; es gibt ein Direktionskomitee mit
15 Vorstandsmitgliedern, das Schonberg und die «Vortrags-

35. Man hatte diese Iso-
morphie als ein Axiom
darstellen kénnen, das
unsere These stiitzt -
eine Vorannahme,
deren Ablehnung
durch den Leser legiti-
merweise zur Konse-
quenz gehabt hétte,
unser Vorgehen als
Ganzes zuriickzuwei-
sen. Doch wird bei der
Betrachtung des Ver-
eins deutlich, dass
Schénberg 1918 diese
Annaherung selbst zu
konstruieren wéhlte.

36. Schonberg bedau-
erte, diesen franzosi-
schen Ausdruck brau-
chen zu mussen (vgl.
«How one becomes
lonely», in: Style and
Idea, S. 42).

37. Vgl. Alban Berg,
«Prospekt des «Vereins
fr musikalische Privat-
auffiihrungen»», in:
Musik-Konzepte 36,
Schénbergs Verein fir
musikalische Privatauf-
fuhrungen, S. 4-7.

38. Vgl. das Presse-
communiqué vom 23.
November 1918: «Ziel
ist die Erziehung zum
Hoéren und Verstehen
moderner Musik.»
(Stuckenschmidt,
Schénberg, S. 231)

39. Die Programme
des Vereins sind
gesammelt in einem
bemerkenswerten
Band der Musik-Kon-
zepte, der besonders
auch Grundsatzartikel
zu den Transkriptionen
enthalt (Musik-Konzepte
Nr. 86: Schénbergs
Verein fir Privatauffiih-
rungen, Miinchen, 1984)

40. Vgl. «Le Verein fir
musikalische Privatauf-
fithrungen: paradoxes
d’une orthodoxie», in:
Ostinato Rigore
17/2001, S. 361-384.

41. Wassily Kandinsky,
Du spirituel dans I'art,
et dans la peinture en
particulier, Paris 1989,
S. 69-70.

42. Es geht um das
vom Akademischen
Verband fir Literatur
und Musik in Wien
veranstaltete Konzert,
bei dem Weberns
Sechs Orchesterstiicke
unter Geschrei und
Gelachter gespielt
wurden, die Kammer-
sinfonie ausgepfiffen
wurde und die Alten-
berg-Lieder unterbro-
chen werden mussten,
ehe eine allgemeine
Rauferei die Auffiih-
rung der Kindertoten-
lieder, Zemlinskys

op. 13 und des Tristan-
Vorspiels verhinderte.

43. Genau genommen
geht es nicht nur um
eine begriffliche Meto-
nymie des «Offentli-
chen», sie ist auch
zweifelhaft an sich.
Denn wer hétte
schliesslich die finan-
ziellen, zeitlichen,
psychologischen und
moralischen Erforder-
nisse fiir eine wenig



meister» von materiellen Sorgen zu entlasten hat; letztere
(im wesentlichen Berg, Webern und Steuermann) tiberneh-
men zusammen mit den Interpreten die Hauptarbeit, ihre
Autoritit und ihre Interpretationshaltungen werden ihnen
aber einzig von Schonberg zugesprochen. An der Spitze
dieses Dreiecks (das stark an jenes von Kandinsky*! erinnert)
steht Schonberg. Er ist Ausgangs- und Zielpunkt des Ganzen,
seine Autoritit fiarbt sukzessive abnehmend auf jede néchst-
tiefere Stufe ab. In diesem von ihm génzlich kontrollierbaren
Mikrokosmos sucht Schonberg nun den historischen Prozess,
er fingiert eine Situation (drei Jahre dauerte sie ohne struk-
turelle Modifikationen an), die es ihm erlaubt, das Publikum
auf den rechten Weg zu bringen: Es galt, die richtigen Wahr-
nehmungsstrukturen fiir «<moderne Musik» zu schaffen und
das Publikum dadurch von seiner eigenen Ignoranz via eine
radikale Aufklirung tiber die Werke zu heilen — Bergs und
Schonbergs Wortschatz verlangt nach totaler «Sorgfalt» und
«Griindlichkeit» in der Interpretation der Werke: es ging
also tatséchlich um den Blick auf das Wesentliche.

Die Griindung des Vereins erscheint riickblickend wie eine
Antwort Schonbergs auf einen Widerspruch in seiner Rolle
als hegelianischer Heros, der sich seit Beginn der 1910er
Jahre verschirft hatte (man denke besonders an den Skandal
vom 31. Mirz 1913*?). Aus Schénbergs Perspektive war die
Situation die folgende: Auf der einen Seite brauchte es solche
Musik, auf der anderen brauchte es einen «Staat» (also eine
Institution), der mit der Musik kompatibel und vor allem
fihig war, das zu verkorpern, was die Musik mit ihrem Ver-
stindnis der Beziehung vom Publikum zum Werk voraus-
setzte. Das Paradox ist also klar: Die Idee eines Publikums
ist fiir den Verein zentral, ohne dass im Ubrigcn das — reale —
Publikum im Zentrum der Vereinsaktivitdten gestanden hétte.
Es ist eine zweifelhafte*? Metonymie, denn das «Publikum»,
an das man sich zu richten vorgab, ist keine Offentlichkeit,
was immer Schonberg dariiber auch verlauten liess.*
Schonbergs Ziel bei der Griindung einer mit dem Geist
seiner Epoche korrespondierenden Institution ist uniiber-
sehbar: Es ging darum, dem Unverstandnis des Publikums
ein Ende zu setzen. Doch man soll nicht den Ast abségen,
auf dem man sitzt. Die historische Tat gerét in einen Wider-
spruch, sie verweigert ihre Vermittlung — die fiir die zu
verteidigende Musik notig wire — und dekonstruiert radikal

Arnold
Schonberg,
ca. 1943

© Arnold
Schonberg
Center, Wien

das Modell der Konzertgesellschaft, das ja zur Verfiigung
gestanden hétte; nur durch diese aber hétte «das Publikum»
in seiner offentlichen Gesamtheit erreicht werden kénnen.
Der Name, den Schonberg fiir seine militante Organisation
wihlte, verrit den Widerspruch: Geschichte findet nicht in
der Sphire des Privaten statt.

ABLEHNUNG DER GESCHICHTE UND
RETROSPEKTIVE OFFNUNG DES SINNES

Gescheiterte Aufhebung? Verstimmelte Dialektik? Nach
der Episode des Vereins, in den Schonberg wihrend drei
Jahren fast seine ganzen schopferischen Krifte investierte,
markiert die Erfindung der Reihe den Beginn eines pionier-
vollen Jahrzehnts: So vollendet Schonberg die Aufhebung
«trotz allem», diesmal aber strikt musikalisch, indem er die
«Methode der Komposition mit zwolf nur aufeinander bezo-
genen Tonen» entwirft, die fir lange Zeit seinen scharfen
Sinn fiir kompositorische Organisation zufriedenstellt.
Doch es ist ein wahrer «Gewaltstreich», wie Dahlhaus
sagen wird!® Ein Gewaltstreich wie 1908: Man moge uns
nicht glauben machen, es gebe nur einen Weg zu der neuen
Musik, wie es der Titel von Weberns Vorlesungen (ein Titel,
den iibrigens Schonberg ausgewihlt hatte) es unterstellen
konnte. Dahlhaus kritisiert in seinem Artikel Schonbergs
isthetische Theologie mit dem Ausdruck «Gewaltstreich»
als legitime Reaktion des Historikers die intellektuelle
Verkrampfung dessen, was man den «Schonberg-Diskurs»
nennt. Dahlhaus stolpert allerdings selber an der Klippe
der von ihm angeprangerten absolutistischen «Philosophie
der Geschichte», wenn er Schonbergs Sicht der Dinge mit
dem einzigen Argument erledigen will, dass die Geschichte
pluralistisch sei: «Was sich in Wirklichkeit ereignet, sind
Geschichten — im Plural —: an verschiedenen Orten und unter
divergierenen Voraussetzungen.» Dies bedeutet in der Kon-
sequenz, dass die Idee einer «<einheitlichen> Geschichte»
— die die unvermeidliche Voraussetzung dessen ist, der «das
Diktat der Person als eines der Geschichte» interpretiert —
offensichtlich nur ein «Mythos»*® ist. Wie auch immer der
Tenor dieses Arguments in epistemologischem Kontext
lautet: Um sinnvoll zu sein, muss es dialektisch in die
Diskussion des Problems eingebunden werden konnen:

bekannte, umstrittene
Figur wie Schénberg
erbringen wollen, wenn
nicht seine eigenen
Schiiler und Bewunde-
rer? Die Zahl der Mit-
glieder kennt man
nicht; allerhéchstens
dirften es gegen finf-
hundert gewesen sein,
allesamt andere Zuho-
rer als die Melomanen,
die die Konzerte ande-
rer Vereine wie die
Gutmann-Konzerte
oder die Symphonia-
Abende besuchten,
und die es zu liberzeu-
gen gegolten hatte.

44. In einem Text vom
November 1919 an die
Mitglieder erklart
Schonberg, wenn der
Verein noch zwei oder
drei Jahre funktioniere,
werde er «ein Publi-
kum erzogen haben,
das eine Kenntnis
moderner Musik besitzt
wie kein anderes Publi-
kum in der Welt». Und
er flgt hinzu: «Durch
ein solches Publikum
ist Osterreich versi-
chert, das Feld der
modernen Musik fiir
Jahrzehnte beherrschen
zu kénnen.» (Walter
Szmolyan, «Schonbergs
Wiener Verein fiir musi-
kalische Privatauf-
fihrungen», in: Ernst
Hilmar (hg.), Arnold
Schoénberg Gedenk-
ausstellung 1974 ,
Wien 1974, S. 73)

45. Dahlhaus, «Schoén-
bergs é&sthetische
Theologie», S. 18.

46. Ebd.

20/21



Das Argument ist zunéchst die heilsame Negation der Selbst-
geniigsamkeit von Schonbergs Denken, und es impliziert
seinerseits die Beriicksichtigung des historischen Moments,
den Schonberg «erlebt» und von dem an die Geschichte nie
mehr als Leistung «grosser Menschen» betrachtet werden
kann — weder durch den Historiker (dem sein Objekt
zusehends zersplittert und dessen Fachgebiet sein Gesicht
dndert) noch durch den Philosophen. (Vgl. nochmals
Ricceur: «Alle Komponenten, die sich im Konzept der List
der Vernunft finden — das Partikularinteresse, die Leiden-
schaft der grossen historischen Menschen, das hohere
Interesse des Staates, der Volks- und der Weltgeist — 16sen
sich auf und erscheinen uns heute [dank des Riickzugs der
polistischen Geschichte] wie membra disjecta einer unmog-
lich gewordenen Verallgemeinerung.»*)

Der erste, der eine solche Distanzierung von einem tief-
gefrorenen kritischen Idealismus ermoglichte, wie man ihn
von Fall zu Fall bei Schonberg findet, ist Schonberg selber,
und zwar der Schonberg des amerikanischen Exils — mehr
noch in seinen Werken als in seinen Ausserungen. Die
Grundfrage zur Natur der Tonalitdt nach Moses und Aron

ist komplexer als man oft annimmt, ich werde sie hier auch
nicht resiimieren. Halten wir nur fest, dass Schonberg tonale
Konsonanzen ostentativ in seine Musik einfiigte, und zwar in
einer Periode, in der er das Scheitern der Rezeption der
Zwolftontechnik als neues, allgemeinverbindliches musikali-
sches System erkannt hatte. Die Regel, dass jede Tonalitit
evozierende Konsonanz zu vermeiden sei, wie er sie 1923
dargelegt hatte,* gilt streng schon nicht mehr im Violin-
konzert op. 36 und gar nicht mehr in der Ode an Naopoleon
op. 41, von den re-tonalen* (nicht seriellen) Werken wie der
letzten Version der Kammersinfonie op. 38 oder der Suite in
G-Dur im alten Stil fiir Streichorchester ganz zu schweigen.
Dass es moglich ist, mit Reihentechniken ein tonal klingen-
des Werk zu komponieren, hat Berg bewiesen, indem er
Schonbergs Einschrankungen umging. Hier aber ist die
Frage eine andere: Schonberg hatte immer gesagt, dass die
harmonische, an die Tonalitdt gebundene Welt zwar ihren
Platz und ihre Notwendigkeit habe, dass sie aber nur

Arnaold
Schonberg,
Selbstportriit
1921

moglich gewesen sei, bis die Dodekaphonie breit und
definitiv als Standardsystem akzeptiert worden sei. Die
durch die Dissonanzen zugefiigten «Wunden» (Adorno)
waren aber noch nicht verheilt, als er bereits vollkommene
Dreikldnge in seine klar dodekaphonen Werke einfiigte.
Schonberg kommt also zuriick: Manchmal zur Tonalitét, oft
zu Akkorden, die Tonalitdt ohne jede Zweideutigkeit evo-
zieren. Er signalisiert selber, dass es keine Uberwindung
des Serialismus gegeben habe. Wie er es selber sagt: «Man
kommt immer zurtick...»

Verweigerung der Dialektik: So liesse sich die Haltung des
«gefallenen» Heros in seinem amerikanischen Exil charakte-
risieren. Schonberg in Hollywood: Das wire, anachronistisch
als multikultureller Kontext definiert, karikaturhaft gesehen
die Geburt der postmodernen Entlassung der Moderne.

Es ist eine konsequente Postmoderne, die sehr wohl der
Anamnese fahig ist — verstanden im Sinne Lyotards, dessen
Sinn in den Auseinandersetzungen um eine musikalische
Postmoderne oft vergessen wird. Doch es ist wohl nicht
notig, voreilig an unseren Fall ein solches Arsenal an theo-
retischen Uberbauten zu applizieren. Wir konnen trotzdem
festhalten: Bevor man Schonbergs Haltung, deren Tenor
einer «Notwendigkeit» so schwierig zu erfassen ist, in jener
Zeit beweihrduchert oder verurteilt, attestieren wir ihm
eine Kohidrenz (ja gar Kontinuitdt) mit seiner europdischen
Karriere, indem wir die oben analysierten Widerspriiche und
die Griinde, weshalb Schonberg nicht an sein Ziel gelangen
konnte, im Auge behalten. Es stimmt, dass Schonberg selber
sich bemiihte, diese (post-)theoretische Haltung zu verun-
klaren, indem er diverse Formulierungen voller Pathos

und Provokation verlauten liess, als ob er mit seiner nach
wie vor (oft komplett ungerechtfertigt) karikierend ver-
zerrten Reputation spielen wollte — er, den man in die
USA eingeladen hatte, um Vorlesungen als Erfinder der
Dodekaphonie zu halten (also als Vertreter einer dieser
exotischen Theorien der Européer, einer unter vielen ande-
ren theoretischen Modellen, die in jenem grossen Land zur
Verfiigung standen), auf dass dieser Mechanismus einer
Amalgamierung «zwischen ihm und der Technik der zwolf

47. Ricceur, Temps et
Récit, S. 370.

48. «In twelve-tone
composition conso-
nances (major and
minor triads) and also
the simpler dissonan-
ces (diminishes triads
and seventh chords)
- in fact almost every-
thing that used to
make up the ebb and
flow of harmony - are,
as far as possible,
avoided.” (Arnold
Schénberg, Style and
Idea, S. 207)

49. Nach der Formu-
lierung von Dieter
Schnebel, Denkbare
Musik. Schriften
1952-1972, Kéln 1972,
S. 195-197.

50. Carl Dahlhaus,
«Schonbergs asthe-
tische Theologie», S. 19.

51. Stuckenschmidt,
Schénberg, S. 440.

52. Das Interesse des
jungen Schénbergs
und spater Weberns
fur den Sozialismus
und ihre Aktivitaten in
den Arbeiterchéren der
Wiener Vorstédte lassen
vermuten, dass Marx’
Gedanken ihnen ver-
trauter waren als jene
Hegels, woher vermut-
lich auch der sonst
beispiellose Gebrauch
des Begriffes «Gewalt»
stammt.



Tone»> einen Bruch erhalten sollte. Unvergesslich ist in
diesem Zusammenhang die Erkldrung: «Ich aber wiinsche
mir nichts sehnlicher (wenn tiberhaupt), als dass man mich
fiir eine bessere Art von Tschaikowsky hilt.»”!

Im dussersten Fall konnte man genau dieser schonbergi-
schen Position einer retrospektiven Offnung des Sinns die
Riickgewinnung des kritischen Charakters aus der Situation
musikalischen Schaffens zu Beginn des 20. Jahrhunderts
attestieren. Dann wire die zu Beginn dieses Artikels
beschriebene Konfiguration des Sinns nur von jenen als die
unertriglich gewordene Verwendung der Tonalitdt empfun-
den worden, die Schonbergs Standpunkt tibernommen
haben, und nur die hegelianischen Voraussetzungen der
Schénberg-Schule hitten es erlaubt, die reale Kraft? der
expressionistischen Auflosung der Tonalitét als historisch
legitim zu rechtfertigen — weshalb der Zusammenbruch der
Tonalitdt (als totales System) dem Verlust der 7Zotalitdit vor-
ausging und weshalb zuletzt der Verzicht auf das seinerseits
extrem zentripetale System der Dodekaphonie erfolgte. Ich
werde mich zu diesem Schritt aber nicht durchringen (selbst
wenn sich damit erklédren liesse, weshalb noch heute einige
die Konsequenz aus Schonbergs Entscheid als unertréglich
gewalttitig und diese selbst als verantwortungslose, unmoti-
vierte Handlung empfinden).

Nota bene: Hegels Prisenz in Schonbergs Asthetik ist eine
missverstandene Angelegenheit. Liegt es an ihrer Unwahr-
scheinlichkeit, an historischen Ungereimtheiten? Oder liegt
es daran, dass sie einfach stillschweigend angenommen wird
und als Selbstverstindlichkeit als der Analyse nicht wiirdig
betrachtet wird? Wenn es an der Unwahrscheinlichkeit liegt,
bedeutet dies eine bemerkenswerte Schwiche der histori-
schen Methode, eine positivistische Laxheit, die sich nicht
exponieren will — umso mehr als der Transmissionsriemen
zwischen Hegel und Schonberg ja existiert und als solcher
studiert werden miisste: Dieser heisst Wagner und wird beim
Versuch, Schonberg und Webern gegeneinander zu halten,
gerne beiseite geschoben. Wenn im Gegenteil jedoch Ver-
dringung oder stillschweigendes Meinen schuld am Miss-

verstandnis ist, so kommen die Fragen gar nicht auf, weder
jene, die wir hier behandelt haben, noch jene, die weiter im
Schatten bleiben. Ausserdem kann die historische Perspektive
nicht ewig von ihrer Interaktion mit Schonbergs Schriften
isoliert bleiben; so bezieht denn mein Kommentar zur
«hegelianischen Prasenz» sein Material teilweise aus dem
gleichen Textkorpus wie es etwa auch eine Untersuchung zu
theologischen Charakteristka in Schonbergs Denken tun
wiirde. Darin ist nicht Inkompatibilitdt zu sehen, sondern
vielmehr ein Biindel zusammenhéngender Einfliisse,
Widerhall durch Sympathie.® Die Analyse wire weniger
heikel (und auch weniger anregend), wenn die verschie-
denen Register sich nicht iiberkreuzen wiirden.”* Diese
Ausfithrungen wollen eine Frage stellen. Sie wollen eine
kritische Untersuchung ermoglichen, die sich auf Texte und
Werke stiitzt und die nicht in der bequemen Ellipse eines
tausendsten, so gewinnenden wie unprizisen Nachspiiren
des Geistes verharrt.

(Aus dem Franzosischen von Michael Eidenbenz)

58. Der Widerhall des
«Theologischen» trifft
nattirlich auch auf
Hegels Theoriegebaude
zu und bringt einige
Interpretationsschwie-
rigkeiten mit sich.

54. Man denke an den
Text «Four Points
Program For Jewry»,
in: Journal of the
Arnold Schoenberg
Institute 1979, S.
49-67.

22/23



	War Schönberg ein hegelianischer Heros? : Über die unumgängliche Isomorphie zwischen Universal- und Musikgeschichte

