Zeitschrift: Dissonanz
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (2002)

Heft: 74

Artikel: Spiegelschach : unzeitgemésse Vorbemerkungen zu "22, 13" von Mark
André

Autor: Weid, Jean-Noél von der / Eidenbenz, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927903

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

S Pl EG E LSC HAC H VON JEAN-NOEL VON DER WEID

Unzeitgemiisse Vorbemerkungen zu «22, 13» von Mark André

77

Abbildung 2 :

Albrecht Diirer:
«Die sieben
Trompetenengel»
(Holz, um 1496,

39,2 x 27,9 cm).

In der Johannes-
Apokalypse heisst es:
«Und als das Lamm
das siebente Siegel
auftat, entstand eine
Stille im Himmel
etwa eine halbe
Stunde lang. Und ich
sah die sieben Engel,
die vor Gott stehen,
und ihnen wurden

gegeben.» Gemiiss % gﬁ;’f&"m"‘g‘%

Panofsky soll dieses %} : '@(
Bild wegen der — (‘]lﬂ il

dichten Komposition | R

sieben Posaunen

\
und einer
Bildinschrift den
Anfang von Diirers

Beschiiftigung mit
der Apokalyps / VA
markieren : A ’\Jﬂ)}}‘
- , /Aff\"- i

=
Az,




«[...] the many opinions, transactions and
truths which still lie mystically hid under
the dark veil of the black one.»

Laurence Sterne : Tristram Shandy

Es ist die Zeit des Kniefalls. Der selbstbetriigerischen
Hingabe an den Terrorismus der Virtualitét (der schlimmer
ist als der reale). Der ausgetrockneten Sehnstichte. Der an
die Leine genommenen Galaxien. Wir héren das Rauschen
unseres Blutes nicht mehr, unsere Traume gackern sinnlos
durcheinander, unser Innerstes présentiert sich stolz in der
ganzen Obszonitét seiner Nacktheit , dabei sind wir grau
geworden, flach, ohne Ekstase. Das Schopferische? Es
feilscht und schachert mit seinen Geschéftchen, bar jeder
Fahigkeit, noch zu iiberraschen. Die Musik diimpelt in
tonalen toten Gewdssern, zappt wie ein schlappes Maschinen-
gewehr nach ebenso verlogenen wie austauschbaren
Kldngen, spuckt nichtssagende Zitate aus, zermanscht
spektrale Maulwurfshiigel, poliert ihr mystisches Falschgeld,
bastelt senile Hip-Hip-Hops, schreckt auf, wenn liangst ver-
gessene Ziele sie antippen; eine frivole Selbstbespiegelung,
ein gemeiner Threnos, bleibt sie stumpf und ohne jede
Evidenz.

Einige wenige aber bleiben gliicklicherweise jung und
verweigern sich dieser klédglichen Situation, lehnen es ab,
nur Lametta der Geschichte zu sein, schwenken ihren bunt
bemalten Hiatus, verbliiffen mit priapischem Feuer, ent-
kommen der Verdinglichung. Ihr Ziel: Sich vom Muster der
Gewohnheiten loszusagen, den Horizont zu 6ffnen, neue
Welten zu entwerfen, neue kompositorische Perspektiven in
Angriff zu nehmen. Leben. Diinne, gewaltige Notenblitter
sind dies, zdh und voll, seltsam unzugidnglich durch ihre
Dichte.

Ein Komponist, der neue Nervenbahnen durch diese zum
Stillstand gekommene Kunst zieht, der ihrer Krise zu ent-
kommen wiinscht, der ihr urspriingliches Leuchten undurch-
dringlich machen will, ist ohne jeden Zweifel Mark André.
Fiir diesen Mann ist das Mysterium ein losliches Gift; er
weiss: ohne Mysterium, ohne Schatten des Daseins kein
Leben fiir niemanden. Das Stiick, das er derzeit komponiert,
heisst 22,13 (gemeint ist Kapitel 22, Vers 13 der Apokalypse
des Johannes) und gehort zu einem noch nicht leicht erfass-
baren Genre: Es ist Musiktheater, eine Art Passion, eine
kommentierte Lesung mit dramatischen Beziigen (weiter
unten wird dies zu prézisieren sein). Auf jeden Fall ist es eine
klingende, polyphone Dramatisierung des Virtuellen, die auf
drei Séulen beruht: auf Texten aus der Apokalypse in jenen
beiden Sprachen, die fiir Mark André das denkbar schonste
Klangmaterial abgeben: deutsch und schwedisch. Damit
ist auch der Bezug zur zweiten Sédule hergestellt: Ingmar

Bergmans Film Das siebte Siegel (Det Sjunde inseglet, 1956
produziert, im gleichen Jahr, in dem L’ére du soup¢on von
Nathalie Sarraute erschien). Die dritte schliesslich ist das
Schachduell zwischen Garry Kasparow und Deep Blue, dem
IBM-Supercomputer, genau genommen geht es um die
Partien 6 und 2 des Rematch, gespielt am 11. und 4. Mai 1997,
beide von Kasparow nach dem 19. bzw. 45. Zug aufgegeben.

MATERIAL, STRUKTUR, HERMENEUTIK

Zwei Soprane, vier Alte, ein Sprecher und ein Instrumental-

ensemble bilden die Besetzung von 22,13; sie sind folgender-

massen aufgeteilt:

— Gruppe 1: Sopran, Kontrabass, Bassklarinette, Posaune,
Klavier, Schlagzeug, Bassflote, Alt.

— Gruppe 2: Alt, Bassflote, Schlagzeug, Klavier, Posaune,
Bassklarinette, Kontrabass, Sopran.

— Gruppe 3: Bassposaune, Cello, Alt, Schlagzeug, Harfe,

Fagott.

Gruppe 4: Fagott, Harfe, Schlagzeug, Alt, Cello, Tuba.

|

Das Werk umfasst drei Teile:

L. «...das O...» (ca. 22’; komponiert, uraufgefiihrt 2001 an-
lasslich von «Neue Werke junger Komponisten fiir Musik-
theater» in der Frankfurter Oper). Vier Sédngerinnen
murmeln, hauchen, fliistern, lispeln auf deutsch die ersten
Worte von Vers 13, Kapitel 22: Ich bin das A und das O, der
Erste und der Letzte, der Anfang und das Ende. Wihrend-
dessen fiigen vier Lautsprecher auf schwedisch (vgl. Abbil-
dung 1), immer noch verschluckt gemurmelt, in polyphonen
Akkumulationen (bis zu 16 permutierende Stimmen) die
fiinf ersten Verse von Kapitel 8 der Apokalypse bei. Trotz
der Materialdekonstruktion und obwohl diese Texte wie jene
der vier Sdngerinnen praktisch unverstandlich sind — fiir alle!
auch fiir Magdalenier und Kasuaren —, lassen gewisse
Betonungen und Akzente die engere Bedeutung, den
vitalen Charakter einiger Worte erahnen, dhnlich etwa dem
Swnn de Prst bei Roger Nimier. Jedenfalls aber besteht
offensichtlich keinerlei Zusammenhang zwischen dem Sinn
eines Wortes und seinem Klang. Es gibt also auch keine
musikalische Analogien.

Och niir, Lammet brot det sjunde inseglet, uppstod i him-
melen en tystnad som varade vid pass en halv timme (etc.):
Das «sagt» auch eine Stimme im Off zu Beginn von Berg-
manns Das siebte Siegel, wihrend am Meeressaum das
Schachspiel anhebt zwischen einem mysteriosen, schwarz
gekleideten Spieler, dem Tod, und Antonius Block, dem aus
dem Heiligen Land in eine von der Pest verwiistete Gegend
zuriickgekehrten Ritter (zur Zeit der Dreharbeiten horte
Bergmann von seinem «gigantischen Grammophon» in der
Aufnahme mit Ferenc Fricsay Carl Orffs Carmina Burana,

04/05



die nach Ansicht des Regisseurs auf «Strassenliedern aus
den Jahren des Kriegs und der Pest» beruhen).

Auf deutsch: «Und als das Lamm das siebente Siegel auf-
tat, entstand eine Stille im Himmel etwa eine halbe Stunde
lang./ Und ich sah die sieben Engel, die vor Gott stehen, und
ihnen wurden sieben Posaunen gegeben./ Und ein anderer
Engel kam und trat an den Altar und hatte ein goldenes
Réuchergefiss; und ihm wurde viel Rducherwerk gegeben,
dass er es darbringe mit den Gebeten aller Heiligen auf
dem goldenen Altar vor dem Thron./ Und der Rauch des
Réucherwerks stieg mit den Gebeten der Heiligen von der
Hand des Engels hinauf vor Gott./ Und der Engel nahm
das Rduchergefass und fiillte es mit Feuer vom Altar und
schiittete es auf die Erde. Und da geschahen Donner und
Stimmen und Blitze und Erdbeben.» Horen wir genau!
Sieben! Posaunen werden also erténen! Claudel sagt dazu:
«Die Siegel haben sich beim Nahen des Lammes von selber
aufgelost, als ob sie von innen gedehnt, gebldht worden
wiren. Die Posaune dagegen ist ein Satz, die Intonation
einer bestimmten Proposition, eine determinierte Handlung,
die von aussen kommt; sie zerreisst, indem sie Vibrationen
auslost, sie fordert auf, sie zitiert, sie setzt in Bewegung, sie
leitet ein, und der vergoldete Rand ihres Schallbechers im
Himmel zeigt uns den Neumond an.»?

So weit, so gut. Und jetzt? Was tun? Die Holle fiirchten?
Den Teufel, den «Kerkermeister des Unwiderruflichen»
(Léon Bloy)? Schon lange, seit Agrippa d’Aubigné wissen
wir, dass «der Holle nur der ewige Durst nach dem unmogli-
chen Tod entsteigt»®. Sollen wir — was ohnehin unméglich
ist — jene Halluzination von dem kahlen Berge zu l6schen
versuchen, wo, dem Geschreibsel der Wirrkopfe zufolge,
der heilige Angenagelte eine gewaltige Blase von rosa
Kaugummi zum Platzen bringt? Und dann nach dem Offnen
des feurigen Abgrunds der Holle spahen? «Ein Schliisselloch
mit einem Schliissel drin», wie es der Dichter sagt? Warum
nicht?

Zur gleichen Zeit richten sich die Musik (die Instrumenten-
gruppen sind raumlich symmetrisch angeordnet) und die
Computerprogramme nach der Zeitstruktur der Schachpartien
(hier ist die sechste gemeint) zwischen Kasparow und Deep
Blue (fiir die Maschine dauern beispielsweise die Antwort-
zeiten drei Sekunden, fiir Kasparow zunehmend ldnger).
Das verleiht dem Stiick eine solide dramatische Struktur
und ldsst doch eine latente Dramaturgie der Unruhe und der
Qual hervorquellen, die sich dem Affekt, den menschlichen
Regungen entlang windet und das Ganze mit Ambivalenz
und nicht in Worte zu Fassendem durchtrinkt (seit 1990, seit
seinem Kommentar zu Un coup de dés von Claude Ballif,
seinem ersten Lehrer vor Helmut Lachenmann, spiirt Mark
André dem Phdanomen der «verbogenen Symmetrien» nach).
Zusitzlich ausgereizt und aufs schérfste prononciert wird
diese Dramaturgie durch den Kontrapunkt der verschiedenen
kommentierenden Textschichten aus der Apokalypse.

IL. «...der Letzte...» (ca. 40", teilweise komponiert): In diesem
zweiten Teil wiederholen zwei Sdngerinnen «das A und das
O», wihrend vier andere «der Erste und der Letzte», das
zweite Segment von Vers 13, murmeln. Die elektronisch
bearbeiteten schwedischen Texte werden — dem aktuellen
Stand der Komposition zufolge — den Kapiteln 7,8,9 und 11
entnommen sein. Mit der Einfiihrung der Elektronik wird
versucht, innerhalb des dramaturgischen und komposito-
rischen Raums einen neuen psychologischen, mentalen
Raum zu schaffen. Er ist, was Mark André im Zentrum
seiner Arbeit als «Problematik der Re-Prasentation der
Krise» bezeichnet; zu fragen wire vor allem, welche Re-
Prisentation und welches Modell ihr denn zugrunde liege.
Bergmanns Das siebte Siegel zeigt und beweist es: Wie kann
man heute mit Hilfe von Szenerie, Musik, Theater zu einer
Darstellung der Krise der Bildung, also der Krise der gegen-
wirtigen Epoche gelangen? Kasparow hatte nach seinen
grossspurigen Ankiindigungen* anno dunnemals verlauten
lassen: «Wenn ich verliere, bedeutet dies, dass die Computer
uns kiinftig in den letzten Bereichen bedrohen, die bisher
ausschliesslich unter menschlicher Kontrolle waren, in der
Kunst, in der Literatur, in der Musik.» Mark André ist kein
alberner Prahlhans, kein Mensch, der den Maschinen Knebel
zwischen die Beine werfen wiirde, und so macht er keine
Prognosen, kann er keine Antwort auf dieses Geschehen
liefern, auf diese menschliche Passion des Gekreuzigten,

die Kasparow durchlebt, wenn er Schritt fiir Schritt den
Kampfplatz verlassen muss — der Gott des Schachs erlebt
die Passion: fiirwahr eine Wiederkehr des Patripassianismus!
Mark André kann keine Vorschldge machen, keine Texte der
Menschen in Musik setzen (entsetzliche Perspektive!), um
damit die Omnipotenz der Worte aus der Apokalypse zu
kontrapunktieren, deren Deutung ja auf reichlich rutschigem
Grund beruht; er kann nicht am kleinen Fenster kleine
Geschichtchen sticken, er kann nur zum Nachdenken an-
regen und das Geschriebene lesen und wieder lesen und die
stummen Stiirme von Kapitel 8 entfesseln und die Zeit vier-
teilen und Alpha und Omega an Anfang und Ende mittels
ewig antithetischer Konzepte neu zusammensetzen. Die
Apokalypse ist ein transparentes Mysterium. Aber klar
doch! Der Tod ist ein Oxymoron: Das Nichts ist der «finstere
Sonnenstrahl» des Dionysius Areopagita, das «schwarze
Feuer» des Jacob Boehme. Blendung kann hell oder blind
machen.

Dank der gemurmelten Sprachfetzen (seit Ein Abgrund
von 1992 hat André nie mehr fiir Singstimmen geschrieben),
die wirken, wie wenn man einen Text halblaut fiir sich liest,
und dank einer gleichsam entrindeten, von einer starren
Sinn-Oberfldche befreiten, dabei aber weich und anschmieg-
sam gemachten Musik wird der Horer-Zuschauer besser in
die verborgenen Winkel seines Bewusstseins gestossen und
der Reflexion zugefiihrt. Besser und intensiver als wenn die
Musik auf ihn eindonnern und ihn weichkochen oder auch

1. Zur Zahlensymbo-
lik siehe: Klaus Gamber,
Das Geheimnis der
sieben Sterne. Zur
Symbolik der Apoka-
lypse, Regensburg
1987; O.V. de L. Milosz,
Ars Magna, Paris
1961. Zur Farben- und
Vokalsymbolik (beson-
ders A und O) siehe
Les bijoux indiscrets
(Kapitel XIX) von Denis
Diderot, Edgar Poes
The Pilosophy of Com-
position, Ernst Jiingers
Lob der Vokale, Regar-
der Ecouter Lire von
Claude Lévi-Strauss,
Principi di una scienza
nuova... von Giambat-
tista Vico. Oder Auch
Rimbaud: «Der ich
Rimbaud gekannt
habe», sagt Verlaine,
«weiss, dass es ihm
egal war, ob ein A rot
oder griin war. Er sah
es einfach so. Im Ubri-
gen brauchts dazu ein
bisschen Bluff.» (in
Mon Journal von Pierre
Louys, Paris 2001,

S. 189)

2. Paul Claudel, Paul
Claudel interroge
I’Apocalypse, Paris
1952, S. 36.

3. In Les Tragiques,
Paris 1968, S. 300,
Verse 1021-1022.

4. Siehe Daniel King,
Kasparow gegen Deep
Blue. Die Auseinander-
setzung Mensch
gegen Maschine,
Hollfeld 1999.



Abbildung 1 :

Erste Seite des ersten
Abschnittes von

«22, 13»... das O... (nach
«Das siebente Siegel»

von Ingmar Bergman).
Sie entspricht der sechsten
Partie des Rematch
zwischen Kasparov

und Deep Blue

am 11. Mai 1997

in New York.

File 1: Stimme aus

dem Off; elektronisch
verarbeitet.

W: Position von Weiss.

S: Position von Schwarz.
Zwischen diesen (37,5”...):
Denkpausen von
Kasparov und der
Maschine. Ziffern 2, 3, 2
und Notenlingen:
Taktangaben

(2/8, 3/8, 2/32).

E: bei jedem Zug und
Gegenzug Wechsel der
elektronischen
Konfiguration

(Editions musicales
Durand, Paris 2001 ).

...das O...

File 1 S
I.1 e4

ARE

clbensib B

Trbn.l @

cb.1

m

clb en sib

Tom. 2 =

el

3"

P

3"

Mark ANDRE

f

_m,E;;:.'. F

cb.2

clb en sib

rP
E
dotiona 113
==
b
=]
“E
I
I I
..,,,...._WE” £l
pizz
==

Trbn.1

clb en sib

L
T
s

=

5"

06/07



mit spitzen behandschuhten Fingern brennen wiirde (denken
Sie dabei an Thren Zahnarzt: «Spiilen bitte!»); denn Julien
Gracq sagt es: «Es geht vor allem darum, dass man sich
einklinken kann, hingenbleiben bei einigen Bildern, die
dann — ein immenser Gefiihlskoeffizient — auch alle anderen
elektrisieren konnen; so vermag das Gegebene die ganze
Substanz, die ihm eingepragt ist, freizusetzen, sich ener-
getisch aufzuladen, aufzuheizen, indem die Kontakte ge-
schlossen werden.»’ Mark André hobelt, poliert, insistiert
unermiidlich. Er hat recht. (Er ist ein Unzeitgemdisser).

IIL «...das Ende...» (ca.30’) Von hier an lassen die sechs
Sangerinnen ihren Text gleichzeitig ablaufen: Zwei wieder-
holen «das A und das O», zwei andere nehmen «der Erste
und der Letzte» wieder auf, wihrend die letzten beiden «der
Anfang und das Ende» murmeln, den letzten Abschnitt von
Vers 13. Das sind alle Worte des ganzen Werks. Schmale,
aber starke Worte, sechs Substantive und sechs Artikel.
«Weil alles kiirzer ist als das Wort und die Lippe, die es

will sagen, weil alles tiber seinen Rand zerbricht, zu tief
geschwellt von der Vermischung.» (Gottfried Benn)

In diesem letzten Teil tritt erstmals der Sprecher auf, der
das Kapitel 8 auf deutsch kommentiert: «Und als das Lamm
das siebente Siegel auftat, entstand eine Stille im Himmel etwa
eine halbe Stunde lang.»

Kontrapunktierend kommen die elektronisch behandelten
Kapitel 5, 12 und 13 auf schwedisch dazu, Echos gleich, die
vom spiegelnden Schachbrett zwischen Deep Blue und
Kasparow zuriickgeschickt werden. Gepeinigt war dieser
durch seine zweite Niederlage gegen das mikroprozessorale
Superhirn. Zielt dieses «Handgemenge zweier Labyrinthe»
(André Breton®) auf Bergmanns moralische Glosse: «Der
Ritter spielt Schach mit dem Tod, der Tod féllt den Lebens-
baum, ein armer Mann sitzt auf dem Wipfel des Baums und
ringt die Hénde. Der Tod fiihrt eine Farandole an, die
Richtung Land der Finsternis davonzieht, er hebt seine
Sense wie ein Banner, und seine Schiiflein folgen ihm in
einer langen Sarabande mit einem Narren am Ende. [...]
Adam und Eva entdecken, dass sie nackt sind, Gottes Auge
schielt hinter dem Baum der verbotenen Frucht hervor. [...]
Sieh dein Werk, Siinder, sich, was dich erwartet, wenn du
dich umdrehst, sich den Schatten hinter deinem Riicken»’?
Oder auf jene diabolische, die Ewigkeit ohrfeigende
Ausserung Mephistos an Faust bei Else Lasker-Schiiler:
«Doch tiberstand der Teufel schwierigeres Leid, zumal er
weiss und schwarz spielt mit der Zeit — zu gleicher Zeit»®?
Welch kldglicher Schluckauf ist doch die Zeit, selbst wenn
unser Leben oder auch das Universum nur eine halbe
Stunde dauert! Wir sind ein Augenblick, der erlischt, zu
seiner Zeit natiirlich.

FEUERZINKEN IN DEN AUGEN
DER VERDAMMTEN

Waihrend der zwei Jahre, die Mark André in der Villa Medici
verbringen konnte, vertat er nicht die Zeit damit, wie Goethe
die moderne Stadt zu «schilen», um das antike Rom zu

suchen.” Befeuert von Duns Scot, Nicolas de Cuse und vom
Lutheranismus tiberdenkt, vertieft, erweitert er seine theo-
logischen Uberlegungen der frithen neunziger Jahre; auch
analysiert er seine Zusammenarbeit mit Physikern und
Chemikern u.a. des CERN (ein Ergebnis davon sollte
Modell fiir Orchester werden, 2000 in Donaueschingen auf-
gefiihrt). Bilanz des Komponisten: Lisst sich ein kosmolo-
gisches — und kosmogonisches — Modell entwickeln, das fahig
wire, die Wirklichkeit zu beschreiben? Es muss ein Modell
der Krise sein, gebildet aus Dekonstruktion und Fragmentie-
rung einer Affekt- und Begriffsprache; denn die Beziehungen
zwischen Affekt und Begriff, zwischen Diskordanz und Kon-
kordanz zu problematisieren, heisst, den kompositorischen
Akt selber strukturieren und durch ihn strukturiert werden;
heisst eine Entwicklung akzeptieren, die «in ihrem Wesen
selbstkritisch und selbst-ethisch» ist. Diese Beziehungen
versteht Mark André im Sinne einer musikalischen «Kom-
possibilitdt» («compossibilité», ein Begriff von Jean Duns
Scot aus seinem 7Traité du premier principe) zwischen dem,
was aus dem Endlichen und jenem, was aus dem Unend-
lichen hervorgegangen ist. Schliesslich konnen nur die
Labyrinthe und die deformierenden und reformierenden
Spiegel der Apokalypsen und der Schachbretter eine
zersplitternde Wirklichkeit darstellen (dies ist jedenfalls
Mark Andrés aktuelle Antwort auf die ewige unertragliche
Frage des « Warum mach ich das?»).

Die Apokalypsen, die apokalyptischen Visionen und die
eschatologischen Orgasmen, die von hollischen Vorstellungen
befeuerten Fragmente wuchern und schmieren Blut und
Honig ums Maul. Die Apokalypse ist vor allem anderen
symbolisch, mystisch, wild, exaltiert. Fangen wir an, indem
wir den Begriff definieren. Das altgriechische apokalypsis
(= Entdeckung, Offenbarung) kommt vom Verb apokalyp-
tein (fiir entdecken, enthiillen, entschleiern). Wenn Gott also
als jener betrachtet wird, der den Schleier tiber einem Ende
liiftet, in dem vor Qualen kein Bleiben ist, dann ist die
Prophetie nicht mehr nur hoffnungsvoller Zuspruch fiir
die Zukunft, sondern sie wird apokalyptisch, sie deckt auf.
So etwa, wenn Sokrates den Protagoras drgert: «Komm,
Protagoras, entdecke mir noch eine andere Ecke deines
Denkens.»'’ Oder auch, wenn Philippe Scheeller 1996/97
Vertigo Apocalypsis komponiert, ein Oratorium fiir ge-
mischten Chor, Kammerorchester und Elektronik, ein
einziger Taumel der Enthiillung, des kiinstlerischen Schatfens
und seines unbedingten Mysteriums.

Mit 22, /3 nimmt sich Mark André zum zweiten Mal der
Johannes-Offenbarung an (schon mit ... Als ... und ... Als
II... hatte er 2000 und 2001 deren Text in die Sprache seines
eigenen Denkens tibersetzt), dieser poetischen Prophezeiung
also, die schrecklich und befriedend ist (es lebe die heilige
Liige, die die Vorstellung einer ewigen Vernichtung durch die
einer trunkenen «Zeit in der Holle» ersetzt!), die allgemein
datiert wird auf das Ende der Herrschaft des Domitian
(81-96), die von einem gewissen Johannes, einem Exilanten
auf der Insel Patmos, notiert wurde. Zumindest nimmt man
das an: Man weiss nicht, ob es sich um den ersten Apostel,

5. In Farouche a
quatre feuilles, Paris
1954, S. 112.

6. InLaclé des
champs, Paris 1979,
S8l

7. Ingmar Bergman,
Images, Paris 1992,
S. 221-222.

8. Ichundich, in:
Werke und Briefe,

Bd. 2: Dramen, Frank-
furt am Main 1997,

S. 210.

9. Es wird instandig.
gebeten, Rom, Blicke
von Rolf Dieter
Brinkmann zu lesen,
Reinbek bei Hamburg
1979, ebenso L'apport
de Rome von Nikolaj
Gogol, Paris 1966,

S. 667-767.

10. Platon, Protagoras,
Paris 1967, S. 82.



den Evangelisten, handelt, oder um einen anderen Johannes.
Heute schreiben die meisten Forscher beide Texte der gleichen
johanneischen Schule zu.

Im Judaismus und im frithen Christentum entwickelte sich
bald eine apokalyptische Literatur, vor allem in den ausser-
kanonischen und apokryphen (wortlich ja «verborgenen»,
von den Protestanten «pseudepigraphisch» genannten)
Biichern. Sie entstand am Rand des Schriftkanons, in diversen
Sprachen (griechisch, lateinisch, koptisch, dthiopisch,
aramdisch, hebriisch, georgisch...), ihre Authentizitét bleibt
oft zweifelhaft. Mit ihrem gleichsam anarchischen Wuchern,
mit ihren Spiegelungen und Lichtbrechungen verbreitet sie
die «Mysterien» der unsichtbaren Welt, die Bilder von Alpha
und Omega, das Grauen vor dem Ende, die Beschreibungen
der Holle, des Paradieses, der Auferstehung. Ihre bekann-
testen Erzeugnisse sind: Die Apokalypse des Edra (4. Jahr-
hundert, griechisch und frithbyzantinisch), eine konfuse
zerstiickelte Legende von Ende und Strafe; die Apokalypse
des Petrus (2. und 3. Jahrhundert, griechisch und éthiopisch)
begriindet eine lange Tradition christlicher Jenseitsvorstel-
lungen, die schliesslich ihre Vollendung in Dantes Divina
Comedia findet, zum Beispiel: «Da schien mir, als ob jetzt
der Himmel brannte / Von Sonnenglut, dass Fluss und Regen
nicht / Solch eines Sees Fliche je entspannte./ Des Klanges
Neuheit und das grosse Licht / Entflammten mich so sehr
nach ihrem Grunde, / Dass ich in solcher Schirfe nie
erpicht.»“; weiter schildern uns die Vision des Edra
(2. Jahrhundert, lateinisch) und die Apokalypse des Paulus
(3. Jahrhundert, in acht Sprachen, u.a. griechisch, lateinisch
und arabisch sowie in den regionalen Sprachen des euro-
paischen Mittelalters) detailliert die Ziichtigungen der Ver-
dammten: Drachen, Skorpione und Schlangen, Feuerbdnder
und Tausende glithender Eisen- und Bleibrocken, flammende
Gabelzinken in den Augen... Diese Szenen von Qual und
Versuchung treiben die mittelalterliche Fantasie um, bis hin
zu Hieronymus Bosch, Hans Baldung, Matthias Griinewald,
Urs Graf und Breughel d.A. Die Apokalypse ist aber auch
die Offenbarung des ewigen Lebens, der Skelette der wahren
Sonnen, der gierige Speichel der Lawinen, der Lobeshymnen,
so wie es im 13. Jahrhundert die Glasfenster bezeugen,
eine wahre Theophanie des Lichtes und der Schattenspiele
erweckt die Vision des himmlischen Jerusalem (die westliche
Rosette von Laon etwa, die siidliche von Chartres oder von
Sées, die Fenster von Bourges und Auxerre). Zur gleichen
Zeit entstehen auch die Lancelot-Romane, deren dritter Teil,
die Suche nach dem heiligen Gral, apokalyptische Visionen
enthilt, somit einen mystischen und prophetischen Charakter
gewinnt, dessen Ursprung wohl in den Texten des Johannes
liegt.

Jetzt aber vorwiirts! Uberspringen wir ein Jahrhundert
und gehen zu einem weiteren Meisterwerk, einem der
Gipfelpunkte des Holzschnittes: zur Apokalypse (1496-1498)
Albrecht Diirers, einer Folge von fiinfzehn Holzschnitten
(die lateinischen Texte sind der Vulgata des heiligen
Hieronymus, die deutschen der Bibel Anton Kobergers
von 1483 entnommen). Die dem Siebten Siegel gewidmete

Tafel (ca. 1496 entstanden) ist extrem komplex und vielfiltig.

Dominiert wird sie — trotz der herrischen Prisenz der sieben
Engel — von zwei behandschuhten Hénden, die den Feuer-
berg ins Meer tauchen (vgl. Abbildung 2). Diirers fantastische
Einbildungskraft und seine visiondre Kithnheit werden
erregt durch das «Nahen einer Zeit der Verdammnis»,
durch Krieg und Epidemien, die die deutschen Gebiete
verwiisten, wihrend sich gleichzeitig die Umwélzungen der
Reformation ankiindigen (in seinem Siebten Siegel erinnert
sich Bergmann deutlich an die Zeit, als er selber in die Welt
der «mittelalterlichen Altére, der Kruzifixe, der Glasfenster
und der Fresken eintauchte» — vgl. dazu den erhellenden
Vergleich, den Panofsky zwischen dem Kino und Diirers
Meissel zieht.'?

WARTEN AUF UNSERE VERNICHTUNG

Im 18. Jahrhundert wuchert das Mysterium, die Prophetie,
das Geheimnis von dem, was hinter der «Schwarzen Seite»
liegt, das Geheimnis des «buntgescheckten Emblems» oder
des Harlekin-Kostiims («motley emblem») aus The Life

and Opinions of Tristram Shandy Gentleman von Laurence
Sterne. Hier ist die Apokalypse nur eine metaphorische: Vier
explizite Beziige nehmen Schliisselpositionen ein; ausserdem
gibt es vier implizite Beziige zu den Apokalypsen von Edra
und Baruch (1. Jahrhundert, syrisch). Der Leser aber muss
diese Erzdhlung wegen ihren Briichen, Inversionen, Permuta-
tionen, Iterationen oder Prokrastinationen selber rekonstru-
ieren (er muss den Schleier liiften iiber dem, was auf die
«schwarze Seite» folgt). Auf die gleiche Art ist der Horer
von Mark Andrés 22,73 angehalten, das Werk von seinen
gestammelten, gleichsam verdorbenen, zerschlagenen
Worten, von seinen Stilbriichen, seinen Zeitriickungen aus
zu re-komponieren; dass er dabei die Mittel sparsam anwen-
det, verlangt und fordert beim Horer Konzentration und
Geduld.

Schliesslich kam Voltaire! Voltaire, die Aufklérer, sein
Teeridealismus und seine parodierten Entelechien, das
kleine elektrische Gerédusch des versengten Insekts in seinem
Lackkabinett, Voltaire, der sich im Spiegel seiner Sprache
spiegelt, Voltaire, der ironisiert, der seine Hypotyposen
herausschnellte, der die religivsen durch humane Fakten
ersetzt und feste Uberzeugungen ins Wanken bringt. Fiir
ihn hat jedes Ereignis der religiosen Geschichte seine hin-
reichende natiirliche Erkldrung: «St. Irenéus [...] sagt, er
habe von einem Greis gehort, dass St. Johannes seine
Offenbarung gehabt habe. Aber man warf ihm vor, er habe
geschrieben, es gebe deshalb nur vier Evangelien, weil es
auch nur vier Erdteile und vier Hauptwinde gebe und weil
Ezechiel nur vier Tiere gesehen habe. Er nennt einen solchen
Gedankengang einen Beweis.» '

Zur Romantik liesse sich sagen, dass sie geradezu in der
Apokalypse geboren war — unter dem Einfluss der Bibel-
tibersetzungen, der Apokryphen und des post-christlichen
Gnostizismus entstand ein Genre christlicher Literatur und
Kunst, das sich dieser Texte bediente. Beispiele: Victor Hugo

11. Dante, in: Die
Géttliche Komddie.
Das Paradies, |. Ge-
sang, Verse 79-84.

12. Erwin Panofsky,
«Style et matiere du
septieme art», in: Trois
essais sur le style,
Paris 1996, S. 109-
145. Nicht zu ver-
gessen auch The Life
and Art of Albrecht
Diirer, Princeton 1943;
2. reividierte Auflage
Oxford 1945.

13. Im Artikel «<Apoca-
lypse», Dictionnaire
philosophique, Paris
1964, S. 47.

08/09



(La fin de Satan), William Wordsworth (The Prelude, Book X),
John Martin (The Fallen Angels entering Pandemonium),
William Blake (Das siebenkopfige Ungeheuer).

Doch kiirzen wir diese Aufzdhlung ab — diese Sauce der
Nichtigkeiten — und gehen zu den apokalyptischen Erfah-
rungen der modernen Kriege: Fiir Trakl ist alles von Grund
auf verdorben («Alle Straen miinden in schwarze Verwe-
sung»'"), dann gibt es weiter Apollinaire, Celan, Borchert,
Boll, Arno Schmidt, Primo Levi, Georg Heim, den
«apokalyptischen Pudding» Adolf Endlers, das Ende des
Voyage au bout de la nuit, den Morgen des 11. September
2001." In der Malerei gibt es Picassos Guernica (und Alain
Resnais’ gleichnamigen Film), Anselm Kiefers erstaunliche
Pyramide Dein und mein Alter und das Alter der Welt, eine
19 Meter lange, Ingeborg Bachmann gewidmete Leinwand,'®
und die Werke von Jorg Immendorf. Im Kino Christopher
MacLaines The End,James Camerons Terminator und...
Apocalypse Now von Francis Ford Coppola. Maurice Blan-
chot findet in seinem Kommentar zu Jaspers die Apokalypse
enttduschend, denn wihrend der atomar veréingstigte
Mensch es geschafft hat, «mit wunderbarer schrecklicher
Gewalt sich selber umzubringen, und |[...] das irdische
Leben auszuloschen, so kann er doch nichts im Universum
ausrichten»'”. [llustrationen dazu gibt es auch: jene
«verkirchlichte» von Clovis Trouille mit der Atomisierten
Parade (1951) (vgl. Abbildung 3), oder jene mit Feuer und
Schwert von Andy Warhol, Atomic Bomb (1965).'® Gilles
Deleuze soll den Halbschluss markieren: «Die Apokalypse
ist zweifellos das erste Programmbheft zu einem grossen
Schauspiel. Der kleine und der grosse Tod, die sieben
Siegel, die sieben Posaunen, die sieben Schlige, die erste
Auferstehung, das Millennium, die zweite Auferstehung,
das jiingste Gericht: Alles ist da, was es braucht, um die
Aufmerksamkeit zu wecken und zu fesseln. Eine Art Folies-
Bergere mit himmlischer Stdtte und infernalem See des
Leidens.»"

DIE ERSTEN THAUMATURGEN

Wie wir gelesen haben, verteufelt Mark André die Maschine
mit ihren Silikongehirnen keineswegs, wirft ihnen nicht ihr
unzulidngliches Wesen oder ihre Unfdhigkeit zum trunkenen
Siegestaumel vor. Er glaubt an die Synergie Mensch-
Maschine, die fiir Leben, Kunst und Wissenschaft niitzlich
sein kann: Er glaubt an eine Anderung des Denkens, an
eine neue Form des Geistes, denn: «Die Frage nach dem
Bewusstsein steht im Zentrum der Forschungsprotokolle
der — wie man sie frither nannte — exakten Wissenschaften.
Die Informatik etwa stellt mindestens ebenso viele Fragen
an den heutigen Menschen, wie sie Antworten gibt.»
Ohne die Maschinen, ohne digitale Modelle sind tat-
sdchlich keine Darstellungen der Welt moglich, weder in
der Kosmologie (der Teilchen) noch in der Astrophysik
(der Neutrinos) noch in der Biotechnologie oder der kiinst-
lichen Intelligenz. Ohne Maschinen? Ha! Da gibts kein
Picknick in den Sternen mehr, kein elektronisches Musik-
studio! Keine Automaten, keine Androiden, keine Roboter,
und auch kein Deep Blue!

Wie sind eigentlich all diese einstigen Utopien Wirklich-
keit geworden? Wie ist dieser intellektuelle Umsturz
geschehen, den manche als ebenso wichtig einschitzen wie
jenen, der einst auf die kopernikanische Astronomie und die
galildische Physik folgte, nur dass es sich diesmal um den
direkten Zugriff auf die Welt unseres Denkens, unserer
Intelligenz, unseres Bewusstseins handelt, auf eine Welt also,
die so lange als menschliche Exklusivitit betrachtet wurde?
Wie ist der Mensch so weit gekommen, dass er durch die
Ankiindigung menschlicher Klone und die Betrachtung
des Lebens als DNA (der Embryo ist ein Ding) die Trans-
zendenz in Frage stellen, kalibrieren konnte? Ist «Gott in
der Reparatur»*? Wie ist diese anthropologische Mutation
passiert? Diese Schematisierung des Universums durch
Algorithmen (nichts Gekiinsteltes liegt in diesem Ausdruck:

14. «Grodek», 1914,
in: Georg Trakl, Die
Dichtungen, Salzburg
1963, S. 197.

15. Zum erinnernden
Vergleich: «Unser
ureigenes Ziel ist es,
zu zerstoren: eine
schreckliche, unbarm-
herzige, totale, univer-
sale Zerstoérung.»
(Sergej Netschajew
1868 im Catéchisme
révolutionnaire, in:
Jean Barrué, Bakounine
et Netchaiev, les
Cahiers Spartacus,

n° 43B, Paris 1971,

S. 66.)

16. Reproduziert bei-
spielsweise in Anselm
Kiefer. Die sieben
HimmelsPalaste 1973-
2001, Fondation
Beyeler, Basel 2001.

17. Maurice Blanchot,
«’Apocalypse décoit»,
in: Lamitié, Paris 1971,
S. 118-127.

18. Trouille in Jean-
Marc Campagne,
Clovis Trouille, Paris
1969, S. 50. Warhol in
Christoph Geissmar-
Brandi und Eleonora
Louis (Hg.), Glaube
Hoffnung Liebe Tod,
Graphische Sammlung
Albertina, Kunsthalle
Wien 1995, S. 165.

19. Gilles Deleuze,
«Nietzsche et saint
Paul, Lawrence et
Jean de Patmos», in:
Critique et Clinique,
Paris 1993, S. 50-70.

20. Epigraph zu L'école
des cadavres von
Louis-Ferdinand Céline,
Paris 1938.



Abbildung 3 : :)a/’ bﬁé
Clovis Trouille ﬁ

(1889-1970): Crgl
«La parade :
atomisée» (1951;
73 x 60 cm).
Titel und Bild
suggerieren eine
Mystifikation.
Es gibt keine.
1930 von den
Surrealisten
entdeckt und
von ihnen
gefeiert, ist
Trouille der
Schopfer von
rund 200 Bildern
voller Feinheiten
und Esprit.

wir denken und arbeiten in Algorithmen, das ist alles)?
Greifen wir einige Momente aus dem Fluss der Zeit heraus.

Wir wollen ihn nicht bis zur Ursprungsquelle verfolgen, bis
zu den archaischen Zeiten, als bewegliche Masken in magi-
schen Handlungen, Totemténzen, Initiations- und Begrébnis-
ritualen erstmals auftauchten, als die thaumata-Produzenten
(Alexandriner, Griechen) dank verschiedener Erfindungen
(bewegliche Gelenke, Sprungfedern, Siphons) ihre ersten
kiinstlichen Menschen-Automaten fertigstellten (in denen
tote Seelen wohnten, doch sind nicht die Toten selber um-
gekehrte Thaumaturgen?). Doch wir miissen Heron von
Alexandria und seinen Aufsatz Uber die Automaten er-
wihnen, sowie einen gewissen Iraker namens al-Djazari, der
im 8. Jahrhundert ein «Buch iiber die Kenntnis intelligenter
mechanischer Apparate» verfasste und, basierend auf der
Hydraulik des Ktesibios, eine Fiirstenfeier herstellte, eine
Maschine, deren Ton durch eine Wasserorgel produziert
wird.

Uberspringen wir hier wieder ein paar Jahrhunderte, und
so gelangen wir zu Rabelais (der das Wort «Automat» im
14. Kapitel seines Gargantua erscheinen ldsst: «.. .kleine
Maschinchen, die sich selbst bewegen...») und zu seinem
Menschen, auf dessen Korper Hebel, Rollen, Seile, Filter
wimmeln. Weiter Decartes’ Tiermaschinen, die, seelen-
und gefiihllos, von heftigen Gegensitzen geprigt sind:
«Maschinen, die mich lieben», schreibt Mme de Sévigné an
ihre Tochter,”! «eifersiichtige, dngstliche Maschinen: Lachen
Sie nur iiber uns, Descartes hat nie behauptet, dass wir es
glauben sollen.» Dennoch malt er sich einen weiblichen
Automaten, Francine, aus, und es kiindigt sich der Moment
an, wo der Maschine eine Seele zugesprochen wird. (Natiir-
lich denken wir auch an E. T.A. Hoffmanns lebendige Puppe
Coppelia aus Der Sandmann — der Vollstindigkeit halber
auch an Delibes Clément-Philibert, genannt Leo — und an
die lebende Glockchenpuppe aus Clemens Brentanos
Gockel, Hinkel und Gackeleia, ebenso aber auch an L'Eve

future von Villiers de I'Isle-Adam, der nur «fiir Menschen

21. Am 23. Marz 1672.
ausserhalb seelischer Reichweite» schrieb. (Unter psychiatri-
schem Blickwinkel schliesslich gibt es die Lebensmaschinen,
die Gehautomaten, als welche 1894 V.C. Dubourdieu die
«Degenerierten» mit ihrer « Dromomanie», ihrem krank-
haften Lauftrieb, bezeichnet, die Prostituierten und die
Gauner also, die Zolibatdren, die Taylorisierten, die Arbeits-
losen.)

Zusammen mit dem Fortschreiten des Unglaubens tauchen
weitere Maschinen auf, «Machines célibataires» genannt, wie
etwa die Figuren bei Jacques de Vaucanson (Le joueur de
flite traversiere, das empirische Modell zu seiner akustischen
Theorie der Flote — der ersten zu diesem Thema iibrigens —,
Voltaire qualifizierte es als Rivalen des Prometheus), weiter
die Androiden von Pierre Jaquet-Droz (Le joueur de clave-
cin, eine Musicienne, eine Organistin, deren Augen die
Bewegungen der Finger verfolgen konnten und deren Busen
mit der Musik wogte), vor allem aber natiirlich der Tiirkische
Schachspieler des Baron Wolfgang von Kempelen: Dieser
war allerdings mehr Taschenspielertrick als Technologie,
aber er hat wihrend seiner langen Karriere immerhin
Friedrich den Grossen, Napoleon und Charles Babbage
geschlagen. Leonard Milzel hat diesen falschen Automaten
(«belebt» wurde er durch einen im Innern der Kiste ver-
steckten Kleinwiichsigen) in Amerika vorgefiihrt, und
ein Jahrhundert spéter kitzelte er die Neugier Edgar Poes
— fiir den denkende Maschinen nur unreine Maschinen sein
konnten —, der den Betrug dann allerdings aufdeckte.

Das 18. ist das Automaten-Jahrhundert par excellence,
ambivalent und galant, wechselnd zwischen Libertinage und
der schwarzen Perversion der Revolution. So verfolgt der
alte ungarische Baron von Olnitz, ein Chemiker und Lebens-
kiinstler, die schone Pauliska, um sie in die Liiste einer
«modernen Perversitét» einzufithren, und er vertraut sie
einem irren Forscher an, der sie schliesslich zusammen mit

zwei anderen Opfern (sic!) zu einer «<immensen elektrischen 10/11



Maschine» mit erquickender erotischer Wirkung verkuppelt;
die Frauen — nackt, kurvenreich und lasziv — reiben ihre
Korper gegen ein grosses Glasrad und sammeln dabei die
notige Energie fiir das Vergniigen dieses sehr polymorphen
Perverslings.?? Derartiges lyrisches Feuer wird spiter einen
Jarry iiberzeugen, einen Roussel, Marcel Duchamps dagegen
wiirde in der Raserei seiner Trunkenheit doch lieber «einen
Transformator» erfinden, der «dazu bestimmt wire, die
kleinen verschwendeten Energien zu nutzen wie: den
Druck-Uberschuss beim Driicken eines elektrischen Knopfs /
das Ausatmen von Tabakrauch [...] / das Lachen / das

Fallen von Trdnen [...] / die Ohnmacht / Pfeifen und Singen /
die Seufzer etec.»?

DIE COMPUTERISCHE ONTOLOGIE:
EIN QWERTISCHER LAPSUS (AUF DER
TASTATUR)

Und... war da nicht noch diese jiidische Legende vom Lehm-
automaten? Der Golem? Jajaja! Wir kommen ja schon zu
ihm: Er regte einen Film von Paul Wegener (1920) und eine
Kammeroper des Englidnders John Casken (1986-1988) an;
in ihm konnen wir auch das ideelle Roboter-Modell zu Karel
Capeks Drama Rossum’s Universal Robots oder RUR (1921)
erkennen, wie denn Capek den Begriff aus dem tsche-
chischen Wort fiir (Zwangs-)Arbeit robota iiberhaupt erst
geschaffen hat. Und natiirlich wenden sich die kiinstlichen
Arbeiter gegen ihre Schopfer (bemerkenswert ist, dass der
Roboter, im Gegensatz zum Automaten, meist nicht ein
Unikat ist). Jedenfalls waren damit die Probleme der mecha-
nisierten Arbeit und der kiinstlichen Intelligenz lanciert.

Bis die kiinstliche Intelligenz Mitte des 20. Jahrhunderts
erschien, brauchte es allerdings fast hundert Jahre an Ent-
wicklung. George Boole (fiir die Logik) und Charles Babbage
(fiirs Rechnen) erforschten das Terrain, das spater von diver-
sen Nachfolgern besetzt wurde: von Alan Turing und seinem
nur in der Vorstellung konzipierten zelluldiren Automaten
(er enthielt eine Art Band mit unendlich vielen quadratischen
Kistchen, die Anweisungen zur Problemlosung enthielten
und eines nach dem anderen abgetastet wurden, worauf die
Maschine das Problem 10ste; sie konnte also alles berechnen,
was liberhaupt berechenbar ist, sie war ein «universeller»
Automat), von Claude Shannon mit der Informationstheorie,
spater von Norbert Wiener mit der Kybernetik (die am An-
fang einer Vielzahl heutiger Uberlegungen zur Komplexitit
steht), von John von Neumann mit der Theorie des sich
selbst reproduzierenden Automaten, vom Neuropsychiater
Warren McCulloch, von den Anthropologen Margaret Mead
und Gregory Bateson usw.

Nun (1946) konnen die Computer also erscheinen und
gleich nach ihnen die ersten digitalen Simulationen. So ge-
lingt es 1965 den Forschern des Projekts Dendral, komplexe
Uberlegungen zu chemischen Strukturen zu automatisieren;
2000 macht sich der Sony Dream Robot (50 cm, 5 kg) als
erster humanoider Roboter, der zwar nicht dank zentraler
Intelligenz, aber dank unabhéngiger Module motorische
und kognitive Féahigkeiten (Wahrnehmung und soziale Inter-
aktion) besitzt, auf seinen langen Weg in die noch ferne
Autonomie. Noch heute aber sind zahlreiche Vorgiinge, die
wir problemlos meistern (das Gesicht eines Freundes wie-
dererkennen zum Beispiel) praktisch nicht in automatische
Rechenvorginge umzusetzen: Weil wir nicht wissen, wie wir
es tun. Die Korrekturprogramme Thres Computers beispiels-
weise liefern nur brauchbare Resultate, solange sie sich auf
das Gebiet beschranken, fiir das sie geschaffen wurden,
flexibel sind sie nicht (um fehlerfrei zu schreiben, vertrauen
Sie besser der Harddisk in ihrem Schédel). Es gibt also

Grenzen, die die kiinstliche Intelligenz, das kiinstliche
Leben, die Maschine nicht werden tiberwinden konnen:
Solche Grenzen sind und waren Mythen, von denen einige
bis zu den Wurzeln unserer Zivilisation reichen und in die
Geschichte des Denkens und der Philosophie via Hobbes
und Leibniz bis zu Platon eingreifen. Der élteste und
berithmteste Informatik-Mythos ist denn auch jener, der der
Maschine Denkfihigkeit abspricht: «Man muss im Ubrigen
zugeben, dass die Wahrnehmung und was von ihr abhingt,
mit mechanischen Argumenten nicht zu erkliren ist, das heisst
durch Figuren und Bewegungen. Eine Maschine, die denken,
fithlen, wahrnehmen konnte, miissten wir uns in ihren
Proportionen vergrossert so vorstellen, dass wir sie betreten
konnten wie etwa eine Miihle. Doch wir wiirden darin nur
aufeinander geschichtete Einzelteile finden und niemals
etwas, was die Wahrnehmung erkliren konnte.»** Von 1990
an freilich sprach man plotzlich von einer Computer-
Ontologie, von einem sensitiven Rechenparadigma, von sich
erinnernden Verkabelungen und gefeedbackten Stimuli.
Hier beginnt meine Kritik des reinen Horens zu wanken,
und meine Kommata knirschen.?

«EWIGER SEGLER BLAUER
UNBEWEGLICHKEITEN»

Uberlegungen sind berechenbar. Denkstrategien kénnen in
einfacheren Zusammenhédngen angewendet werden, wie
schon seit langem beispielsweise im Damespiel, Bridge,

Go, Schach. Einen Computer sich frei mit dem Schachwelt-
meister messen zu lassen, war das gewagteste Unterfangen,
das von der mittlerweile vierzigjahrigen Informatik geleistet
wurde. Mit dem Superrechner Deep Blue, einem kyberne-
tischen Monstrum der amerikanischen Firma IBM wurde es
Wirklichkeit. Uber 200 Millionen Positionen konnte der
Computer pro Sekunde berechnen — drei sein menschliches
Gegeniiber (am Projekt des Systems RS/6000 arbeiteten die
Informatiker Feng-Hsiung Hsu, Murray Campbell, Joe Hoane
und Jerry Brody, geleitet wurde es von Chung-Jen Tan).

Der futuristische Alptraum von Stanley Kubricks Space
Odyssee 2001 (auch Kubrick war wie Nabokov ein starker
Schachspieler, wie tibrigens auf Musikerseite auch Duke
Ellington, wenn er seine Arrangements mit Charlie Mingus
und seinen Fabeln traf), der bedngstigende Traum ersteht in
HAL, dem Supercomputer des Forschungsraumschiffs, der
zuerst den Captain im Schach schldgt und dann das ganze
Raumschiff in Besitz nimmt; als er zu geféhrlich wurde, zog
man ihm den Stecker aus (totete ihn?); hier war die schopfe-
rische Intelligenz dazu verdammt, ihre eigene Schopfung zu
zerstoren.

Fiir alle Schachbegeisterten bedeutete der Wettkampf ein
wahres Erdbeben, umso mehr als zahlreiche ziemlich stark
spielende Computer in der Offentlichkeit schon weit ver-
breitet waren. Nichtsdestoweniger machte man sich noch
lustig tiber die kurzatmige Taktik, tiber verfehlte Endspiele,
iber lausige Strategien. Tatsdchlich umfasst eine Schach-
partie drei Phasen: Eroffnung, Mitte und Endspiel. Wihrend
die beiden dusseren Teile zum Repertoire gehoren, aus-
giebig kommentiert werden und auswendig gespielt
werden konnen, bleibt die zentrale Phase als einzige frei.
Die Entwicklung der Méglichkeiten von menschlichem und
maschinellem Gedéchtnis fiihrt dazu, dass diese mittlere
Phase immer kiirzer wird (wie auch beim Bridge), und zwar
so sehr, dass die vielen Milliarden Moglichkeiten immer
stiarker eingeschriankt werden — und dies ist ja auch das Ziel.
Go dagegen ist praktisch vom ersten Zug an frei, da man
seine Steine setzen kann, wo man will. Es gibt keine
Ausgangsposition: Das Go-Bang (das Brett) ist leer. Die

22. Jacques-Antoine
de Révéroni Saint-Cyr,
Pauliska ou La per-
versité moderne,

Paris 2001.

23. Marcel Duchamp,
Duchamp du signe,
Paris 1994, S. 272.

24. Gottfried Wilhelm
Leibniz, La monado-
logie (§ 17), Paris 1991,
S. 132-133.

25. Die kognitive Neuro-
psychologie hat nichts-
destotrotz angefangen,
eine Beschreibung
eines «Geist-Hirn-
Korpers» zu entwerfen,
in dem die Gefiihle
eine wesentliche Rolle
spielen. Vgl. dazu
Antonio Damasio und
seine Theorie der
somatischen Marken
in L'erreur de Descartes.
La raison des émotions,
Paris 1995.



Steine werden nicht gefithrt: Man setzt sie, das ist alles. Es
gibt auch keine Regeln (tatsdchlich gibt es eine einzige, die
dazu dient, dass das Spiel nicht blockiert wird: Man darf
nicht die Umkehrung dessen tun, was der Gegner unmittel-

bar zuvor getan hat, denn er konnte das gleiche wiederholen,

so dass das Ganze sich im Kreis dreht). Ein einziges Prinzip
gilt: Jeder eingekreiste Stein gilt als genommen. Und ein
daraus logisch folgendes Prinzip: Jede Gruppe von Steinen,
die eine Kette bilden, muss in ihrer Mitte freie Positionen
haben, ihre «Augen», die verhindern, dass der Gegner
einen Teil oder das Ganze der Kette fangen kann, er gilt
also als uneinnehmbar. Schach dagegen beruht auf der Idee,
reiche Eroffnungsmoglichkeiten zu haben: Man besitzt
sechzehn Steine, man verliert sie einen nach dem andern,
und zuletzt gewinnt der stdrkste, der beste Spieler. Im Go
ist das Verlieren nicht so klar: Die Partie endet bei gegen-
seitigem Einverstdndnis, wenn es nichts mehr zu tun

gibt, nichts mehr zu fangen oder zu setzen. Schach ist

ein abendldndischer Traum: alles weiss / alles schwarz,
verlieren / gewinnen, Anfang und Ende, der Starke frisst den
Schwachen usw. Go ist orientalische Wirklichkeit: komplette
Geschmeidigkeit, absolute Freiheit, totale Leere. Es kann
ausserordentlich hartnidckigen Hass zwischen den Spielern
auslosen.?

Doch zuriick zu Deep blue: Er wurde zum Meilenstein der
Schachgeschichte — und der Geschichte des Denkens und
des Geistes in der Erforschung der kiinstlichen Intelligenz —,
als er Kasparow in der ersten Partie des Matchs von 1996
besiegte. Das Ereignis wird bis zur Neige medial verwertet
— die IBM-Aktien steigen — die ganze Welt spricht davon, die
Presse, Fernsehen, Internet, Millionen und Abermillionen
von Menschen interessieren sich fiir ein Spiel, das alles
andere als einen leichten Zugang erlaubt (Goethe sieht im
Schach einen «Experimentiertisch des Gehirns»), was auch
Mark André ausnutzt, um die wesentlichen Fragen von
heute zu stellen, jene nach der Beziehung Mensch — Maschine
oder nach der moglichen Herrschaft eines kiinstlichen tiber
das menschliche Hirn. Kurz, Kasparow geht in Fiihrung und
gewinnt die ersten sechs Partien 4 zu 2. Aber er wird hart
rangenommen von dieser kalten, scharfen Kiinstlichkeit: Es
geht ihm ans Lebendige, und seine Menschenehre gebietet
ihm, die Maschine nicht nur zu schlagen, sondern sie direkt
auf den Schrottplatz zu schicken.

Ein Jahr spéter ist Rematch in New York. Kasparow sieht
sich einem neuen Gegner gegentiiber, einem verbesserten
Modell, ausgeriistet mit zusatzlichem human input, fahig
50 bis 100 Milliarden Ziige in drei Minuten zu berechnen,
getauft — ironischerweise von amerikanischen Journalisten —
auf den Namen Deeper Blue. Obwohl «der Computer
manchmal sehr menschliche Ziige spielt», wie Kasparow
zugibt, gewinnt die unerschiitterliche Maschine, die weder
Ermiidung noch Konzentrationsprobleme kennt, zuletzt
gegen den bis dahin unbesiegbaren menschlichen Spieler,
der in einem fliichtigen, apokalyptischen letzten Anlauf bei
der sechsten Partie zusammenbricht. Die Zeit steht still. Das
Nichts gleisst. Orpheus’ Blut ist erstarrt. Gedréngte Abge-
schiedenheit ist unertrigliche Freiheit. Es ist, was Nietzsche
einen Tanz in Ketten nennt.

Bei IBM herrscht Riesenjubel! Das Wall Street Journal
schiitzt den Publizitdtsaspekt des Matchs auf einen Wert von
100 Millionen Dollar. (Schon als im 18. Jahrhundert der
automatische Webrahmen Vaucansons aufkam, erwies sich
die epistemologische Problematik der Grenzen mechanischer
Simulation als unaufloslich verkniipft mit einem ganzen
Fragenbiindel aus dem sozio-tkonomischen Bereich.) War
das Ganze nun wirklich eine so bedeutsame Angelegenheit?
Hat die Menschheit die Partie verloren? Nein. Die Kraft des

Computers stammt von jenen, die ihn programmierten; er
macht nur, was man von ihm verlangt: namlich rechnen in
phidnomenaler Geschwindigkeit. Intelligenz aber? Ach wo!
Er weiss ja nicht, dass er Schach spielt. Er weiss nicht, dass er
gewinnen will. Er weiss nicht, was gewinnen bedeutet. Er
kennt nicht eine einzige Bedeutung der Manipulationen, die
er ausfiihrt. Er ist eine Maschine, die auf Manipulationen mit
Manipulationen reagiert. Er produziert nichts, reproduziert
bloss Simulationen, kann Scheinhandlungen nicht erkennen.
Ist er also wie der finstere Tod mit dem Totenschédel des
Siebten Siegels, der eine weisse Clownmaske tragt? Oder:
«Das Weiss, zernagt von tausend schwarzen Einwirkungen,
die sein Weiss immerhin anerkennen, scheint zuletzt so
schwarz, dass im gleichen Moment das Weiss seinerseits am
Schwarz nagt — bis man nicht mehr urteilen kann.»*’ Wir
brauchen unser Schach, sei es kiinstlerisch oder kiinstlich,
wir brauchen unseren Tod, um zu leben. Der Tod ist unser
Spiegel, unser Echo, unser Schreien und Fliistern. Jenes, das
fiir unsere Ohren die Worte der Apokalypse de-komponiert.
(Aus dem Franzosischen von Michael Eidenbenz)

26. Diese lange,
absolut notwendige
Klammer ist die Frucht
eines personlichen
Gesprachs mit
Jacques Drillon,
einem feinen Kenner
des Go-Spiels. Unter
anderem.

27. Alexandre Vialatte,

Mon Kafka,
Paris 2001, S. 64.

12/13



	Spiegelschach : unzeitgemässe Vorbemerkungen zu "22, 13" von Mark André

