
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2002)

Heft: 74

Artikel: Spiegelschach : unzeitgemässe Vorbemerkungen zu "22, 13" von Mark
André

Autor: Weid, Jean-Noël von der / Eidenbenz, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SPIEGELSCHACH
Unzeitgemässe Vorbemerkungen zu «22,13» von Mark André

VON JEAN-NOEL VON DER WEID

Abbildung 2 :

Albrecht Dürer:
«Die sieben

Trompetenengel»

(Holz, um 1496,

39,2 x 21,9 cm).

In der Johannes-

Apokalypse heisst es:

«Und als das Lamm
das siebente Siegel

auftat, entstand eine

Stille im Himmel
etwa eine halbe

Stunde lang. Und ich

sah die sieben Engel,

die vor Gott stehen,

und ihnen wurden

sieben Posaunen

gegeben.» Gemäss

Panofsky soll dieses

Bild wegen der

dichten Komposition
und einer

Bildinschrift den

Anfang von Dürers

Beschäftigung mit
der Apokalyps

markieren.



«[...] the many opinions, transactions and

truths which still lie mystically hid under
the dark veil of the black one.»

Laurence Sterne : Tristram Shandy

Es ist die Zeit des Kniefalls. Der selbstbetrügerischen

Hingabe an den Terrorismus der Virtualität (der schlimmer
ist als der reale). Der ausgetrockneten Sehnsüchte. Der an

die Leine genommenen Galaxien. Wir hören das Rauschen

unseres Blutes nicht mehr, unsere Träume gackern sinnlos

durcheinander, unser Innerstes präsentiert sich stolz in der

ganzen Obszönität seiner Nacktheit, dabei sind wir grau
geworden, flach, ohne Ekstase. Das Schöpferische? Es

feilscht und schachert mit seinen Geschäftchen, bar jeder
Fähigkeit, noch zu überraschen. Die Musik dümpelt in
tonalen toten Gewässern, zappt wie ein schlappes Maschinengewehr

nach ebenso verlogenen wie austauschbaren

Klängen, spuckt nichtssagende Zitate aus, zermanscht

spektrale Maulwurfshügel, poliert ihr mystisches Falschgeld,
bastelt senile Hip-Hip-Hops, schreckt auf, wenn längst

vergessene Ziele sie antippen; eine frivole Selbstbespiegelung,
ein gemeiner Threnos, bleibt sie stumpf und ohne jede
Evidenz.

Einige wenige aber bleiben glücklicherweise jung und

verweigern sich dieser kläglichen Situation, lehnen es ab,

nur Lametta der Geschichte zu sein, schwenken ihren bunt

bemalten Hiatus, verblüffen mit priapischem Feuer,
entkommen der Verdinglichung. Ihr Ziel: Sich vom Muster der

Gewohnheiten loszusagen, den Horizont zu öffnen, neue

Welten zu entwerfen, neue kompositorische Perspektiven in

Angriff zu nehmen. Leben. Dünne, gewaltige Notenblätter
sind dies, zäh und voll, seltsam unzugänglich durch ihre

Dichte.

Ein Komponist, der neue Nervenbahnen durch diese zum

Stillstand gekommene Kunst zieht, der ihrer Krise zu
entkommen wünscht, der ihr ursprüngliches Leuchten undurchdringlich

machen will, ist ohne jeden Zweifel Mark André.
Für diesen Mann ist das Mysterium ein lösliches Gift; er
weiss: ohne Mysterium, ohne Schatten des Daseins kein

Leben für niemanden. Das Stück, das er derzeit komponiert,
heisst 22,13 (gemeint ist Kapitel 22, Vers 13 der Apokalypse
des Johannes) und gehört zu einem noch nicht leicht erfassbaren

Genre: Es ist Musiktheater, eine Art Passion, eine

kommentierte Lesung mit dramatischen Bezügen (weiter
unten wird dies zu präzisieren sein). Auf jeden Fall ist es eine

klingende, polyphone Dramatisierung des Virtuellen, die auf

drei Säulen beruht: auf Texten aus der Apokalypse in jenen
beiden Sprachen, die für Mark André das denkbar schönste

Klangmaterial abgeben: deutsch und schwedisch. Damit
ist auch der Bezug zur zweiten Säule hergestellt: Ingmar

Bergmans Film Das siebte Siegel (Det Sjunde inseglet, 1956

produziert, im gleichen Jahr, in dem L'ère du soupçon von
Nathalie Sarraute erschien). Die dritte schliesslich ist das

Schachduell zwischen Garry Kasparow und Deep Blue, dem

IBM-Supercomputer, genau genommen geht es um die

Partien 6 und 2 des Rematch, gespielt am 11. und 4. Mai 1997,

beide von Kasparow nach dem 19. bzw. 45. Zug aufgegeben.

MATERIAL, STRUKTUR, HERMENEUTIK

Zwei Soprane, vier Alte, ein Sprecher und ein Instrumentalensemble

bilden die Besetzung von 22,13; sie sind folgender-
massen aufgeteilt:

- Gruppe 1: Sopran, Kontrabass, Bassklarinette, Posaune,

Klavier, Schlagzeug, Bassflöte, Alt.

- Gruppe 2: Alt, Bassflöte, Schlagzeug, Klavier, Posaune,

Bassklarinette, Kontrabass, Sopran.

- Gruppe 3: Bassposaune, Cello, Alt, Schlagzeug, Harfe,

Fagott.

- Gruppe 4: Fagott, Harfe, Schlagzeug, Alt, Cello,Tuba.
Das Werk umfasst drei Teile:

I. «...das O...» (ca. 22'; komponiert, uraufgeführt 2001

anlässlich von «Neue Werke junger Komponisten für
Musiktheater» in der Frankfurter Oper). Vier Sängerinnen
murmeln, hauchen, flüstern, lispeln auf deutsch die ersten

Worte von Vers 13, Kapitel 22: Ich bin das A und das O, der

Erste und der Letzte, der Anfang und das Ende. Währenddessen

fügen vier Lautsprecher auf schwedisch (vgl. Abbildung

1), immer noch verschluckt gemurmelt, in polyphonen
Akkumulationen (bis zu 16 permutierende Stimmen) die

fünf ersten Verse von Kapitel 8 der Apokalypse bei. Trotz
der Materialdekonstruktion und obwohl diese Texte wie jene
der vier Sängerinnen praktisch unverständlich sind - für alle!

auch für Magdalenier und Kasuaren -, lassen gewisse

Betonungen und Akzente die engere Bedeutung, den

vitalen Charakter einiger Worte erahnen, ähnlich etwa dem

Swnn de Prst bei Roger Nimier. Jedenfalls aber besteht

offensichtlich keinerlei Zusammenhang zwischen dem Sinn

eines Wortes und seinem Klang. Es gibt also auch keine

musikalische Analogien.
Och när, Lammet brät det sjunde inseglet, uppstod i him-

melen en tystnad som varade vid pass en halv timme (etc.):
Das «sagt» auch eine Stimme im Off zu Beginn von
Bergmanns Das siebte Siegel, während am Meeressaum das

Schachspiel anhebt zwischen einem mysteriösen, schwarz

gekleideten Spieler, dem Tod, und Antonius Block, dem aus

dem Heiligen Land in eine von der Pest verwüstete Gegend

zurückgekehrten Ritter (zur Zeit der Dreharbeiten hörte

Bergmann von seinem «gigantischen Grammophon» in der

Aufnahme mit Ferenc Fricsay Carl Orffs Carmina Burana, 0 4/05



die nach Ansicht des Regisseurs auf «Strassenliedern aus

den Jahren des Kriegs und der Pest» beruhen).

Auf deutsch: «Und als das Lamm das siebente Siegel auftat,

entstand eine Stille im Himmel etwa eine halbe Stunde

lang. / Und ich sah die sieben Engel, die vor Gott stehen, und

ihnen wurden sieben Posaunen gegeben. / Und ein anderer

Engel kam und trat an den Altar und hatte ein goldenes

Räuchergefäss; und ihm wurde viel Räucherwerk gegeben,
dass er es darbringe mit den Gebeten aller Heiligen auf
dem goldenen Altar vor dem Thron. / Und der Rauch des

Räucherwerks stieg mit den Gebeten der Heiligen von der

Hand des Engels hinauf vor Gott. / Und der Engel nahm

das Räuchergefäss und füllte es mit Feuer vom Altar und

schüttete es auf die Erde. Und da geschahen Donner und

Stimmen und Blitze und Erdbeben.» Hören wir genau!
Sieben1 Posaunen werden also ertönen! Claudel sagt dazu:

«Die Siegel haben sich beim Nahen des Lammes von selber

aufgelöst, als ob sie von innen gedehnt, gebläht worden

wären. Die Posaune dagegen ist ein Satz, die Intonation
einer bestimmten Proposition, eine determinierte Handlung,
die von aussen kommt; sie zerreisst, indem sie Vibrationen
auslöst, sie fordert auf, sie zitiert, sie setzt in Bewegung, sie

leitet ein, und der vergoldete Rand ihres Schallbechers im

Himmel zeigt uns den Neumond an.»2

So weit, so gut. Und jetzt? Was tun? Die Hölle fürchten?

Den Teufel, den «Kerkermeister des Unwiderruflichen»

(Léon Bloy)? Schon lange, seit Agrippa d'Aubigné wissen

wir, dass «der Hölle nur der ewige Durst nach dem unmöglichen

Tod entsteigt»3. Sollen wir - was ohnehin unmöglich
ist - jene Halluzination von dem kahlen Berge zu löschen

versuchen, wo, dem Geschreibsel der Wirrköpfe zufolge,
der heilige Angenagelte eine gewaltige Blase von rosa

Kaugummi zum Platzen bringt? Und dann nach dem Öffnen
des feurigen Abgrunds der Hölle spähen? «Ein Schlüsselloch

mit einem Schlüssel drin», wie es der Dichter sagt? Warum
nicht?

Zur gleichen Zeit richten sich die Musik (die Instrumentengruppen

sind räumlich symmetrisch angeordnet) und die

Computerprogramme nach der Zeitstruktur der Schachpartien

(hier ist die sechste gemeint) zwischen Kasparow und Deep
Blue (für die Maschine dauern beispielsweise die Antwortzeiten

drei Sekunden, für Kasparow zunehmend länger).
Das verleiht dem Stück eine solide dramatische Struktur
und lässt doch eine latente Dramaturgie der Unruhe und der

Qual hervorquellen, die sich dem Affekt, den menschlichen

Regungen entlang windet und das Ganze mit Ambivalenz
und nicht in Worte zu Fassendem durchtränkt (seit 1990, seit

seinem Kommentar zu Un coup de dés von Claude Ballif,
seinem ersten Lehrer vor Helmut Lachenmann, spürt Mark
André dem Phänomen der «verbogenen Symmetrien» nach).
Zusätzlich ausgereizt und aufs schärfste prononciert wird
diese Dramaturgie durch den Kontrapunkt der verschiedenen

kommentierenden Textschichten aus der Apokalypse.

II. «...der Letzte...» (ca. 40', teilweise komponiert): In diesem

zweiten Teil wiederholen zwei Sängerinnen «das A und das

O», während vier andere «der Erste und der Letzte», das

zweite Segment von Vers 13, murmeln. Die elektronisch
bearbeiteten schwedischen Texte werden - dem aktuellen
Stand der Komposition zufolge - den Kapiteln 7,8,9 und 11

entnommen sein. Mit der Einführung der Elektronik wird
versucht, innerhalb des dramaturgischen und kompositorischen

Raums einen neuen psychologischen, mentalen

Raum zu schaffen. Er ist, was Mark André im Zentrum
seiner Arbeit als «Problematik der Re-Präsentation der

Krise» bezeichnet; zu fragen wäre vor allem, welche Re-

Präsentation und welches Modell ihr denn zugrunde liege.

Bergmanns Das siebte Siegel zeigt und beweist es: Wie kann

man heute mit Hilfe von Szenerie, Musik,Theater zu einer

Darstellung der Krise der Bildung, also der Krise der

gegenwärtigen Epoche gelangen? Kasparow hatte nach seinen

grossspurigen Ankündigungen4 anno dunnemals verlauten
lassen: «Wenn ich verliere, bedeutet dies, dass die Computer
uns künftig in den letzten Bereichen bedrohen, die bisher

ausschliesslich unter menschlicher Kontrolle waren, in der

Kunst, in der Literatur, in der Musik.» Mark André ist kein
alberner Prahlhans, kein Mensch, der den Maschinen Knebel
zwischen die Beine werfen würde, und so macht er keine

Prognosen, kann er keine Antwort auf dieses Geschehen

liefern, auf diese menschliche Passion des Gekreuzigten,
die Kasparow durchlebt, wenn er Schritt für Schritt den

Kampfplatz verlassen muss - der Gott des Schachs erlebt
die Passion: fürwahr eine Wiederkehr des Patripassianismus!
Mark André kann keine Vorschläge machen, keine Texte der

Menschen in Musik setzen (entsetzliche Perspektive!), um
damit die Omnipotenz der Worte aus der Apokalypse zu

kontrapunktieren, deren Deutung ja auf reichlich rutschigem
Grund beruht; er kann nicht am kleinen Fenster kleine

Geschichtchen sticken, er kann nur zum Nachdenken

anregen und das Geschriebene lesen und wieder lesen und die

stummen Stürme von Kapitel 8 entfesseln und die Zeit
vierteilen und Alpha und Omega an Anfang und Ende mittels

ewig antithetischer Konzepte neu zusammensetzen. Die

Apokalypse ist ein transparentes Mysterium. Aber klar
doch! Der Tod ist ein Oxymoron: Das Nichts ist der «finstere

Sonnenstrahl» des Dionysius Areopagita, das «schwarze

Feuer» des Jacob Boehme. Blendung kann hell oder blind
machen.

Dank der gemurmelten Sprachfetzen (seit Ein Abgrund
von 1992 hat André nie mehr für Singstimmen geschrieben),
die wirken, wie wenn man einen Text halblaut für sich liest,
und dank einer gleichsam entrindeten, von einer starren
Sinn-Oberfläche befreiten, dabei aber weich und anschmiegsam

gemachten Musik wird der Hörer-Zuschauer besser in
die verborgenen Winkel seines Bewusstseins gestossen und

der Reflexion zugeführt. Besser und intensiver als wenn die

Musik auf ihn eindonnern und ihn weichkochen oder auch

1. Zur Zahlensymbolik
siehe: Klaus Gamber,

Das Geheimnis der
sieben Sterne. Zur
Symbolik der Apokalypse,

Regensburg
1987; O.V. de L. Milosz,
Are Magna, Paris
1961. Zur Farben- und
Vokalsymbolik (besonders

A und O) siehe
Les bijoux indiscrets
(Kapitel XIX) von Denis
Diderot, Edgar Poes
The Pilosophy of
Composition, Ernst Jüngers
Lob der Vokale, Regarder

Écouter Lire von
Claude Lévi-Strauss,
Principi di una scienza
nuova... von Giambat-
tista Vico. Oder Auch
Rimbaud: «Der ich
Rimbaud gekannt
habe», sagt Verlaine,
«weiss, dass es ihm
egal war, ob ein A rot
oder grün war. Er sah
es einfach so. Im Übrigen

brauchts dazu ein
bisschen Bluff.» (in
Mon Journal von Pierre
Louys, Paris 2001,
S. 189)

2. Paul Claudel, Paul
Claudel interroge
l'Apocalypse, Paris
1952, S. 36.

3. In Les Tragiques,
Paris 1968, S. 300,
Verse 1021-1022.

4. Siehe Daniel King,
Kasparow gegen Deep
Blue. Die Auseinandersetzung

Mensch
gegen Maschine,
Hollfeld 1999.



Abbildung 1 :

Erste Seite des ersten

Abschnittes von

«22,13»... das O... (nach

«Das siebente Siegel»

von Ingmar Bergman).
Sie entspricht der sechsten

Partie des Rematch

zwischen Kasparov
und Deep Blue

am 11. Mai 1997

in New York.

File 1: Stimme aus

dem Off, elektronisch

verarbeitet.

W: Position von Weiss.

S: Position von Schwarz.

Zwischen diesen (3", 5"...):
Denkpausen von

Kasparov und der

Maschine. Ziffern 2, 3, 2

und Notenlängen:

Taktangaben

(2/8, 3/8, 2/32).
E: bei jedem Zug und

Gegenzug Wechsel der

elektronischen

Konfiguration
(Editions musicales

Durand, Paris 2001).

File 1

Mark ANDRE...das O...

W
2.1 d4

0 6/0 7



mit spitzen behandschuhten Fingern brennen würde (denken
Sie dabei an Ihren Zahnarzt: «Spülen bitte!»); denn Julien

Gracq sagt es: «Es geht vor allem darum, dass man sich

einklinken kann, hängenbleiben bei einigen Bildern, die

dann - ein immenser Gefühlskoeffizient - auch alle anderen

elektrisieren können; so vermag das Gegebene die ganze
Substanz, die ihm eingeprägt ist, freizusetzen, sich

energetisch aufzuladen, aufzuheizen, indem die Kontakte
geschlossen werden.»5 Mark André hobelt, poliert, insistiert
unermüdlich. Er hat recht. (Er ist ein Unzeitgemässer).

III. «...das Ende...» (ca. 30') Von hier an lassen die sechs

Sängerinnen ihren Text gleichzeitig ablaufen: Zwei wiederholen

«das A und das O», zwei andere nehmen «der Erste

und der Letzte» wieder auf, während die letzten beiden «der

Anfang und das Ende» murmeln, den letzten Abschnitt von
Vers 13. Das sind alle Worte des ganzen Werks. Schmale,

aber starke Worte, sechs Substantive und sechs Artikel.
«Weil alles kürzer ist als das Wort und die Lippe, die es

will sagen, weil alles über seinen Rand zerbricht, zu tief
geschwellt von der Vermischung.» (Gottfried Benn)

In diesem letzten Teil tritt erstmals der Sprecher auf, der

das Kapitel 8 auf deutsch kommentiert: «Und als das Lamm
das siebente Siegel auftat, entstand eine Stille im Himmel etwa

eine halbe Stunde lang.»

Kontrapunktierend kommen die elektronisch behandelten

Kapitel 5,12 und 13 auf schwedisch dazu, Echos gleich, die

vom spiegelnden Schachbrett zwischen Deep Blue und

Kasparow zurückgeschickt werden. Gepeinigt war dieser

durch seine zweite Niederlage gegen das mikroprozessorale
Superhirn. Zielt dieses «Handgemenge zweier Labyrinthe»
(André Breton6) auf Bergmanns moralische Glosse: «Der
Ritter spielt Schach mit dem Tod, der Tod fällt den Lebensbaum,

ein armer Mann sitzt auf dem Wipfel des Baums und

ringt die Hände. Der Tod führt eine Farandole an, die

Richtung Land der Finsternis davonzieht, er hebt seine

Sense wie ein Banner, und seine Schäflein folgen ihm in

einer langen Sarabande mit einem Narren am Ende. [...]
Adam und Eva entdecken, dass sie nackt sind, Gottes Auge
schielt hinter dem Baum der verbotenen Frucht hervor. [...]
Sieh dein Werk, Sünder, sieh, was dich erwartet, wenn du

dich umdrehst, sieh den Schatten hinter deinem Rücken»7?

Oder auf jene diabolische, die Ewigkeit ohrfeigende
Äusserung Mephistos an Faust bei Else Lasker-Schüler:

«Doch überstand der Teufel schwierigeres Leid, zumal er
weiss und schwarz spielt mit der Zeit - zu gleicher Zeit»8?

Welch kläglicher Schluckauf ist doch die Zeit, selbst wenn

unser Leben oder auch das Universum nur eine halbe

Stunde dauert! Wir sind ein Augenblick, der erlischt, zu
seiner Zeit natürlich.

FEUERZINKEN IN DEN AUGEN
DER VERDAMMTEN

Während der zwei Jahre, die Mark André in der Villa Medici

verbringen konnte, vertat er nicht die Zeit damit, wie Goethe
die moderne Stadt zu «schälen», um das antike Rom zu

suchen.9 Befeuert von Duns Scot, Nicolas de Cuse und vom
Lutheranismus überdenkt, vertieft, erweitert er seine

theologischen Überlegungen der frühen neunziger Jahre; auch

analysiert er seine Zusammenarbeit mit Physikern und

Chemikern u.a. des CERN (ein Ergebnis davon sollte

Modell für Orchester werden, 2000 in Donaueschingen
aufgeführt). Bilanz des Komponisten: Lässt sich ein kosmolo-

gisches - und kosmogonisches - Modell entwickeln, das fähig
wäre, die Wirklichkeit zu beschreiben? Es muss ein Modell
der Krise sein, gebildet aus Dekonstruktion und Fragmentierung

einer Affekt- und Begriffsprache; denn die Beziehungen
zwischen Affekt und Begriff, zwischen Diskordanz und
Konkordanz zu problematisieren, heisst, den kompositorischen
Akt selber strukturieren und durch ihn strukturiert werden;
heisst eine Entwicklung akzeptieren, die «in ihrem Wesen

selbstkritisch und selbst-ethisch» ist. Diese Beziehungen
versteht Mark André im Sinne einer musikalischen «Kom-

possibilität» («compossibilité», ein Begriff von Jean Duns
Scot aus seinem Traité du premier principe) zwischen dem,

was aus dem Endlichen und jenem, was aus dem Unendlichen

hervorgegangen ist. Schliesslich können nur die

Labyrinthe und die deformierenden und reformierenden

Spiegel der Apokalypsen und der Schachbretter eine

zersplitternde Wirklichkeit darstellen (dies ist jedenfalls
Mark Andrés aktuelle Antwort auf die ewige unerträgliche
Frage des «Warum mach ich das?»).

Die Apokalypsen, die apokalyptischen Visionen und die

eschatologischen Orgasmen, die von höllischen Vorstellungen
befeuerten Fragmente wuchern und schmieren Blut und

Honig ums Maul. Die Apokalypse ist vor allem anderen

symbolisch, mystisch, wild, exaltiert. Fangen wir an, indem

wir den Begriff definieren. Das altgriechische apokalypsis

Entdeckung, Offenbarung) kommt vom Verb apokalyp-
tein (für entdecken, enthüllen, entschleiern). Wenn Gott also

als jener betrachtet wird, der den Schleier über einem Ende

lüftet, in dem vor Qualen kein Bleiben ist, dann ist die

Prophétie nicht mehr nur hoffnungsvoller Zuspruch für
die Zukunft, sondern sie wird apokalyptisch, sie deckt auf.

So etwa, wenn Sokrates den Protagoras ärgert: «Komm,

Protagoras, entdecke mir noch eine andere Ecke deines

Denkens.»"1 Oder auch, wenn Philippe Schœller 1996/97

Vertigo Apocalypsis komponiert, ein Oratorium für
gemischten Chor, Kammerorchester und Elektronik, ein

einziger Taumel der Enthüllung, des künstlerischen Schaffens

und seines unbedingten Mysteriums.
Mit 22,13 nimmt sich Mark André zum zweiten Mal der

Johannes-Offenbarung an (schon mit ...Als /... und ...Als
II... hatte er 2000 und 2001 deren Text in die Sprache seines

eigenen Denkens übersetzt), dieser poetischen Prophezeiung
also, die schrecklich und befriedend ist (es lebe die heilige
Lüge, die die Vorstellung einer ewigen Vernichtung durch die

einer trunkenen «Zeit in der Hölle» ersetzt!), die allgemein
datiert wird auf das Ende der Herrschaft des Domitian
(81-96), die von einem gewissen Johannes, einem Exilanten
auf der Insel Patmos, notiert wurde. Zumindest nimmt man
das an: Man weiss nicht, ob es sich um den ersten Apostel,

5. In Farouche à
quatre feuilles, Paris
1954, S. 112.

6. In La clé des
champs, Paris 1979,
S. 81.

7. Ingmar Bergman,
Images, Paris 1992,
S. 221-222.

8. Ichundich, in:
Werke und Briefe,
Bd. 2: Dramen, Frankfurt

am Main 1997,
S. 210.

9. Es wird inständig,
gebeten, Rom, Blicke
von Rolf Dieter
Brinkmann zu lesen,
Reinbek bei Hamburg
1979, ebenso L'apport
de Rome von Nikolaj
Gogoi, Paris 1966,
S. 667-767.

10. Platon, Protagoras,
Paris 1967, S. 82.



den Evangelisten, handelt, oder um einen anderen Johannes.

Heute schreiben die meisten Forscher beide Texte der gleichen

johanneischen Schule zu.

Im Judaismus und im frühen Christentum entwickelte sich

bald eine apokalyptische Literatur, vor allem in den ausser-
kanonischen und apokryphen (wörtlich ja «verborgenen»,

von den Protestanten «pseudepigraphisch» genannten)
Büchern. Sie entstand am Rand des Schriftkanons, in diversen

Sprachen (griechisch, lateinisch, koptisch, äthiopisch,
aramäisch, hebräisch, georgisch...), ihre Authentizität bleibt
oft zweifelhaft. Mit ihrem gleichsam anarchischen Wuchern,
mit ihren Spiegelungen und Lichtbrechungen verbreitet sie

die «Mysterien» der unsichtbaren Welt, die Bilder von Alpha
und Omega, das Grauen vor dem Ende, die Beschreibungen
der Hölle, des Paradieses, der Auferstehung. Ihre bekanntesten

Erzeugnisse sind: Die Apokalypse des Edra (4.

Jahrhundert, griechisch und frühbyzantinisch), eine konfuse

zerstückelte Legende von Ende und Strafe; die Apokalypse
des Petrus (2. und 3. Jahrhundert, griechisch und äthiopisch)

begründet eine lange Tradition christlicher Jenseitsvorstellungen,

die schliesslich ihre Vollendung in Dantes Divina
Comedia findet, zum Beispiel: «Da schien mir, als ob jetzt
der Himmel brannte / Von Sonnenglut, dass Fluss und Regen
nicht / Solch eines Sees Fläche je entspannte. / Des Klanges
Neuheit und das grosse Licht / Entflammten mich so sehr

nach ihrem Grunde, / Dass ich in solcher Schärfe nie

erpicht.»11; weiter schildern uns die Vision des Edra

(2. Jahrhundert, lateinisch) und die Apokalypse des Paulus

(3. Jahrhundert, in acht Sprachen, u.a. griechisch, lateinisch

und arabisch sowie in den regionalen Sprachen des

europäischen Mittelalters) detailliert die Züchtigungen der
Verdammten: Drachen, Skorpione und Schlangen, Feuerbänder

und Tausende glühender Eisen- und Bleibrocken, flammende

Gabelzinken in den Augen... Diese Szenen von Qual und

Versuchung treiben die mittelalterliche Fantasie um, bis hin

zu Hieronymus Bosch, Hans Baidung, Matthias Grünewald,
Urs Graf und Breughel d.Ä. Die Apokalypse ist aber auch

die Offenbarung des ewigen Lebens, der Skelette der wahren

Sonnen, der gierige Speichel der Lawinen, der Lobeshymnen,

so wie es im 13. Jahrhundert die Glasfenster bezeugen,
eine wahre Theophanie des Lichtes und der Schattenspiele
erweckt die Vision des himmlischen Jerusalem (die westliche

Rosette von Laon etwa, die südliche von Chartres oder von

Sées, die Fenster von Bourges und Auxerre). Zur gleichen

Zeit entstehen auch die Lancelot-Romane, deren dritter Teil,
die Suche nach dem heiligen Gral, apokalyptische Visionen

enthält, somit einen mystischen und prophetischen Charakter

gewinnt, dessen Ursprung wohl in den Texten des Johannes

liegt.
Jetzt aber vorwärts! Überspringen wir ein Jahrhundert

und gehen zu einem weiteren Meisterwerk, einem der

Gipfelpunkte des Holzschnittes: zur Apokalypse (1496-1498)

Albrecht Dürers, einer Folge von fünfzehn Holzschnitten

(die lateinischen Texte sind der Vulgata des heiligen
Hieronymus, die deutschen der Bibel Anton Kobergers

von 1483 entnommen). Die dem Siebten Siegel gewidmete

Tafel (ca. 1496 entstanden) ist extrem komplex und vielfältig.
Dominiert wird sie - trotz der herrischen Präsenz der sieben

Engel - von zwei behandschuhten Händen, die den Feuerberg

ins Meer tauchen (vgl. Abbildung 2). Dürers fantastische

Einbildungskraft und seine visionäre Kühnheit werden

erregt durch das «Nahen einer Zeit der Verdammnis»,
durch Krieg und Epidemien, die die deutschen Gebiete

verwüsten, während sich gleichzeitig die Umwälzungen der

Reformation ankündigen (in seinem Siebten Siegel erinnert
sich Bergmann deutlich an die Zeit, als er selber in die Welt
der «mittelalterlichen Altäre, der Kruzifixe, der Glasfenster

und der Fresken eintauchte» - vgl. dazu den erhellenden

Vergleich, den Panofsky zwischen dem Kino und Dürers
Meissel zieht.12

WARTEN AUF UNSERE VERNICHTUNG

Im 18. Jahrhundert wuchert das Mysterium, die Prophétie,
das Geheimnis von dem, was hinter der «Schwarzen Seite»

liegt, das Geheimnis des «buntgescheckten Emblems» oder
des Harlekin-Kostüms («motley emblem») aus The Life
and Opinions ofTristram Shandy Gentleman von Laurence

Sterne. Hier ist die Apokalypse nur eine metaphorische: Vier
explizite Bezüge nehmen Schlüsselpositionen ein; ausserdem

gibt es vier implizite Bezüge zu den Apokalypsen von Edra
und Baruch (1. Jahrhundert, syrisch). Der Leser aber muss

diese Erzählung wegen ihren Brüchen, Inversionen, Permutationen,

Iterationen oder Prokrastinationen selber rekonstruieren

(er muss den Schleier lüften über dem, was auf die

«schwarze Seite» folgt). Auf die gleiche Art ist der Hörer

von Mark Andres 22,13 angehalten, das Werk von seinen

gestammelten, gleichsam verdorbenen, zerschlagenen

Worten, von seinen Stilbrüchen, seinen Zeitrückungen aus

zu re-komponieren; dass er dabei die Mittel sparsam anwendet,

verlangt und fördert beim Hörer Konzentration und

Geduld.

Schliesslich kam Voltaire! Voltaire, die Aufklärer, sein

Teeridealismus und seine parodierten Entelechien, das

kleine elektrische Geräusch des versengten Insekts in seinem

Lackkabinett, Voltaire, der sich im Spiegel seiner Sprache

spiegelt, Voltaire, der ironisiert, der seine Hypotyposen
herausschnellte, der die religiösen durch humane Fakten

ersetzt und feste Überzeugungen ins Wanken bringt. Für
ihn hat jedes Ereignis der religiösen Geschichte seine

hinreichende natürliche Erklärung: «St. Irenäus [...] sagt, er
habe von einem Greis gehört, dass St. Johannes seine

Offenbarung gehabt habe. Aber man warf ihm vor, er habe

geschrieben, es gebe deshalb nur vier Evangelien, weil es

auch nur vier Erdteile und vier Hauptwinde gebe und weil
Ezechiel nur vier Tiere gesehen habe. Er nennt einen solchen

Gedankengang einen Beweis.»13

Zur Romantik liesse sich sagen, dass sie geradezu in der

Apokalypse geboren war - unter dem Einfluss der

Bibelübersetzungen, der Apokryphen und des post-christlichen
Gnostizismus entstand ein Genre christlicher Literatur und

Kunst, das sich dieser Texte bediente. Beispiele: Victor Hugo

11. Dante, in: Die
Göttliche Komödie.
Das Paradies, I.

Gesang, Verse 79-84.

12. Erwin Panofsky,
•Style et matière du

septième art», in: Trois
essais sur le style,
Paris 1996, S. 109-
145. Nicht zu
vergessen auch The Life
and Art of Albrecht
Dürer, Princeton 1943;
2. reividierte Auflage
Oxford 1945.

13. Im Artikel «Apocalypse»,

Dictionnaire
philosophique, Paris
1964, S. 47.

08/09



(La fin de Satan), William Wordsworth (The Prelude, Book X),
John Martin (The Fallen Angels entering Pandemonium),
William Blake (Das siebenköpfige Ungeheuer).

Doch kürzen wir diese Aufzählung ab - diese Sauce der

Nichtigkeiten - und gehen zu den apokalyptischen
Erfahrungen der modernen Kriege: Für Trakl ist alles von Grund
auf verdorben («Alle Straßen münden in schwarze

Verwesung»14), dann gibt es weiter Apollinaire, Celan, Borchert,
Boll, Arno Schmidt, Primo Levi, Georg Heim, den

«apokalyptischen Pudding» Adolf Endlers, das Ende des

Voyage au bout de la nuit, den Morgen des 11. September
2001.15 In der Malerei gibt es Picassos Guernica (und Alain
Resnais' gleichnamigen Film), Anselm Kiefers erstaunliche

Pyramide Dein und mein Alter und das Alter der Welt, eine
19 Meter lange, Ingeborg Bachmann gewidmete Leinwand,16

und die Werke von Jörg Immendorf. Im Kino Christopher
MacLaines The End, James Camerons Terminator und...

Apocalypse Now von Francis Ford Coppola. Maurice Blan-
chot findet in seinem Kommentar zu Jaspers die Apokalypse
enttäuschend, denn während der atomar verängstigte
Mensch es geschafft hat, «mit wunderbarer schrecklicher
Gewalt sich selber umzubringen, und [...] das irdische
Leben auszulöschen, so kann er doch nichts im Universum
ausrichten»17. Illustrationen dazu gibt es auch: jene
«verkirchlichte» von Clovis Trouille mit der Atomisierten
Parade (1951) (vgl. Abbildung 3), oder jene mit Feuer und
Schwert von Andy Warhol, Atomic Bomb (1965).18 Gilles
Deleuze soll den Halbschluss markieren: «Die Apokalypse
ist zweifellos das erste Programmheft zu einem grossen
Schauspiel. Der kleine und der grosse Tod, die sieben

Siegel, die sieben Posaunen, die sieben Schläge, die erste

Auferstehung, das Millennium, die zweite Auferstehung,
das jüngste Gericht: Alles ist da, was es braucht, um die

Aufmerksamkeit zu wecken und zu fesseln. Eine Art Folies-

Bergère mit himmlischer Stätte und infernalem See des

Leidens.»19

DIE ERSTEN THAUMATURGEN

Wie wir gelesen haben, verteufelt Mark André die Maschine

mit ihren Silikongehirnen keineswegs, wirft ihnen nicht ihr
unzulängliches Wesen oder ihre Unfähigkeit zum trunkenen

Siegestaumel vor. Er glaubt an die Synergie Mensch-

Maschine, die für Leben, Kunst und Wissenschaft nützlich
sein kann: Er glaubt an eine Änderung des Denkens, an

eine neue Form des Geistes, denn: «Die Frage nach dem

Bewusstsein steht im Zentrum der Forschungsprotokolle
der - wie man sie früher nannte - exakten Wissenschaften.

Die Informatik etwa stellt mindestens ebenso viele Fragen

an den heutigen Menschen, wie sie Antworten gibt.»
Ohne die Maschinen, ohne digitale Modelle sind
tatsächlich keine Darstellungen der Welt möglich, weder in

der Kosmologie (der Teilchen) noch in der Astrophysik
(der Neutrinos) noch in der Biotechnologie oder der künstlichen

Intelligenz. Ohne Maschinen? Ha! Da gibts kein

Picknick in den Sternen mehr, kein elektronisches Musikstudio!

Keine Automaten, keine Androiden, keine Roboter,
und auch kein Deep Bluel

Wie sind eigentlich all diese einstigen Utopien Wirklichkeit

geworden? Wie ist dieser intellektuelle Umsturz
geschehen, den manche als ebenso wichtig einschätzen wie

jenen, der einst auf die kopernikanische Astronomie und die

galiläische Physik folgte, nur dass es sich diesmal um den

direkten Zugriff auf die Welt unseres Denkens, unserer

Intelligenz, unseres Bewusstseins handelt, auf eine Welt also,

die so lange als menschliche Exklusivität betrachtet wurde?

Wie ist der Mensch so weit gekommen, dass er durch die

Ankündigung menschlicher Klone und die Betrachtung
des Lebens als DNA (der Embryo ist ein Ding) die
Transzendenz in Frage stellen, kalibrieren konnte? Ist «Gott in
der Reparatur»20? Wie ist diese anthropologische Mutation
passiert? Diese Schematisierung des Universums durch

Algorithmen (nichts Gekünsteltes liegt in diesem Ausdruck:

14. «Grodek», 1914,
in: Georg Trakl, Die
Dichtungen, Salzburg
1963, S. 197.

15. Zum erinnernden
Vergleich: «Unser
ureigenes Ziel ist es,
zu zerstören: eine
schreckliche, unbarmherzige,

totale, universale

Zerstörung.»
(Sergej Netschajew
1868 im Catéchisme
révolutionnaire, in:
Jean Barrué, ßakounine
et Netchaïev, les
Cahiers Spartacus,
n° 43B, Paris 1971,
S. 66.)

16. Reproduziert
beispielsweise in Anselm
Kiefer. Die sieben
HimmelsPaläste 1973-
2001, Fondation
Beyeler, Basel 2001.

17. Maurice Blanchot,
«L'Apocalypse déçoit»,
in: L'amitié, Paris 1971,
S. 118-127.

18. Trouille in Jean-
Marc Campagne,
Clovis Trouille, Paris
1969, S. 50. Warhol in

Christoph Geissmar-
Brandi und Eleonora
Louis (Hg.), Glaube
Hoffnung Liebe Tod,
Graphische Sammlung
Albertina, Kunsthalle
Wien 1995, S. 165.

19. Gilles Deleuze,
«Nietzsche et saint
Paul, Lawrence et
Jean de Patmos», in:

Critique et Clinique,
Paris 1993, S. 50-70.

20. Epigraph zu L'école
des cadavres von
Louis-Ferdinand Céline,
Paris 1938.



Abbildung 3 :

Clovis Trouille

(1889-1970):

«La parade
atomisée» (1951;

73 x 60 cm).
Titel und Bild

suggerieren eine

Mystifikation.
Es gibt keine.

1930 von den

Surrealisten

entdeckt und

von ihnen

gefeiert, ist

Trouille der

Schöpfer von
rund 200 Bildern
voller Feinheiten

und Esprit.

wir denken und arbeiten in Algorithmen, das ist alles)?
Greifen wir einige Momente aus dem Fluss der Zeit heraus.

Wir wollen ihn nicht bis zur Ursprungsquelle verfolgen, bis

zu den archaischen Zeiten, als bewegliche Masken in
magischen Handlungen,Totemtänzen, Initiations- und Begräbnisritualen

erstmals auftauchten, als die thaumata-Produzenten

(Alexandriner, Griechen) dank verschiedener Erfindungen
(bewegliche Gelenke, Sprungfedern, Siphons) ihre ersten

künstlichen Menschen-Automaten fertigstellten (in denen

tote Seelen wohnten, doch sind nicht die Toten selber

umgekehrte Thaumaturgen?). Doch wir müssen Heron von
Alexandria und seinen Aufsatz Über die Automaten

erwähnen, sowie einen gewissen Iraker namens al-Djazari, der

im 8. Jahrhundert ein «Buch über die Kenntnis intelligenter
mechanischer Apparate» verfasste und, basierend auf der

Hydraulik des Ktesibios, eine Fürstenfeier herstellte, eine

Maschine, deren Ton durch eine Wasserorgel produziert
wird.

Überspringen wir hier wieder ein paar Jahrhunderte, und

so gelangen wir zu Rabelais (der das Wort «Automat» im

14. Kapitel seines Gargantua erscheinen lässt: «...kleine
Maschinchen, die sich selbst bewegen...») und zu seinem

Menschen, auf dessen Körper Hebel, Rollen, Seile, Filter
wimmeln. Weiter Decartes' Tiermaschinen, die, seelen-

und gefühllos, von heftigen Gegensätzen geprägt sind:

«Maschinen, die mich lieben», schreibt Mme de Sévigné an

ihre Tochter,21 «eifersüchtige, ängstliche Maschinen: Lachen

Sie nur über uns, Descartes hat nie behauptet, dass wir es

glauben sollen.» Dennoch malt er sich einen weiblichen

Automaten, Francine, aus, und es kündigt sich der Moment

an, wo der Maschine eine Seele zugesprochen wird. (Natürlich

denken wir auch an E.T.A. Hoffmanns lebendige Puppe

Coppelia aus Der Sandmann - der Vollständigkeit halber

auch an Delibes Clément-Philibert, genannt Leo - und an

die lebende Glöckchenpuppe aus Clemens Brentanos

Gockel, Hinkel und Gackeleia, ebenso aber auch an L'Ève

future von Villiers de l'Isle-Adam, der nur «für Menschen

ausserhalb seelischer Reichweite» schrieb. (Unter psychiatrischem

Blickwinkel schliesslich gibt es die Lebensmaschinen,
die Gehautomaten, als welche 1894 V.C. Dubourdieu die

«Degenerierten» mit ihrer «Dromomanie», ihrem krankhaften

Lauftrieb, bezeichnet, die Prostituierten und die

Gauner also, die Zölibatären, die Taylorisierten, die Arbeitslosen.)

Zusammen mit dem Fortschreiten des Unglaubens tauchen

weitere Maschinen auf, «Machines célibataires» genannt, wie

etwa die Figuren bei Jacques de Vaucanson (Le joueur de

flûte traversière, das empirische Modell zu seiner akustischen

Theorie der Flöte - der ersten zu diesem Thema übrigens -,
Voltaire qualifizierte es als Rivalen des Prometheus), weiter
die Androiden von Pierre Jaquet-Droz (Le joueur de clavecin.,

eine Musicienne, eine Organistin, deren Augen die

Bewegungen der Finger verfolgen konnten und deren Busen

mit der Musik wogte), vor allem aber natürlich der Türkische

Schachspieler des Baron Wolfgang von Kempelen: Dieser

war allerdings mehr Taschenspielertrick als Technologie,
aber er hat während seiner langen Karriere immerhin
Friedrich den Grossen, Napoleon und Charles Babbage

geschlagen. Leonard Mälzel hat diesen falschen Automaten

(«belebt» wurde er durch einen im Innern der Kiste
versteckten Kleinwüchsigen) in Amerika vorgeführt, und

ein Jahrhundert später kitzelte er die Neugier Edgar Poes

- für den denkende Maschinen nur unreine Maschinen sein

konnten -, der den Betrug dann allerdings aufdeckte.

Das 18. ist das Automaten-Jahrhundert par excellence,

ambivalent und galant, wechselnd zwischen Libertinage und

der schwarzen Perversion der Revolution. So verfolgt der

alte ungarische Baron von Olnitz, ein Chemiker und
Lebenskünstler, die schöne Pauliska, um sie in die Lüste einer

«modernen Perversität» einzuführen, und er vertraut sie

einem irren Forscher an, der sie schliesslich zusammen mit
zwei anderen Opfern (sie!) zu einer «immensen elektrischen

21. Am 23. März 1672.



Maschine» mit erquickender erotischer Wirkung verkuppelt;
die Frauen - nackt, kurvenreich und lasziv - reiben ihre

Körper gegen ein grosses Glasrad und sammeln dabei die

nötige Energie für das Vergnügen dieses sehr polymorphen
Perverslings.22 Derartiges lyrisches Feuer wird später einen

Jarry überzeugen, einen Roussel, Marcel Duchamps dagegen

würde in der Raserei seiner Trunkenheit doch lieber «einen

Transformator» erfinden, der «dazu bestimmt wäre, die

kleinen verschwendeten Energien zu nutzen wie: den

Druck-Überschuss beim Drücken eines elektrischen Knopfs /
das Ausatmen von Tabakrauch [...]/ das Lachen / das

Fallen von Tränen [...]/ die Ohnmacht / Pfeifen und Singen /

die Seufzer etc.»23

DIE COMPUTERISCHE ONTOLOGIE:
EIN QWERTISCHER LAPSUS (AUF DER
TASTATUR)

Und... war da nicht noch diese jüdische Legende vom
Lehmautomaten? Der Golem? Jajaja! Wir kommen ja schon zu

ihm: Er regte einen Film von Paul Wegener (1920) und eine

Kammeroper des Engländers John Casken (1986-1988) an;

in ihm können wir auch das ideelle Roboter-Modell zu Karel

Capeks Drama Rossum's Universal Robots oder RUR (1921)

erkennen, wie denn Capek den Begriff aus dem
tschechischen Wort für (Zwangs-)Arbeit robota überhaupt erst

geschaffen hat. Und natürlich wenden sich die künstlichen

Arbeiter gegen ihre Schöpfer (bemerkenswert ist, dass der

Roboter, im Gegensatz zum Automaten, meist nicht ein

Unikat ist). Jedenfalls waren damit die Probleme der
mechanisierten Arbeit und der künstlichen Intelligenz lanciert.

Bis die künstliche Intelligenz Mitte des 20. Jahrhunderts

erschien, brauchte es allerdings fast hundert Jahre an

Entwicklung. George Boole (für die Logik) und Charles Babbage

(fürs Rechnen) erforschten das Terrain, das später von diversen

Nachfolgern besetzt wurde: von Alan Turing und seinem

nur in der Vorstellung konzipierten zellulären Automaten

(er enthielt eine Art Band mit unendlich vielen quadratischen
Kästchen, die Anweisungen zur Problemlösung enthielten
und eines nach dem anderen abgetastet wurden, worauf die

Maschine das Problem löste; sie konnte also alles berechnen,

was überhaupt berechenbar ist, sie war ein «universeller»

Automat), von Claude Shannon mit der Informationstheorie,

später von Norbert Wiener mit der Kybernetik (die am

Anfang einer Vielzahl heutiger Überlegungen zur Komplexität
steht), von John von Neumann mit der Theorie des sich

selbst reproduzierenden Automaten, vom Neuropsychiater
Warren McCulloch, von den Anthropologen Margaret Mead
und Gregory Bateson usw.

Nun (1946) können die Computer also erscheinen und

gleich nach ihnen die ersten digitalen Simulationen. So

gelingt es 1965 den Forschern des Projekts Dendral, komplexe
Überlegungen zu chemischen Strukturen zu automatisieren;
2000 macht sich der Sony Dream Robot (50 cm, 5 kg) als

erster humanoider Roboter, der zwar nicht dank zentraler

Intelligenz, aber dank unabhängiger Module motorische
und kognitive Fähigkeiten (Wahrnehmung und soziale

Interaktion) besitzt, auf seinen langen Weg in die noch ferne
Autonomie. Noch heute aber sind zahlreiche Vorgänge, die

wir problemlos meistern (das Gesicht eines Freundes
wiedererkennen zum Beispiel) praktisch nicht in automatische

Rechenvorgänge umzusetzen: Weil wir nicht wissen, wie wir
es tun. Die Korrekturprogramme Ihres Computers beispielsweise

liefern nur brauchbare Resultate, solange sie sich auf
das Gebiet beschränken, für das sie geschaffen wurden,
flexibel sind sie nicht (um fehlerfrei zu schreiben, vertrauen
Sie besser der Harddisk in ihrem Schädel). Es gibt also

Grenzen, die die künstliche Intelligenz, das künstliche

Leben, die Maschine nicht werden überwinden können:

Solche Grenzen sind und waren Mythen, von denen einige
bis zu den Wurzeln unserer Zivilisation reichen und in die

Geschichte des Denkens und der Philosophie via Hobbes

und Leibniz bis zu Piaton eingreifen. Der älteste und

berühmteste Informatik-Mythos ist denn auch jener, der der

Maschine Denkfähigkeit abspricht: «Man muss im Übrigen

zugeben, dass die Wahrnehmung und was von ihr abhängt,

mit mechanischen Argumenten nicht zu erklären ist, das heisst

durch Figuren und Bewegungen. Eine Maschine, die denken,

fühlen, wahrnehmen könnte, müssten wir uns in ihren

Proportionen vergrössert so vorstellen, dass wir sie betreten
könnten wie etwa eine Mühle. Doch wir würden darin nur
aufeinander geschichtete Einzelteile finden und niemals

etwas, was die Wahrnehmung erklären könnte.»24 Von 1990

an freilich sprach man plötzlich von einer Computer-
Ontologie, von einem sensitiven Rechenparadigma, von sich

erinnernden Verkabelungen und gefeedbackten Stimuli.
Hier beginnt meine Kritik des reinen Hörens zu wanken,
und meine Kommata knirschen.25

»EWIGER SEGLER BLAUER
UNBEWEGLICHKEITEN»

Überlegungen sind berechenbar. Denkstrategien können in
einfacheren Zusammenhängen angewendet werden, wie

schon seit langem beispielsweise im Damespiel, Bridge,
Go, Schach. Einen Computer sich frei mit dem Schachweltmeister

messen zu lassen, war das gewagteste Unterfangen,
das von der mittlerweile vierzigjährigen Informatik geleistet
wurde. Mit dem Superrechner Deep Blue, einem kybernetischen

Monstrum der amerikanischen Firma IBM wurde es

Wirklichkeit. Über 200 Millionen Positionen konnte der

Computer pro Sekunde berechnen - drei sein menschliches

Gegenüber (am Projekt des Systems RS/6000 arbeiteten die

Informatiker Feng-Hsiung Hsu, Murray Campbell, Joe Hoane

und Jerry Brody, geleitet wurde es von Chung-Jen Tan).

Der futuristische Alptraum von Stanley Kubricks Space

Odyssee 2001 (auch Kubrick war wie Nabokov ein starker

Schachspieler, wie übrigens auf Musikerseite auch Duke

Ellington, wenn er seine Arrangements mit Charlie Mingus
und seinen Fabeln traf), der beängstigende Traum ersteht in

HAL, dem Supercomputer des Forschungsraumschiffs, der

zuerst den Captain im Schach schlägt und dann das ganze
Raumschiff in Besitz nimmt; als er zu gefährlich wurde, zog
man ihm den Stecker aus (tötete ihn?); hier war die schöpferische

Intelligenz dazu verdammt, ihre eigene Schöpfung zu

zerstören.

Für alle Schachbegeisterten bedeutete der Wettkampf ein

wahres Erdbeben, umso mehr als zahlreiche ziemlich stark

spielende Computer in der Öffentlichkeit schon weit
verbreitet waren. Nichtsdestoweniger machte man sich noch

lustig über die kurzatmige Taktik, über verfehlte Endspiele,
über lausige Strategien. Tatsächlich umfasst eine Schachpartie

drei Phasen: Eröffnung, Mitte und Endspiel. Während
die beiden äusseren Teile zum Repertoire gehören,
ausgiebig kommentiert werden und auswendig gespielt
werden können, bleibt die zentrale Phase als einzige frei.
Die Entwicklung der Möglichkeiten von menschlichem und

maschinellem Gedächtnis führt dazu, dass diese mittlere
Phase immer kürzer wird (wie auch beim Bridge), und zwar
so sehr, dass die vielen Milliarden Möglichkeiten immer
stärker eingeschränkt werden - und dies ist ja auch das Ziel.
Go dagegen ist praktisch vom ersten Zug an frei, da man
seine Steine setzen kann, wo man will. Es gibt keine

Ausgangsposition: Das Go-Bang (das Brett) ist leer. Die

22. Jacques-Antoine
de Révéroni Saint-Cyr,
Pauliska ou La
perversité moderne,
Paris 2001.

23. Marcel Duchamp,
Duchamp du signe,
Paris 1994, S. 272.

24. Gottfried Wilhelm
Leibniz, La monado-
logie (§17), Paris 1991,
S.132-133.

25. Die kognitive Neuro-
psychologie hat nichts-
destotrotz angefangen,
eine Beschreibung
eines «Geist-Hirn-
Körpers» zu entwerfen,
in dem die Gefühle
eine wesentliche Rolle
spielen. Vgl. dazu
Antonio Damasio und
seine Theorie der
somatischen Marken
in Uerreur de Descartes.
La raison des émotions,
Paris 1995.



Steine werden nicht geführt: Man setzt sie, das ist alles. Es

gibt auch keine Regeln (tatsächlich gibt es eine einzige, die

dazu dient, dass das Spiel nicht blockiert wird: Man darf
nicht die Umkehrung dessen tun, was der Gegner unmittelbar

zuvor getan hat, denn er könnte das gleiche wiederholen,

so dass das Ganze sich im Kreis dreht). Ein einziges Prinzip
gilt: Jeder eingekreiste Stein gilt als genommen. Und ein

daraus logisch folgendes Prinzip: Jede Gruppe von Steinen,
die eine Kette bilden, muss in ihrer Mitte freie Positionen

haben, ihre «Augen», die verhindern, dass der Gegner
einen Teil oder das Ganze der Kette fangen kann, er gilt
also als uneinnehmbar. Schach dagegen beruht auf der Idee,
reiche Eröffnungsmöglichkeiten zu haben: Man besitzt

sechzehn Steine, man verliert sie einen nach dem andern,

und zuletzt gewinnt der stärkste, der beste Spieler. Im Go

ist das Verlieren nicht so klar: Die Partie endet bei
gegenseitigem Einverständnis, wenn es nichts mehr zu tun

gibt, nichts mehr zu fangen oder zu setzen. Schach ist

ein abendländischer Traum: alles weiss / alles schwarz,

verlieren / gewinnen, Anfang und Ende, der Starke frisst den

Schwachen usw. Go ist orientalische Wirklichkeit: komplette
Geschmeidigkeit, absolute Freiheit, totale Leere. Es kann

ausserordentlich hartnäckigen Hass zwischen den Spielern
auslösen.26

Doch zurück zu Deep blue: Er wurde zum Meilenstein der

Schachgeschichte - und der Geschichte des Denkens und

des Geistes in der Erforschung der künstlichen Intelligenz -,
als er Kasparow in der ersten Partie des Matchs von 1996

besiegte. Das Ereignis wird bis zur Neige medial verwertet

- die IBM-Aktien steigen - die ganze Welt spricht davon, die

Presse, Fernsehen, Internet, Millionen und Abermillionen

von Menschen interessieren sich für ein Spiel, das alles

andere als einen leichten Zugang erlaubt (Goethe sieht im

Schach einen «Experimentiertisch des Gehirns»), was auch

Mark André ausnutzt, um die wesentlichen Fragen von
heute zu stellen, jene nach der Beziehung Mensch - Maschine

oder nach der möglichen Herrschaft eines künstlichen über

das menschliche Hirn. Kurz, Kasparow geht in Führung und

gewinnt die ersten sechs Partien 4 zu 2. Aber er wird hart

rangenommen von dieser kalten, scharfen Künstlichkeit: Es

geht ihm ans Lebendige, und seine Menschenehre gebietet

ihm, die Maschine nicht nur zu schlagen, sondern sie direkt
auf den Schrottplatz zu schicken.

Ein Jahr später ist Rematch in New York. Kasparow sieht

sich einem neuen Gegner gegenüber, einem verbesserten

Modell, ausgerüstet mit zusätzlichem human input, fähig
50 bis 100 Milliarden Züge in drei Minuten zu berechnen,

getauft - ironischerweise von amerikanischen Journalisten -
auf den Namen Deeper Blue. Obwohl «der Computer
manchmal sehr menschliche Züge spielt», wie Kasparow

zugibt, gewinnt die unerschütterliche Maschine, die weder

Ermüdung noch Konzentrationsprobleme kennt, zuletzt

gegen den bis dahin unbesiegbaren menschlichen Spieler,
der in einem flüchtigen, apokalyptischen letzten Anlauf bei

der sechsten Partie zusammenbricht. Die Zeit steht still. Das

Nichts gleisst. Orpheus' Blut ist erstarrt. Gedrängte
Abgeschiedenheit ist unerträgliche Freiheit. Es ist, was Nietzsche

einen Tanz in Ketten nennt.

Bei IBM herrscht Riesenjubel! Das Wall Street Journal

schätzt den Publizitätsaspekt des Matchs auf einen Wert von
100 Millionen Dollar. (Schon als im 18. Jahrhundert der

automatische Webrahmen Vaucansons aufkam, erwies sich

die epistemologische Problematik der Grenzen mechanischer

Simulation als unauflöslich verknüpft mit einem ganzen

Fragenbündel aus dem sozio-ökonomischen Bereich.) War

das Ganze nun wirklich eine so bedeutsame Angelegenheit?
Hat die Menschheit die Partie verloren? Nein. Die Kraft des

Computers stammt von jenen, die ihn programmierten; er
macht nur, was man von ihm verlangt: nämlich rechnen in

phänomenaler Geschwindigkeit. Intelligenz aber? Ach wo!

Er weiss ja nicht, dass er Schach spielt. Er weiss nicht, dass er

gewinnen will. Er weiss nicht, was gewinnen bedeutet. Er
kennt nicht eine einzige Bedeutung der Manipulationen, die

er ausführt. Er ist eine Maschine, die auf Manipulationen mit

Manipulationen reagiert. Er produziert nichts, reproduziert
bloss Simulationen, kann Scheinhandlungen nicht erkennen.

Ist er also wie der finstere Tod mit dem Totenschädel des

Siebten Siegels, der eine weisse Clownmaske trägt? Oder:

«Das Weiss, zernagt von tausend schwarzen Einwirkungen,
die sein Weiss immerhin anerkennen, scheint zuletzt so

schwarz, dass im gleichen Moment das Weiss seinerseits am

Schwarz nagt - bis man nicht mehr urteilen kann.»27 Wir
brauchen unser Schach, sei es künstlerisch oder künstlich,
wir brauchen unseren Tod, um zu leben. Der Tod ist unser

Spiegel, unser Echo, unser Schreien und Flüstern. Jenes, das

für unsere Ohren die Worte der Apokalypse de-komponiert.

(Aus dem Französischen von Michael Eidenbenz)

26. Diese lange,
absolut notwendige
Klammer ist die Frucht
eines persönlichen
Gesprächs mit
Jacques Drilion,
einem feinen Kenner
des Go-Spiels. Unter
anderem.

27. Alexandre Vialatte,
Mon Kafka,
Paris 2001, S. 64.

12/13


	Spiegelschach : unzeitgemässe Vorbemerkungen zu "22, 13" von Mark André

