
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2002)

Heft: 73

Rubrik: Berichte

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Berichte

Ossip Mandelstam auf der Opernbühne: Kann das überhaupt gut
gehen? Seine Dichtung bietet kaum Punkte zum unmittelbar

opernhaften Angriff. Werke von Umfang, dramatisch oder episch,
fehlen ganz. Über das szenische Dichten äusserte sich Mandelstam

mehr als skeptisch: «Tragödien nie mehr.» Dafür hinterliess er
kleine Prosa, Essays, Briefe und, vor allem, Gedichte über Gedichte,
deren Grossteil erst gedruckt wurde nach seinem Ende im
Zwangsarbeitslager nahe Wladiwostok im Dezember 1938. Stoff für eine

«Literaturoper»? Fehlanzeige. Konventionell musiktheatralisches

Entlanghangeln an fertiger Textvorlage scheidet vollkommen aus.

Da wäre noch die allseits beliebte Übung der Veroperung des

tragischen Künstlerschicksals, deren Verlockungen Ruzicka & Co.

nicht widerstehen. Mandelstams Lebensweg leistet dem wahrlich
wunderbar Vorschub: Als zuerst unbequemer, später offen subversiv

eingestellter Dichter unter sowjetischer Unterdrückung kamen

Verbannung, Internierung und Tod. Doch Mandelstams Dichtung
besitzt Eigengewicht, ist bei aller lebenswirklicher Bedingtheit
ausserhalb des engen biografischen Kontextes erfahrbar und benötigt
nicht eine zweifelhafte Aufwertung mittels illustrativer szenischer

Darstellung des Hungerns und Lagerlebens bzw. -Sterbens.

Bekanntlich und glücklicherweise wurden die wirklich grossen

Opern erst gross an den Widerständen der Gattung. Sonst wären

wir zu ewigem Donizetti verdammt. Ob Klaus Huber in seinem

Opernversuch Schwarzerde (1997-2001) überhaupt primär die

Erfordernisse dieser Gattung im Blick hatte? Seit Ende der Achtziger
Jahre folgt er Mandelstams Poetik als wichtigstem Schaffensimpuls.
Nun scheint es, als habe die Konsequenz der Auseinandersetzung
sich zum opus magnum verdichtet, das sich als Auftrag des Theaters

Basel dem Gefäss des Musiktheaters bedient.

Mitunter gewinnen Hubers frühere kompositorische Mandelstam-

Konzepte hier an Richtung. Erinnern wir uns, zum Beispiel, an
die Pflugmetapher: «Wie der Pflug die Erde aufbricht, so hat die

Dichtung (die Kunst!) die Zeit der Gegenwart aufzubrechen, damit

ihre tieferen Schichten ans Tageslicht gelangen und fruchtbar
werden können.» Mit Des Dichters Pflug, dem Streichtrio von

1989, brach Huber mitten hinein in temperierten Zement. Zum
Vorschein kamen Tonordnungen aus Drittel-, Sechsteltönen, fragile
Gesten, deren Zartheit oft ein wenig selbstgenügsam schien. Doch

nun kommen Gegenwelten: Die fette, fruchtbare Woronescher

«Schwarzerde», die es erst umzupflügen gilt, bis die utopischen
Gestalten der früheren Plaintes im Zentrum der Oper erscheinen

können.

Ausgehend von diesem Kern entwickelt Huber eine Dramaturgie,
die sich in weit höherem Masse als früher dialektisch an Mandelstams

Dichtung abarbeitet. Der Mandelstam-Forscher und Übersetzer

Ralph Dutli chrarakterisierte das lyrische Spätwerk, das

dem von Theaterchef Michael Schindhelm besorgten Schwarzerde-

Libretto zu gutem Teil zugrunde liegt, als «Widerstreit zwischen

bedrängender Atemnot und befreiendem Luftstrom», und genau
dies tritt bei Huber anstelle der «Handlung», genauer: der Oper.
Atemnot: Das ist in engerem Sinn das chorische Ersticken, der

auskomponierte Asthma-Anfall des Parnok, Protagonist und

Mandelstams alter ego; aber auch das überkommene Tonsystem in

seiner chromatischen Schärfe, die gerichtete starre, traumatische

Zeit. Dies wird zu freiem musikalischen Atmen - bei Huber darf

man ruhig sagen: erlöst, wenn die mythische Figur des armenischen

Knaben samt skordierter Viola d'amore auftritt, wenn die Strukturen

der Plaintes sich in der sechsten Sequenz im Zuschauerraum

instrumental ausbreiten.

Knüpften Hubers frühere Mandelstam-Kompositionen an eine

Klanglichkeit an, die ihrerseits Gegenwelt war zum naturalistisch

aufgeladenen, dramatischen Riesenoratorium Erniedrigt - Geknechtet

- Verlassen - Verachtet... (1975/78-1981/82), so ist die

weitergesponnene Plainte integriert in den Kontext von Schwarzerde.

Genetisch betrachtet nimmt das neue Werk, wie schon Erniedrigt -

Geknechtet... mit Senfkorn (1975), seinen Ausgang «von der anderen

Seite des Ursprungs».
In die Skizzen zu seinem zweiten Streichquartett ...von Zeit zu

Ze//...(1984) schrieb Huber: «Die Anstrengung des Umfassens ist

nichts Zusätzliches, sondern das Eigentliche. Das <Armeausbreiten,
das Ausdehnen>, das Umgreifen ist der eigentliche schöpferische

Akt.» In Schwarzerde formuliert er ein weitest ausgreifendes Zeitnetz,

das der Oper ihrer Dimension halber bedarf. So besitzt dieses

OPERNRUND DER ZEITEN
Ossip Mandelstam und «Schwarzerde» von Klaus Huber am

Theater Basel

Foto: Sebastian Hoppe



Werk weder Szenen, Akte noch Bilder, sondern entfaltet sich über

neun Sequenzen: «So viel leichter war klangreiches Tun / Euch

neun Danteschen Wurfscheiben-Sphären.» (Mandelstam). Dieses

Zeitnetz ist mitunter konkretistisch zerrissen, dadurch immer
wieder dem «Wechselrhythmus des menschlichen Atmens»
unterworfen, den Huber in extremer Weise unter den Bedingungen von
Mandelstams Woronescher Verbannung gegeben sieht: «In
Lebensverhältnissen, die immer eingeengter, quälender wurden, auch

immer prekärer, hat es Mandelstamm geschafft, immer grösseren
Atem zu finden». Oder, wie Mandelstams Gefährtin Anna
Achmatova, die auch in Schwarzerde erscheint, in ihrem Tagebuch
festhielt: «Es ist verblüffend, dass der Raum, die Weite, das Atmen
gerade in Woronesch in Mandelstams Gedichten auftauchen, als er

ganz und gar nicht frei war.»
Dieser Situation entspricht Hubers Vorstellung des engsten

Tonraums als weitester Klangraum. So ist die bevorzugte Tondrittelung
nicht eigentlich «mikrotonal» motiviert und überhaupt nicht prekär,
sondern verursacht einen Zuwachs an Ausdruck. Die ganze expressive

Weite ist im Schlussklang von Schwarzerde, der dritteltönigen
Verzweigung des Lebenstons as, aufbewahrt.

Eine bedeutende Attraktion der Verse Mandelstams für den

Musiker besteht darin, dass sie ein rein klangliches Vor-Leben
haben. Mandelstam schreibt: «Das Gedicht ist lebendig durch das

innere Bild, durch jenen klingenden Abguss der Form, der dem

geschriebenen Gedicht vorausgeht. Noch kein einziges Wort ist da,

doch das Gedicht klingt bereits. Es klingt das innere Bild, das vom
Gehör des Dichters betastet wird.» In seinen musikalischen Texturen

holt Huber das «innere Bild» als metasprachliche Vor-Existenz der

Dichtung in klingende Zeiträume herauf. Auch die Textkomposition

im engeren Sinne orientiert sich an Mandelstams Lehren, der
seine Verse erst in der Rezitation, der gestischen und klanglichen
Entschlüsselung der chiffrierten Sprachzeichen, eingelöst sah. Das

betrifft vor allem die pantomimische, vor-sprachliche Deklamation
des Beginns - die ersten eigentlichen Worte lauten dann auf russisch:

«Keine Worte, keinerlei» - oder wenn Sprachrhythmen unmittelbar
in die Musik einfliessen. Und wenn Huber hier Mandelstam erstmals

«vertont», dann dominiert der gestische Impuls der Worte über die

Tautologie.

Insgesamt peilt Schwarzerde die Einlösung eines dramatischen

Konzepts an, das Huber als Selbstexegese einer früheren Mandel-

stam-Komposition formuliert hat: «Imaginatives Hören ist der

Anfang aller Musik. So gesehen umfasst das sich mehr und mehr

entfaltende Zeitnetz sozusagen jenes <Theaterrund der Zeiten>,

von dem Mandelstam spricht. Es gibt dann keine Protagonisten
mehr...» Dennoch: Innerhalb einer solchen, denkbar opernfernen
dramatischen Konstruktion, die am ehesten noch mit Luigi Nonos

«Tragedia dell'ascolto» zu vergleichen wäre, sind Opern-Partikel
und -Assoziationen durchaus anwesend. Es gibt Protagonisten:
Die baritonale Figur des Parnok ist ein Wozzeck von heute. Die

klingenden Repräsentanten des Ding- und Zwanghaften, das

verbeulte Posaunen-Double des Parnok und das «Märschlein»,

entstammen dem Repertoire musiktheatralischer Groteske. Und

Nadjas Gesang über die Worte des Abschiedsbriefs von Nadeschda

Mandelstam an ihren verschollenen Geliebten in der neunten

Sequenz, dem Epilog, ist eines der schönsten und erschütterndsten

Ariosi der letzten paar Opernjahrzehnte.
Dieses anspruchsvolle Werk stellte die Exekutive vor nicht geringe

Schwierigkeiten, die aus musikalischer Sicht durchweg - wie

Opernleute gerne sagen: grandios gemeistert wurden. Bjprn Wessel

gab einen ganz und gar unweinerlichen Parnok. Vor allem anderen

hervorzuheben sind Rosemary Hardy als Nadja und der Zwei¬

metermensch und Countertenor Kai Wessel als Knabe. Die Basler

Madrigalisten überzeugten mit chorischer Asphyxie restlos und
dank des Chors des Theater Basel (Einstudierung: Henryk Polus)
und des Sinfonieorchesters Basel unter Arturo Tamayo kamen
Hubers akmeistische Klangleiber in ungewöhnlicher Intensität zur
Geltung.

Die Inszenierung von Regisseur Claus Guth gestaltete sich als

hilfloser und oft einfach alberner Versuch, Hubers Konzept in eine

vordergründige, schlechte Opernwirklichkeit zurückzuholen. Hier
ging es dann doch um das Einzelschicksal des mandelstämmigen
Parnok, der von bösen Gittern, einer Stalinmaske und uniformierten

Wolfsgesichtern (Achtung!: Man hörte wohl vom «Jahrhundert
der Wölfe») umlauert wird. Die Atemzonen von Schwarzerde
verkitschten zu szenischem Insektengekrabbel und einer Film-Collage
aus heimcinematographischen Feriendokumenten vom Flohmarkt,
das letzte Abendmahl mit kontemplativen Käfern und Parnok
und Nadja als Schmetterlinge happy inklusive. Die Musik fegte
all dies einfach so weg. Jedoch: Ob Klaus Hubers eigene, in der
Partitur festgeschriebene und reichlich harzige Regie-Einfälle eine

wirklich wertvolle Alternative darstellen, ist nicht unbedingt
ausgemacht.

Aus verschiedenen Aufführungen wurde noch flugs die CD zur
Oper gebastelt. Sie ist eine willkommene mediale Dokumentation
des Ganzen - eine sorgfältige und elefantenohrtaugliche Studio-
Produktion wäre allerdings noch willkommener. MICHAEL KUNKEL

DIE MUSIK SPIELT HIER FALSCH
Zur Rolle der Musik in Michael Hanekes Film «La Pianiste» nach

einem Roman von Elfriede Jelinek

Grosser Preis der Jury und Grosser Preis für besten Darsteller und
beste Darstellerin beim letzten Festival von Cannes für La Pianiste
des Österreichers Michael Haneke nach dem Roman von Elfriede
Jelinek: Die Braut war zu schön, als dass man genauer hätte
hinschauen wollen. Die Schauspieler waren - nicht nur weil offiziell
preisgekrönt - tatsächlich sensationell: Eine opaleszierende Isabelle

Huppert und ein brillanter Benoît Magimel; in der dritten Hauptrolle

rehabilitierte sich Annie Girardot in intellektuellem Umfeld.
Der Film wurde in Französisch gedreht, mit Ausnahme der nicht
übersetzten und auch nicht untertitelten Liedtexte. Die Ehrfurcht

vor der klassischen Musik, ein zentrales Thema des Stoffs, gebot,
dass man sie mit Handschuhen anfasste.

In Frankreich war die Kritik verhalten. Die Libération zeigte
sich aufgewühlt darüber, dass eine an Geist und Körper gesunde

Frau (die Pianistin des Titels) sich in aller Stille mit einer Rasierklinge

ausrüstet, um sich damit im Badezimmer die Scham zu
zerschneiden: Was für eine Vorstellung, Leuten wie ihr am andern

Morgen im Büro wieder die Hand geben zu müssen! Auch die

Kritik in Le Monde äusserte sich betreten: Sie störte sich eher an

der «geheimnislosen» Art, mit der hier gefilmt werde. Geradlinige
Bildeinstellungen, funktionale unzweideutige Aufnahmen, eine

lineare, in regelmässigen Intervallen durch «heisse» Sequenzen

rhythmisierte Erählweise - das sei ein Stil ohne Brüche, wo doch

hier der Bruch, der Riss, der Schnitt, die Kastration selbst im

Zentrum des Szenarios stünden. Einzig die Revue Synopsis machte

den Widerhall einer «kleineren Diskrepanz» zwischen dem

Filmregisseur und der Romanautorin, zwischen Text und dem von ihm

inspirierten Film aus. Jelinek hatte lange ine Adaption ihres

Buches (1983) verweigert. Ihre Erzählur g war autobiographisch.

30/3 1



die Verletzungen, die sie erlitten und sich selber zugefügt hatte, die

Grausamkeit, mit der sie von der Mutter behandelt worden war,
gehörten zu ihr, Hessen nur eine Form der Darstellung zu, die

Literatur nämlich. Zwischen der verträglich konformen filmischen

Erzählweise von Michael Hanek (bester Beweis: der Preisregen

von Cannes) und der aufgerissenen, verwundeten Literatur Jelineks

gibt es tatsächlich mehr als nur eine «kleinere Diskrepanz».
Geht es um die übliche Debatte, die jedesmal entbrennt, wenn

eine starke Romanvorlage verfilmt wird? Eben nicht, und genau
das ist auch der Anlass für diesen Artikel. Natürlich gibt es die

ewige Frage nach der Adäquatheit der Stile. Jener Jelineks

schmerzt den Leser und entstammt dem wienerischen Aktionismus.

Und jener von Haneke? Von ihm gibt es so wenig Eigenes, dass

man beim Zusehen während des ganzen Films Bedauern empfindet:
Hätten doch die Brüder Coen die Kamera plaziert, hätte doch

Polanski sie in Bewegung gesetzt, hätte doch Orson Welles die

Dekors zum Sprechen gebracht, hätte doch David Lynch die

Filmspuren gemischt, hätte doch Greenaway seinen eisig unbeteiligten
Blicks der Bildkomposition appliziert, an dem sich auch der
österreichische Filmer versuchte! So haben wir aber nicht gewettet!
Wenn man Caspar David Friedrich kopiert, indem man Isabelle

Huppert von hinten vor dem Fenster ihres Studios filmt, so ergibt
das gewiss ein akzeptables Bild von der inneren Leere einer von
Frustration zerfressenen Frau. Doch dieses Bild mit seiner

unangemessenen Romantik nimmt sogleich die Funktion eines

«psychologischen Schlüssels» ein (die Pianistin ist die kleine Schwester

Hölderlins oder Novalis'). Jeder psychologisierende oder
psychoanalytische Ansatz schwächt aber auf unerträgliche Art die rohe

(im Sinne von «art brut») Monstrosität des Sujets.

Erika Kohut ist Pianistin. Oder genauer - und die Nuance ist

wichtig - Klavierlehrerin. In Wien, der Hauptstadt der Musik, hätte
sie eigentlich die beste sein und eine Solistenkarriere machen sollen,

so wie es ihre Mutter für sie sich erträumt hatte. Nun sehen wir sie

verkümmernd damit beschäftigtjungen, von Ehrgeiz zerfressenen

Leuten, auf die deren Eltern wie auf Rennpferde gesetzt haben,
das romantische Repertoire beizubringen. Sie tut es ohne Begeisterung

und Leidenschaft, aber auch ohne Laxheit in ihrem harten

Urteil und ihrem genauen Hören. Sie tut es überhaupt ohne alles.

Und dieses «ohne alles», dem Film eingeprägt durch den leichten
Flunsch und den abwesenden Blick Isabelle Hupperts, geht an die

Nieren und macht das ganze Interesse am Film aus. Das Auftauchen

von Walter Klemmer, einem allerliebsten Hochbegabten, der das

Eis von Madame le Professeur zum Schmelzen bringen will, wird
bald dieses «ohne alles» in den Bereich der Nicht-Sexualität
verschieben, der Unterdrückung als Machtform, der Demütigung
als Begehren, mit Sperma, Erbrochenem, Urin, Blut, Fusstritten
in den Bauch und scheusslichen Beschimpfungen; die langen
Szenen mit Mutter Kohut verknüpfen schliesslich dieses Thema
mit dem Gebiet der nicht vorhandenen, bzw. übertriebenen Liebe
zwischen einer Mutter und ihrer Tochter, die sich gegenseitig die

Haare büschelweise ausreissen, ehe sie dann im gleichen Bett
einschlafen.

Nichts Gutes findet sich in all dem, aber auch nichts wirklich
Schockierendes. Das ist an der Grenze zum Zotigen, zum Schmutzigen,

zum Pornographischen, gewiss. Aber La Pianiste kippt nie
ins Lächerliche oder Ungebührliche, denn Isabelle Huppert spielt
neben dem hitzigen Magimel von Anfang bis Ende unisono, recto

tono, mezzo forte und mit Mass. Ob sie im Sex-Shop an einem
beschmutzten Tuch schnüffelt, ob sie erklärt, Schuberts Winterreise

müsse kalt wie der Winter gespielt werden, oder ob sie sich ein

Metzgermesser ins Herz sticht: Sie ist immer nur Hülle, die nichts

umhüllt. Ein Ton ohne Harmonien. Eine Nicht-Frau. Was dabei

falsch spielt, ist die Musik. Die «Grosse Musik». Die klassische

Musik. Ist sie nicht schon seit Thomas Bernhard eine österreichische

Spezialität, um den blökenden Humanismus zu blamieren, dessen

Trägerin sie selber ist. Erinnern wir uns an die übliche Litanei:
Wer Schubert (oder Wagner!) liebt, kann nicht wirklich böse sein;
Beethoven hat mehr für die Verbrüderung der Völker getan als

sämtliche Friedenstraktate; Mozarts Genie beweist Gottes
Existenz usw. In ihren - freimütig marxistischen - Bildern macht

Jelinek aus der Musik - besonders in Wien, besonders in diesem

Land mit seiner lastenden Nazi-Vergangenheit - ein einziges
Räderwerk entsetzlicher Vorstellungen, lauter Mechanismen, die

die Menschen (und ihre Klavierspielerin) auf ihre «Condition
inhumaine» reduzieren. Es sind komplett negative Bilder, die die

österreichische Hauptstadt wie einen Schmelztiegel von Opportunismus

und Rassenhass zeigen; die den Prater (den Schnitzler und

Zweig verherrlichten, wo Freud mit seinem Vater spazierte) zur
Hölle verwandeln, wo alle käuflich sind; die in jeder Kultur unter
dem sozialen Kitt Gewalt zwischen den Klassen aufdecken, sei

diese nun als sexuelle maskiert oder nicht. Die schliesslich, Adorno
fortführend, dieses nec plus ultra entmystifizieren, das die Kammermusik

sei, jene Aktivität, die den Profit verachte, jene Produktion
ohne Produkt, jene Idylle reiner, in ihrer Selbstlosigkeit sich

vereinigender Seelen, die nicht wie die Solisten den Konkurrenzkampf
kämpfen sondern aufeinander hören und bescheiden zurücktreten

zugunsten des Partners.

Die Klavierspielerin pulverisiert - bei Jelinek - solche Platitüden.

Die Musik ist Erikas Beruf. Sie übt ihn mit Hass aus, angekettet
wie für irgendeine Fabrikarbeit, wie die Prostituierten im Prater.

Im Gegensatz zum jungen Klemmer, der in seinem pianistischen
Talent ein Verführungswerkzeug sieht, ist für sie das Klavier nur
ein Mittel der Entfremdung, von sich selber und via Übertragung
auch von den anderen. Die Musik dient ihr dazu, ihre Schüler zu
zerstören. Ihr selber hat sie allen Glanz und alle mütterliche Liebe

geraubt. Die Musik ist ihr Metzgermesser, ihre Rasierklinge: Ihre
Verstümmelung im Leben. Davon lebt sie.

Die wirkliche Kühnheit Elfriede Jelinkes (sie war Organistin, sie

weiss, wovon sie spricht), ist es, dass sie die heiligen Namen von
Schubert, Schumann, Beethoven oder Schönberg aufgeboten hat,

um dieses antihumanistische Sakrileg zu errichten. Das Gute und
Schöne hat damit nichts zu tun; man kann Bach perfekt spielen
ohne zu lieben, ohne seine Musik zu lieben, ohne sich selber zu

lieben, mit dem Willen, sich zu erniedrigen, um besser quälen zu

können, und sei es in einem sadomasochistischen Ritual. Kurz: Der
Roman Die Klavierspielerin denunziert aggressiv sämtliche Werte,
auf denen sich angeblich die deutsche Kultur aufbaut.

Nun ist aber La Pianiste ein Film, und man sollte von ihm und

vom Stellenwert, den er der Musik einräumt, sprechen. Diese

Wette aber ist unmöglich. Denn hier hört man die Musik. Junge
Pianisten spielen sie (gekonnt), vielversprechende Liedersänger
singen sie (hervorragend): Das ideologische Register des

Romans wird im Film unweigerlich zu einem Register des guten
Geschmacks, der Sensibilität, des Gefühls. Die Augen von Erika
Kohut / Isabelle Huppert füllen sich mit Tränen, wenn sie Benoît

Magimel / Walter Klemmer das Scherzo aus Schuberts A-Dur-
Sonate spielen hört. Wie schön das ist, tänzerisch, träumerisch,
lunatisch, verführerisch! Und da es schön ist, ist es auf der Seite
des Guten, zwangsläufig. Es sagt uns: Jenseits der Klassen, der

Völker, der Nationen belege die supranationale «grosse Musik»
den ewigen Sieg der Zivilisation. Das ist falsch. Und es ist das

Gegenteil des Denkens von Elfriede Jelinek. ANNE REY



BRATSCH ISSIMO!
«Viola»:5 Konzerte in Köln (11./12. Januar 2002)

Dass die Bratsche seit dem 20. Jahrhundert nicht mehr ein Dasein
im orchestralen Hinterhof fristet, sondern selbstverständlich mit
den anspruchsvollsten kammermusikalischen und solistischen
Aufgaben betraut wird, ist keine Entdeckung. Ihre Charakteristik ist
schon lange nicht mehr auf das jammernde, weinerliche Fach

begrenzt, wovon ein äusserst vielseitiges Repertoire Rechenschaft

ablegt. Auch das Image vom Bratscher als verhindertem Geiger hat

sich gewandelt. Ausgezeichnete Viola-Solisten sind keineswegs

Mangelware. Den findigen Machern der WDR-Reihe «Musik der

Zeit» war das Anlass genug, um ein pralles zweitägiges Fest für die

Bratsche auszurichten, in dem sehr viele ihrer Facetten zum
Ausdruck kamen. Auch mit der Erteilung uraufzuführender
Werkaufträge geizte man nicht. Der violante Marathon hub an mit der

Uraufführung eines nur allzu Vertrauten: Morton Feldmans

komplette vierteilige Werkreihe The Viola in my Life (1970-71) war
hier, man glaubt es kaum, erstmals in einem einzigen Konzert zu
hören. Die Kölner Feldman-Gemeinde wusste dies zu schätzen

und stürmte den schönen, historisch anmutenden Sendesaal, wo
zunächst Geneviève Strosser und Barbara Maurer zusammen mit
dem ensemble recherche die ersten beiden kammermusikalischen
Teile präsentierten - und zwar reichlich gedämpft. Es zeigte sich

hier ein altes Problem im Umgang mit Feldmans Partituren: Leises

und Zartes wird oft zögernd, gehemmt, und damit nicht unbedingt
intensitätsfördernd übersetzt. Ganz anders beim dritten Teil, wo
Tabea Zimmermann und die Pianistin Silke Avenhaus mit freierem

Singen im Feldman-Gebiet überzeugten. Und Heinz Holliger
arbeitete zusammen mit der Solistin Elisabeth Kufferath und dem

WDR Sinfonieorchester Köln gerade die spärlich gesetzten
Kontraste des vierten Teils dankbar heraus. Diese integrale Aufführung
von The Viola in my Life war ein interessantes Erlebnis, erwies sich

aber nicht als wirklich zwingend. Die Stücke erscheinen weniger
als Stationen eines stringenten Zyklus denn als unterschiedliche

Versionen einer Werkidee. Zumal die melodische Substanz der

für Feldmans Verhältnisse ziemlich konventionellen Werkreihe
erscheint zu dünn, als dass man sie mit anhaltender Neugierde aus

vier verschiedenen Hörperspektiven kennen lernen wollte. Einige
Stücke für Viola sola vermittelten verschiedene Vorstellungen
instrumentalen Singens. Tabea Zimmermann bot eine gespenstisch

leichte, fast jenseitige Interpretation von Igor Strawinskys Elegie

(1944). Barbara Maurer dagegen brachte die Bratschenversion von
György Kurtägs In Nomine - all'ongherese (2001) auf reichlich

prosaische Weise zu Uraufführung. Gemessen an Kurtägs kurzen
und ultrakurzen Monodien der letzten zehn Jahre entfaltet er im

neuen fünfminütigen Gesang einen Atem von ungewöhnlicher
Weite. In Maurers Vortrag wurden weder die formale Dimension
noch die «Verbunkos»- und Klage-Charaktere eigentlich plastisch.
Geneviève Strosser inszenierte eine unglaublich kontrollierte
instrumentale Agonie, als sie die harmonischen Gitter von Holligers
Trema (1981) zerbratschte. Obwohl sie nicht im gleichen Konzert

erklangen, ist die Begegnung von Bernd Alois Zimmermanns
Sonate (1955) mit Jacques Wildbergers Diaphanie - Fantasia super
«Veni creator spiritus» et Canones diverses super «Nun bitten wir den

heiligen Geist» (1986) auf diesem Festival besonderer Erwähnung
wert. Die Werke sind fast gegenbildlich konzipiert: Zimmermann

artikuliert Form im Vertrauen auf die Kraft des Choralthemas

«Gelobet seist Du, Jesu Christ». Seine Epiphanie ist Ziel eines

gebrochenen Gesangs, dessen nuancierte Formwerdung durch

Tabea Zimmermann in seltener Deutlichkeit nachvollziehbar

wurde. Wildbergers Stück stellt den Gehalt sakralen Musizierens

grundsätzlich in Frage. Hymnus und Choral können durch geräuschhaften

Klangmüll gerade nur hindurchscheinen, bis kanonische

Choralvariationen im Herabstimmen der C-Saite verstummen.
Die melodischen Segmente fügen sich nicht mehr zum Gesang,
der sich durch den Entzug seiner elementaren physischen Voraussetzung

erledigt. Sprach Zimmermann von seiner Sonate als

einem «Choralvorspiel», so ist Wildbergers Diaphanie ein
«Choralendspiel», das durch Samuel Becketts Landsmann Garth Knox
eine sehr bewegende Wiedergabe erfuhr.

Doch die Vielseitigkeit der Bratsche gereichte in Köln nicht nur
zum Vergnügen. Seltsam war das Konzert mit Beiträgen von Georg
Friedrich Haas, Walter Fähndrich und Johannes Fritsch. In allen

Stücken bediente man sich elektronischer Mittel in oftmals nicht

nachvollziehbarer Diskretion. Manche Komponisten spielten
selbst. Walter Fähndrich erzeugte Ponticello-Gezwitscher wie nach

30 Tassen schwarzen Kaffees zuviel. Er verlegte sich später auf
tonloses Schaben und Jammern, das er mit kryptoslawischem
Gebrabbel unterlegte. Johannes Fritsch traktierte ungemein
ausdauernd eine Viola d'amore, als wollte er Stockhausens Stimmung
akkordbrechend einfangen.

Höhepunkt des Festes war zweifellos das Konzert des WD R

Sinfonieorchesters Köln unter Heinz Holliger, wo sein neues,
Tabea Zimmermann auf den Leib komponiertes Bratschenkonzert
Recicanto (2000-01) zum ersten Mal erklang. Holligers Auffassung
des Konzertanten steht völlig quer zu jeder dialogischen Tradition
der Gattung. Wie in einem Gedächtnisprotokoll notierte er zuerst
eine einzige gewaltige Viola-Linie, die nicht zum Gegenstand
konzertanter Geschwätzigkeiten verkommt. Es ist ein monomanisches

Konzertieren, in dem sich das solistische Melos im Klangkörper des

übersichtlichen Ensembles verzweigt, bis eine Art «Super-Bratsche»
entsteht. Die Konturen des konzertierenden Subjekts werden
dadurch zunehmend aufgelöst, seine Einheit zerrinnt in einem fast

halbstündigen formalen Bogen. Die Erschöpfung der Form ist von
ihren Rändern her greifbar, wenn die augenblickhaft rasche, initiale
Geste des Werks zu den sechs Grosstakten des Epilogs erstarrt.
Die Stimme der Viola ist topisch verortet, und das heisst: klagend.
Tabea Zimmermann deklamierte einen nahezu ununterbrochenen

klagenden Gesang, dessen Rubatissimo sich in polyphoner Entropie
vermehrt. Das Klima des Trauerns wird durch Bevorzugung tiefer

Lagen und Klangfarben wie jener des Englisch Horns verstärkt,
die diatonische Melodie der Röhrenglocken rufen Tombeau-Erin-

nerungen von Ravel bis Boulez wach. Doch Holliger rekurriert
nicht einfach auf eine elegische Tradition zur Verfertigung eines

bloss imaginären Requiems. Seine Klage gilt der 1999 verstorbenen

Cembalistin Christiane Jaccottet, mit der er in langjähriger
Zusammenarbeit und Freundschaft verbunden war. Auch Echos aus dem

gemeinsamen Repertoire (z.B. Orgeltrios J.S. Bachs,Trio-Sonaten

Zelenkas) klingen in Recicanto manchmal an. Und es ist nicht
zuletzt Jaccottets Reserven der Neuen Musik gegenüber zuzuschreiben,

dass Holliger Avantgardistisches, Geräuschhaftes fast gänzlich
auschliesst. Allerdings bemächtigt er sich des «schönen Tons» in

einer Konsequenz, die pure Nostalgiker wahrscheinlich schaudern

lässt. Dank der hervorragenden Solistin und des unglaublich

präsenten Ensembles verknäuelte Holligers wahnwitzig schweres

Werk nicht zu komplexistischen Klumpen, sondern blieb an jeder
Stelle elegant und durchhörbar. Und auch in grosser Bezetzung
bewährte sich das WDR Sinfonieorchester und mischte das

Bratschenfest mit den psychotischen Märschen und lunatischen

Kantilenen von Bernd Alois Zimmermanns Sinfonie in einem Satz

(1951/53) kräftig auf.

3 2/33



Die andere Uraufführung dieses Konzerts war Polyphone Schatten,

Lichtstudie II (2001) des jungen Münchner Klarinettengenies Jörg
Widmann. Er präsentierte ein kurzweiliges Doppelkonzert für
Bratsche, Klarinette und Orchester, dessen Brillanz er zusammen

mit dem kurzfristig eingesprungenen Christophe Desjardin

wirkungsvoll ausspielen konnte. Das Werk ähnelt einer Passacaglia:

Einzelne leise Klarinetten-Slaps werden vom Orchester aufgegriffen
und entwickeln sich auf assoziative Weise zu konzertanten Episoden,
die auf ein sicheres Formgefühl schliessen lassen. Auch der

selbstironische Schluss, mit dem Widmann seine eigenen finalen

Klangballungen frech konterkariert, macht den Komponisten
sympathisch - man könnte sogar vermuten, dass irgendwann einmal

ein bisschen mehr von ihm zu erwarten sein könnte als ein nettes

Stück wie dieses... Aber auch andere, kleinere Höhepunkte lassen

uns das Kölner Bratschen-Fest in guter Erinnerung behalten. Etwa

die Bearbeitungen alter Musik für drei Bratschen. Angeregt durch

Bruno Madernas Arrangement von Ockeghems Malor me bat

transkribierten Georg Kröll und Heinz Holliger Chansons von
Binchois bzw. Balladen von Machaut für die nämliche Besetzung.
Auch in kammermusikalischem Kontext liess sich die Bratsche gut
hören: So in Krölls neuem Streichtrio Wie Gebirg, das hoch

aufwogend... (2001) und in Brian Ferneyhoughs Incipit für Viola sola,

obligates Schlagzeug und sechs Instrumente (1996). Letzteres

wurde von Barbara Maurer, Christian Dierstein und dem ensemble

recherche unter Roland Kuttig derart souverän und vor allem

entspannt gespielt, dass man Ferneyhoughs migränöses Partiturbild
für einen Moment gänzlich vergessen durfte. MICHAEL KUNKEL

STOCKHAUSEN, STEINKE,
AMY, DAO
Forbach, Festival Rendez-vous Musique Nouvelle, November 2001

Chronologisch gesehen ist Freitag die vierte Oper in Karlheinz
Stockhausens Licht-Zyklus. Während die vorangehenden drei noch

eigentliche Dramen mit darstellenden und symbolischen
Bühnenhandlungen waren, denen je ein Protagonist (Michael in Donnerstag,
Luzifer in Samstag und Eva in Montag) zugeordnet war, ist hier
michts mehr davon zu spüren. Stattdessen wird die Narration auf

wenige Elemente zum Thema der Versuchung Evas reduziert, die

man folgendermassen zusammenfassen kann: 1. Antrag: Erstes

Zusammentreffen von Eva (begleitet durch Elu auf dem Bassetthorn

und Lufa auf der Flöte) mit Ludon. 2. Zustimmung: Zweite Begegnung

Eva - Ludon, sie akzeptiert, Ludons Sohn Kaino zu treffen.
3. Fall: Eva bietet sich Kaino an. 4. Reue: Eva kniet nieder zur Busse

wegen ihres Verrats an ihrem Ehemann Adam und ihrem Meister
Michael. 5. Elufa: Elu und Lufa unterhalten sich über die vorangegangene

Szene. Diese schlichte kurze Geschichte erstreckt sich

über nicht weniger als zweieinhalb Stunden, als ob der Komponist
die Zeit hätte dehnen wollen. Und genau darum geht es auch, denn

Freitag basiert auf der gewaltigen Expansion einiger weniger Noten

aus dem fünften Element der originalen Superformel, während der

Hörer eingeladen wird zu einer Reise ins Herzen des Klangs, dessen

minutiösesten Details Stockhausen sich widmet. Daher ist die das

ganze Werk durchziehende elektronische Partie wichtig, die auch

faszinierende, mysteriöse, unerhörte Soli ohne instrumentale oder
vokale Einwürfe einschliesst und eine traumartige, ganz dem
mystischen Gehalt von Licht entsprechende Atmosphäre schafft. Die
Konzertversion, eine solistische Version, bei der die Kinderchöre
der Bühnenfassung eingespielt werden, braucht eine minimale Ins¬

zenierung. Die oben beschriebenen Handlungsmomente nehmen

weniger als die Hälfte der Werklänge ein, dazwischen erklingen

- aus zwanzig, um Bühne und Publikum angeordneten
Lautsprechern - elektronische Kompositionen von zwei Tonbändern,
einem achtspurigen mit ausschliesslich elektronischen Klängen
und einem zwölfspurigen mit elektronisch bearbeiteten konkreten

Klängen. Die Bühne ist also leer, schwarz für die Soli, in einen

schwachen roten Schimmer getaucht für die eingespielten

Chorpassagen, während der Klang Hörer und Darsteller umkreist und

den Saal in verschiedenen geometrischen Formen durchquert.

Angela Tunstall (Eva, Sopran), Nicholas Isherwood (Ludon, Bass),

Jürgen Kurth (Bariton, Kaino), Suzanne Stephens (Elu, Bassetthorn)

und Kathinka Pasveer (Lufa, Flöte) bildeten zusammen mit
der Licht- und Klangregie-Equipe ein vorzügliches Team bei der

Umsetzung dieser reichen, manchmal abstrakten, manchmal fremde

Kulturen wie den Buddhismus evozierenden, immer aber dem

Stoff angepassten exzellenten Klänge. OLIVIER CLASS

Mit Innen bewegt, so der Titel eines hochinteressanten Live-Elek-
tronik-Werks des deutschen Komponisten Günter Steinke, begann
ein besonderes Konzert des Rundfunk-Sinfonieorchesters
Saarbrücken unter der Leitung von Gilbert Amy. Der Komponist, am

Mischpult während der Uraufführung seines Stücks selber beteiligt,

zeigte sich zwar etwas enttäuscht über das Klangresultat. Tatsächlich

hätte wohl einige zusätzliche Probenarbeit das Gleichgewicht
zwischen Orchester und Elektronik besser garantieren und die

zwei Hauptprozesse noch klarer machen können: Aus dem statischen

Geräusch eines ganzen Orchesters entstehen kleine bewegliche

Elemente, die allmählich das ganze Klangbild modifizieren und

darin zu individuelleren, eigenständigen Figuren fragmentierter
Klänge werden. Die Live-Elektronik verläuft dagegen umgekehrt:
Sie geht vom kurzen, kommentierenden Fragment aus und mischt

sich allmählich zu einem kontinuierlichen, globalen Klingen, dehnt

gleichsam den Stückanfang in der Zeit und erreicht schliesslich eine

Klanglandschaft, in der das uns Vertraute fremd wird. Im gleichen

Programm war als französische Erstaufführung auch Gilbert Amys
Cello-Konzert zu hören (uraufgeführt 2000 in Tokyo), das mit seinen

sieben unterschiedlich langen Sätzen einhelligen Beifall fand.

Seine raffinierte Instrumentation (wann wird man begreifen, dass

Amy seit Strophe und Trajectoires einer der faszinierendsten

Orchesterkomponisten von heute ist?), der Wechseln zwischen

Virtuosität und langsamen, bzw. freien Abschnitten und die Plastizität

der Artikulation überhaupt (bei der das Schlagzeug eine wichtige
Rolle spielt) überzeugten ebenso wie die präzise und expressive

Interpretation durch Jean-Guihen Queyras. Mit der Uraufführung
von kosmofonio von Nguyen-Thien Dao schloss der Abend. Auf
einen Text des Komponisten entwickelten der Chor Denis Rouger
(Paris) und das Orchester von Saarbrücken eine kontinuierliche,
in drei ununterbrochene Teile gegliederte Progression, die den

Zuhörer unwiderstehlich mit sich zog. Dao bezieht sich auf die

Namen von Sternen und verschiedenen Landeshauptstädten,
verhehlt dabei keineswegs seine Lust an Engelhaftem und

Fröhlichem, was der Verlauf des Werks programmatisch auch nahelegt.

Die poetische, evokative Musik bewegte das Publikum an diesem

Abend. Und die beeindruckende Leistung des Rundfunk-
Sinfonieorchesters Saarbrücken und des Dirigenten Gilbert Amy,
sowie die Anwesenheit aller drei Komponisten machten ihn zum
bedeutsamen Moment innerhalb dieses «Rendez-vous musique

nouvelle», dem künftig von Seiten des Publikums wie der Presse

unbedingt mehr Aufmerksamkeit zu wünschen ist.

PIERRE MICHEL


	Berichte

