Zeitschrift: Dissonanz
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (2002)

Heft: 73

Artikel: Im Traum erwacht die Existenz : Jean Barraqué - Michel Foucault
Autor: Feneyrou, Laurent / Miller, Patrick

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927900

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

l M TRAU M E RWAC HT DI E EXISTE NZ VON LAURENT FENEYROU

Jean Barraqué — Michel Foucault

Jean Barraqué
Foto Sazo




«Was hat es bedeutet, dass ich durch den Zufall und das
Privileg einer unverhofften Freundschaft einiges von dem
wahrgenommen habe, was sich in der Musik abspiclte — vor
nunmehr 30 Jahren? Ich war damals lediglich ein Zaungast,
festgehalten durch Zuneigung, eine gewisse Verstortheit,
Neugier und das seltsame Gefiihl, einer Entwicklung beizu-
wohnen, der ich kaum folgen konnte. Das war eine Chance:
die Musik war ndmlich damals von den Diskursen, die ausser-
halb gefiihrt wurden, im Stich gelassen worden», schrieb
Michel Foucault.! «<Doch ist es wahr, dass die Musik in
meinem personlichen Leben eine wichtige Rolle gespielt hat.
Den ersten Freund, den ich gehabt habe — ich war damals
zwanzigjahrig — war Musiker [Gilbert Humbert, Schiiler von
Messiaen, Zeuge der Jahre 1950 bis 1952, mit dem er vor allem
die von Shdanow entwickelten Thesen diskutierte]. Spater
hatte ich einen Freund, der Komponist war und der inzwi-
schen gestorben ist [Jean Barraqué]. Dank ihm lernte ich die
Generation von Boulez kennen. Fiir mich war dies eine sehr
wichtige Erfahrung. In erster Linie, weil mich dies in den
Kontakt mit einer Kunstform brachte, die fiir mich wirklich
réitselhaft war. Ich hatte und habe noch immer keinerlei
Kompetenz in diesem Bereich. Doch war es mir moglich, die
Schonheit zu erfassen in einer Sache, die mir sehr rétselhaft
war. Es gibt einige Werke von Bach oder Webern, die mich
entziicken, doch fiir mich ist die eigentliche Schonheit eine
musikalische Phrase, eine Musik, die mir unverstiandlich
bleibt und iiber die ich nichts sagen kann. »?

Bei der in diesem Text tiber Boulez erwdhnten Freund-
schaft handelt es sich um diejenige mit Jean Barraqué, «einem
der genialsten und verkanntesten Komponisten der gegen-
wirtigen Generation»?, der uns ein vorzeitig gereiftes, der
Unvollendetheit und dem Tod anheimgegebenes Werk iiber-
liefert hat, das dem Schweigen eine Kunst strenger, kristal-
liner Schonheit abringt. Sich der gemeinsamen Geschichte
dieser beiden Personlichkeiten zu nidhern bedeutet, Einblick
in eine bewegte Biographie zu erhalten, zumal aber auch,
die zu Beginn der fiinfziger Jahre gleichzeitig entstandenen
Werke in einen Zusammenhang zu stellen; dabei gilt es sich
der Gefahr zu enthalten, den einen zur Metapher des philo-
sophischen Denkens des anderen zu machen, und den anderen
zum Initiator der Musik im Diskurs des ersteren.

EXKURS I

Michel Foucault entkam dem Einfluss der Phdnomenologie
und des Marxismus dank der Musik, deren Rolle, so sagte er,
ebenso wichtig war wie die Lektiire Nietzsches. «Wenn ich
mich recht erinnere, verdanke ich meinen ersten <Kultur-
schock> den franzosischen Vertretern der seriellen und der
Zwolftonmusik wie Boulez und Barraqué, mit denen ich
freundschaftlich verbunden war. Durch sie entstand fiir mich
der erste <Riss> in dem dialektischen Universum, in dem ich
bis dahin gelebt hatte.»* Denn fiir Wagner (wie auch fiir
Schopenhauer oder Nietzsche) stellte sich das Problem des

Subjektes in nichtcartesianischen Begriffen, er zielte auf die
Auflosung der européischen Subjektivitit. In Foucaults
Schriften iiber die Musik und ihre theoretischen Bedingungen
(Sprache, Struktur, Material), doch auch in der leidenschaft-
lichen Korrespondenz mit Barraqué ist es das Schweigen,
das «der Musik Schutz gewéhrte und ihre Unverfrorenheit
wahrte»’; das Schweigen ist ein Zeichen des Aufbruchs, der
Morgenréte. So nahe und vertraut uns die Musik auch ist, so
sehr sie dem Wesen unserer Kultur entspricht, so ist sie doch
fliichtig, sie entschwindet, und der Ausdruck fiir dieses Ent-
schwinden und ihre nie wirklich erreichbare Ferne ist das
Schweigen, die Stille... (Bei Barraqué allerdings — zumal im
zweiten Abschnitt der Sonate — kann die schneidende Stille
auch zerstorerisches Zeichen der Diskontinuitét, des Todes-
triebes sein. Im «Meer des Schweigens» von Chant apres
chant sind diese Leerstellen verfangliche Hohlen, irrationale
Haltepunkte, Modi des musikalischen Nichts, worin sich jeder
Klang einem unentrinnbaren Niedergang gegentibersieht.
Hier — und mehr noch in den unzéhligen und bedrohlichen
Waucherungen des Materials — werden wir sensibilisiert fiir
die subtilen, winzigen Regungen der Welt. Und die Hymne a
l’ceuvre der unvollendeten Portiques au feu singt: «Einzig das
Schweigen — widerspriichlich scheint es — kann die Achtung
gegeniiber [dem grossen Werk| bewusst machen. Doch was ist
die Qualitdt, das Profil dieses Schweigens? Ist es ein Schweigen
aus Formlichkeit? oder ein Verstummen der Worte? oder ist
es etwa selber die Antwort, die das Werk gibt?»)

EINFLUSSE DER PHANOMENOLOGIE

1952 lernte Michel Foucault — damals Stipendiat in der Stiftung
Thiers, Lehrer fiir Psychologie an der Ecole Normale und
Psychologe im Dienst von Jean Delay am Spital von Sainte-
Anne — Jean Barraqué kennen. Eine intensive Beziehung
zwischen dem Philosophen und dem Komponisten begann
im Mai,® im Mirz 1956 setzte ihr Barraqué ein Ende. «Anbe-
tungswiirdig, hdsslich wie die Nacht, auf irre Weise spirituell,
und seine Bildung als boser Junge grenzt ans Enzyklopddische.
Vollig fassungslos fiihle ich mich von ihm eingeladen, eine
Welt zu erkunden, die ich bisher noch nicht kannte und in
der ich mein Leiden spazierenfiihren werde», so schrieb
Foucault iiber seinen Freund, der in ihm eine Wandlung
herbeifiihrte, die Daniel Defert als «das Ende der Qual»
bezeichnete. Mit Barraqué teilte Foucault das Studium der
seriellen Musik, von Beethoven, Nietzsche, sowie den Rausch
als eine Erfahrung, die er mit derjenigen des Traumes und
der Irrationalitit assoziierte.

1954 publizierte Foucault Maladie mentale et Personnalité,
spéter unter dem Titel Maladie mentale et Psychologie [Psycho-
logie und Geisteskrankheit] (1962) iiberarbeitet. Dieses Buch
gehorte zur Bibliothek Barraqués, doch findet sich darin nur
eine einzige Randbemerkung des Musikers, die sich (im ersten
Kapitel) auf die Definition der vorzeitigen Demenz durch
den Psychiater Emil Kraepelin (1856-1926) sowie auf dieje-

1. Michel Foucault,
«Pierre Boulez oder die
aufgerissene Wand», in:
Musik-Konzepte 89/90,
Miinchen 1995, S. 3-6,
Zitat S. 6.

2. «Une interview de
Michel Foucault par
Stephen Riggins», in:
Foucault, Dits et écrits,
1V, S. 534-535. Geméss
Jacqueline Verdoux
war die Musik Johann
Sebastian Bachs
diejenige, der sich
Foucault am nachsten
fuhlte.

3. Foucault, «Wer
sind Sie, Professor
Foucault?», in: Foucault,
Dits et Ecrits. Schriften,
Bd. 1 1954-1969,

S. 770-7983, Zitat S. 785.

4. Ebd., S. 785. «Ich
weiss nur, dass die

- zumeist durch einen
anderen vermittelte —
Ahnung dessen, was
sich bei Boulez ab-
spielte, es mir ermog-
lichte, mich fremd zu
fuhlen in der Denkwelt,
in der ich gebildet
worden war, der ich
noch immer angehére
und die fiir mich wie
fur viele andere immer
noch ihre Evidenz
besass.» Foucault,
«Pierre Boulez oder
die aufgerissene
Wand», S. 3.

5.4 Ebd:; S. 3.

6. Daniel Defert,
«Zeittafel», in: Foucault,
Dits et Ecrits. Schriften,
Bd. 1 1954-1969,
S. 15-105, Zitat S. 22.

04/05



nige der Schizophrenie — gemiss Eugen Bleuler (1857-1939) —
als Spaltung des Denkflusses bezieht.” Nach dem heutigen
Stand der Forschung ist nicht mit Sicherheit festzustellen, ob
Barraqué von anderen zu dieser Zeit entstandenen, doch
erst nach dem Bruch verdoffentlichten Studien Foucaults
Kenntnis hatte: «Die Psychologie von 1850 bis 1950» und die
Ubersetzung von Viktor von Weizsickers Der Gestaltkreis.
Der Einfluss der franzosischen Phinomenologie ist jedenfalls
nachlesbar in «Des goits et des couleurs...», worin Barraqué
eine phinomenologische Musikgeschichte fordert, sowie in
der Studie «Rhythme et développement», in der er die Reihe
global als eine abstrakte, rationale Beziehung zwischen Ele-
menten definiert, als eine Verallgemeinerung des einzelnen
Parameters: «Wenn ich den Akzent auf die Unauflosbarkeit
der vier das Klangphdnomen bestimmenden Elemente lege,
verneine ich die selbstidndige Existenz eines einzelnen seiner
Bestandteile. Die Organisation eines dieser Elemente (also
Tonhohe, Rhythmus, Klangfarbe, Dynamik) stellt nur ein
abstraktes Wirkungsvermogen dar, die ihren eigentlichen
Sinn erst durch die Existenz der drei anderen erhilt.»® Die
so geschaffenen Beziehungen, die Dialektik, die Rhetorik als
ganze machen den musikalischen Ausdruck aus. Die analy-
tischen Werkzeuge und Begriffe Barraqués zeugen davon,
beispielsweise seine Unterscheidung zwischen «note-ton» als
Teil der Harmonik und definiert als Grad sowie «note-son»
als ein Klang ausserhalb jeglicher Beziehung, dessen Funktion
zumal bei der Klangfarbe von Bedeutung ist — oder auch die
aus dem Zusammenhang herausgerissene Schreckensnote
wie das a im «Marche funebre» der Eroica. Und im Werk
Debussys zeigte er die Unmoglichkeit auf, durch lineare und
kontinuierliche Entwicklungen die Existenz «an sich» eines
einzelnen musikalischen Parameters aufrecht zu erhalten.
Auch seine Analyse von Beethovens Fiinfter Sinfonie ist von
phénomenologischem Denken geprigt, sie zeigt sich interes-
siert gegeniiber den organischen und formalen Funktionen,
sowohl in der Zeit wie im Raum, sie spricht tiber das Werk
mit diversen Analysemethoden und erkennt darin das «nicht
Analysierbare einer kompositorischen Technik, die auf
einem musikalischen Mechanismus traumartiger Natur»
beruht.’ Barraqué schreibt: «Man kann ein Phinomen unter
verschiedenen Blickwinkeln betrachten; das beste Wissen ist

dasjenige, das am meisten Perspektiven vereinen kann.»'

IM TRAUM ENTSCHLUSSELTE EXISTENZ

Zwar las Barraqué im Verlauf der sechziger Jahre Die Ordnung
der Dinge und Archdologie des Wissens; doch das wichtigste
Buch dieser Freundschaft bleibt die Einleitung zu Ludwig
Binswangers Essay «Traum und Existenz», das in der franzo-
sischen Ubersetzung von Jacqueline Verdeaux 1954 in einer
von der Phianomenologie geprdgten Publikationsreihe er-
schien. Die wenigen Anmerkungen Barraqués betreffen (im
zweiten Teil der Einleitung) die kritische Untersuchung von
Freuds Traumdeutung, die den Traum als den «Sinn des
Unbewussten» beschreibt, doch den Menschen nicht in seiner
Gesamtheit zu erfassen vermag. Dieser ist nicht ein seiner
Lebenswelt entfremdetes Subjekt, sondern er existiert a priori,
unabtrennbar von dieser Welt, und er entdeckt die Struktur
des Auf-der-Welt-Seins, des In-der-Welt-Seins, die fundamen-
tale Bedingung des Daseins. In «Die Psychologie von 1850
bis 1950» unterstreicht Foucault, dass den Menschen als Exis-
tenz in der Welt zu erfassen und einen jeden durch den die-
ser Existenz eigenen Stil zu charakterisieren fiir Binswanger
bedeutet, an den Grund seiner Moglichkeiten vorzudringen
und seine Ambiguititen bewusst zu machen''. Und Binswanger
hebt das Existential der Geworfenheit hervor, wie es sich
manifestiert und wie es sich in der traumhaften Strukturierung

der Existenz analysieren ldsst, anders gesagt: in der Welthal-
tigkeit des Traumes, der nicht auf die psychologischen Deter-
minanten reduziert werden kann, denen er iiblicherweise
zugeordnet wird. Wenn innerhalb der phinomenologischen
Struktur des In-der-Welt-Seins das Subjekt — der menschliche
Geist, der Mythos einer vereinsamten Innerlichkeit — sich
nicht mehr einem Objekt — der dusseren Manifestation der
Welt — widersetzt, bedeutet der Traum Offnung, Dasein in
der Welt. Der Traum und seine Logik — zugleich verstanden
im Horizont einer phdnomenologischen Anthropologie im
Sinne von Heideggers Sein und Zeit sowie einer existentialen
Ontologie, einer ontologischen Analytik der Imagination
(ein wichtiges Thema der Daseinsanalyse) — 16st die Struktu-
ren des Bewusstseins und die Kohidrenz des Urteilsvermdgens
auf. Bei Barraqué sind Spuren von Binswangers Denken zu
finden: «Trdaumen ist folglich nicht eine besonders starke und
lebhafte Weise bildlichen Vorstellens. Bildlich vorstellen heisst
im Gegenteil sich selbst meinen im Moment des Traumes,
sich triumend triumen.»'? Ist also die Welt jener «Dom des
Traumes» von Chant aprés chant, durch den der Demiurg
geht? «Wie im Traum — worin das Entsetzen, die Zwénge
und die Bilder des Lebens in nicht-sprachlicher Weise wieder
aufgenommen werden —, so gibt es auch hier dieselbe Art der
unwillkiirlichen und der gewollten, der unbewussten und der
gesuchten Mimesis»'?, schreibt Barraqué iiber ...au dela du
hasard und weist damit auf jene andere Passage aus Foucaults
Einleitung: «Aufgrund ihrer Verkennung dieser von der
Traumerfahrung wie auch von jedem Ausdrucksgeschehen
notwendig eingeschlossenen Sprachstruktur ist die Freudsche
Psychoanalyse des Traums niemals eine verstehende Auf-
fassung des Sinns. Fiir sie erscheint der Sinn nicht in der Er-
kenntnis einer Sprachstruktur, sondern muss sich an einem
fiir sich selbst genommenen Sprechen ablosen, ableiten und
erraten lassen.»'* Durch diese Sprache, die «triiumt und
schafft» (so Binswanger), verwandelt der Traum die Existenz,
ist aber gleichzeitig eine ihrer Formen, vom Erlebnis nicht zu
trennen und gleichgiiltig gegentiiber einer Analogie, die die
Traumallegorie dechiffrieren méchte. So bleibt die Metapher,
ein Bild mit Weltbezug. die durch den Traum noch nachhal-
tiger und kraftvoller wird und in der eine Transzendenz im
Sinne einer Zerstorung von Immanenz durch die Begrenzt-
heit dieser Welt erscheint'.

Gemdss Traum und FExistenz, dem grundlegenden Buch
fiir Barraqués Denkwelt, manifestiert sich das Subjekt des
Traumes als die Totalitdt der Existenz, die im Traum ent-
schliisselt wird. «Erblindet durch den Traum und sehend
gemacht durch den Traum kenne ich den Tod, kenne ich die
Grenze, die dir aufgegeben ist, die Grenze des Traumes, die
du verneinst. Weisst du es selbst? Willst du es so?», singt in
drei Anldufen der zehnte Abschnitt in ...au-dela du hasard;
er beginnt auf einem kaum horbaren Unisono mit zurtick-
gehaltenem Atem, ein Murmeln, bevor er zu glithen beginnt
und auseinanderbricht. Seit der Antike weiss der Mensch: Im
Traum begegnet er seinem Sein. Foucault kommt in seinem
letzten Buch auf Artemidors Traumdeutung zuritick. Oneiros
bedeutet dort to on eirei, «<was das Sein sagt», was die Seele
beschiftigt und sie bewegt, oreinei, was die Seele verdndert,
formt und bildet'. Jeder Traum, der die Existenz totalisiert,
birgt demnach Vorangegangenes und Zukiinftiges im «zeit-
losen Netz, das sich den Grenzen des festgefiigten Daseins
entfaltet», so heisst es in ...au-dela du hasard. Wenn unsere
Freiheit unabtrennbar der Notwendigkeit tiberantwortet ist,
innerhalb derer «alles sich erfiillte» (Le Temps restitué),
offenbart uns der Traum die Moglichkeit freier Bewegung
gegentiber der Welt, unsere Erlosung von den Bindungen an
die Naturgesetze, noch bevor das wachende Bewusstsein die
Bezirke der Traummomente wieder rationalisiert. Es handelt

7. Michel Foucault,
Maladie mentale et
Personnalité, Paris
1954, S. 6.

8. Jean Barraque,
Ecrits, Paris 2001, S. 88.

9. Ebd., S. 69.

10. Man sollte Ubri-
gens die Analyse des
Rhythmus in «Rhythme
et développement»
unter dem Blickwinkel
der Ausweitung skan-
dierender Sprache in
der Archdologie des
Wissens studieren
—was den Umfang
dieses Artikels aller-
dings bei weitem
sprengen wiirde.

11. Vgl. Foucault, «Die
Psychologie von 1850
bi 1950», in: Foucault,
Dits et Ecrits. Schriften,
Bd. 1 1954-1969,

S. 175-195, hier S. 194.

12. Foucault, «Einfiih-
rung [in: Ludwig Bins-
wanger, Traum und
Existenz]», in: Foucault,
Dits et Ecrits. Schriften,
Bd. 1 1954-1969,

S. 107-174, Zitat S. 165.

13. Barraqué: Ecrits,
S. 189-190.

14. Foucault, «Einfiih-
rung», S. 114.

15. «Die Metapher ist
die Metaphysik des
Bildes wie die Meta-
physik die Destruktion
der Physik ist», schreibt
Foucault in «Einflih-
rung», S. 170.

16. Foucault, Sexualitat
und Wahrheit, Frank-
furt am Main 1990,
Vgl. S. 22.



sich demnach um ein Ende der Welt, das sich im Erwachen
immer wieder ereignet. Der Traum, dieses «vom Mondschein
geschaffene Fenster» (Chant apreés chant), kiindet dem
Menschen seine Einsamkeit an und durchkreuzt seinen von
nun an wachsamen Schlaf, indem er ihn im Licht des Todes
erweckt, was der letzte Sinn des Traumes ist, gleichzeitig
Erftillung und Negation unserer schicksalhaften Freiheit: «Am
tiefsten Punkt seines Traumes begegnet der Mensch seinem
Tod.»'7 Um zu sterben, legt sich der Mensch schlafen. «Das
Werk verscharrt / im Traum des Todes», schreibt Barraqué
tiber Chant apres chant. Wenn, wie Foucault ausfiihrt, die
Imagination nach einer Totalisierung der Existenzkriifte
strebt, so erreicht sie im Entscheidenden, im Endgiiltigen, im
Abschliessenden, also im Selbstmord ihre dusserste Grenze.
Da der Traum die Herkunft und die Bedingung der Imagina-
tion ist, der Keim der Existenz, worin sich die urspriingliche
Verfassung der Welt erfiillt'¥, bezeichnet die Verlockung des
Suizids, des absoluten Daseins, den dussersten Mythos. Einzig
eine Anthropologie dieser letzten Imagination kann eine
Psychologie und eine Ethik des Suizides begriinden, namlich
«den urspriinglichen Moment wiederzufinden, in dem ich
Welt werde, in dem noch nichts etwas ist in der Welt, in dem
der Raum noch allein Ausrichtung der Existenz und die Zeit
Bewegung ihrer Geschichte ist»!”. Nichts gibt es zu lachen im
Traum — Chant apreés chant lehrt es uns. Und der Traum im
Kunstwerk ist Kosmogonie, doch auch Kosmologie: «Die
Musik ist die Schopfung.»* Moglicherweise im Licht dieser
Thesen hat Barraqué in seinen Aphorismen iiber Beethoven,
«der Mensch des Aufbruchs ohne Reise», dessen Heiligen-
stiddter Testament gelesen: «Beethoven représentiert das
Individuum, dessen <yrische> Schopfungen als Ausweg nur

den Suizid kennen, den Wahnsinn, die willentliche Einsamkeit.

Ob er seinen Suizid leben wollte oder nicht, ist unwesentlich.
Ob er ihn verpasst hat oder nicht: er hat ihn in seiner Seele
gelebt.»?! Der Einfluss von Foucaults oder auch Binswangers
Anthropologie der Imagination begegnet auch in Barraqués
Vorstellung der klanglichen — seit Séquence zumal der instru-
mentalen — Realitdt wie auch in dem beriihmten Credo seiner
letzten Jahre: «Die Musik ist das Drama, die Emphase, ist
der Tod. Sie ist der letzte Einsatz, das Zittern bis zum

Suizid. Wenn die Musik nicht so ist, wenn sie nicht bis zu

den dussersten Grenzen vordringt, so ist sie nichts.»??

Im Traum ist die Welt des Seins und diejenige der Imagi-
nation eins. Der Traum erhellt jenen Teil von uns, der am
wenigsten auf Geschichte zuriickfithrbar ist, er bezeichnet in
der Zerstreuung eine einzigartige Welt, idios kosmos geméss
Heraklit, die Binswanger in Traum und Existenz wie folgt
kommentiert: «Die Wachenden haben ein und dieselbe Welt
gemeinsam, doch jeder Schlafende zieht sich in seine eigene
Welt zuriick» (Fragment 89). Der Wache lebt mit den ande-
ren in der Einheit des koinos kosmos, dort, wo sich der
Traumende, der Schlafende fremd fiihlt, in der Kontinuitét der
Erfahrung einer gemeinsamen Welt, in jenem diskursiven
Denken, das der Sphire einer gemeinsamen Gespriachskultur
eigen ist. Sein Traum ist idios, eigen, besonders, fiir sich —
Reprisentation im strengen Sinn, Zeuge einer grundlegen-
den Individualitiat. Nach Binswanger steht dem Geist, der
Objektivitiat, der Wahrheit hier das Bild, das Getfiihl, das sub-
jektive Denken, die doxa gegeniiber, dem Individuum, dem
Isolierten, dem ekastos der Griechen die durch Sprache ver-
mittelte Gemeinschaft. «Gewiss kann dieser isolierte Traum
nicht interpretiert werden, doch paradoxerweise wird der
einsame Kommentar wegen und trotz seiner ungeheuren
individuellen Kraft kommunizierbar und universell. Die an-
deren konnen also Perspektiven imaginieren, die den einma-
ligen Traum des nicht mehr anwesenden Schaffenden nicht
zu berticksichtigen brauchen», schreibt Jean Barraqué in

seiner «Hommage a Claude Debussy»*. und zwar vermittels
der dialektischen Bewegung zwischen idios und koinos und
deren Uberwindung in der mania. Doch kann die Realitiit
des Traumens und des Wachens die gleiche sein, wenn der
Traum fiir die Existenz ist, was die Strukturen der Traumwelt
fiir die Wachheit. Diese Welt im Schlaf bringt apriorische
Strukturen zu Tage, denen man auch ausserhalb des Schlafens
begegnen wird, zumal in den Ruhepausen der Vernunft. So
entsteht die Traumerei, eine Existenzform, worin jede Unter-
scheidung zwischen Schlafen und Wachen verschwindet und
die sich eng an der Traumwelt orientiert. Das Dasein, bei
dem das Sein in seinen eigenen Seinsmoglichkeiten auf dem
Spiel steht, wird in den Worten Heideggers «vor sein Sein»
gefiihrt; deutlich wird damit der ontologische Grund jedes
Traumes wie auch seine Verbindung zur Angst.

IMAGINATION DER NACHT UND DES TODES

«Die komplementédren Mythen des Wassers und des Feuers
beférdern das philosophische Thema einer substantiellen
Einheit von Seele und Welt im Moment des Traums.»>* Im
Werk Barraqués prallen Feuer und Wasser heftig aufeinander.
Im «Schillern des Traums» (Chant apreés chant) ist das Sein in
Glut getaucht, zum geheimen Feuer der Welt entbrannt, und
es entdeckt so das Innerste der Phidnomene und die Existenz
einer Wahrheit, die es iiberschreitet, die ihm aber doch
zugeneigt ist. Die Feuermetapher ist diejenige der Zyklen
Beethovens, Debussys oder Weberns. Die vier Sitze der
Fiinften Sinfonie versprechen den Neubeginn, denken die
kreisformige Einheit neu, diese Einheit ohne Ende, die in
eigenen Begriffen in La Mort de Virgile ausgeformt und
besungen wird und worin das zerstorte Element, erneuert in
seinen Funktionen, wiedergeboren wird. Wenn das Werk un-
vollendet ist, wenn es in seiner Unvollendetheit und zugleich
in seiner damit implizierten Zerstreuung konzipiert wurde,
so sind die Bilder der Flamme und der Asche nicht ohne
Bedeutung. Und der Befehl von La Mort de Virgile sollte in
Lysanias gesungen werden: «Verbrennt die Aeneis!» Doch
im Traum taucht die vom Korper befreite Seele auch in den
Kosmos ein, wird durchldssig und verbindet sich mit seinen
Bewegungen wie die Wasser im Ozean eins werden. Angeregt,
aufgeregt wachsen die Meereswellen, bevor sie kulminieren
und an den Riffen brechen. Der Traum ist zugleich ein Auf-
blitzen, die dusserste Klarheit der Intuition und ein undurch-
dringlicher Nebel, die ndchtliche Angst des Verirrten: «Die
Traume gehoren zum Reich der Nacht und der Erde, sie
selbst sind Ddmonen, die in ihrem Bereich ihr Unwesen
treiben (Demos bei Homer) und die ihr eigenes Geschlecht
bilden (Phylon bei Hesiod). Ihre Mutter ist die Nacht
(Hesiod), Mutter auch des Todes und des Schlafs; daher
riihrt die Verwandtschaft zwischen den Ddmonen des
Traumes und den Seelen der Toten, die als Flehende oder
Anklagende withrend des Schlafes erscheinen.»®

ZEITLOSIGKEIT BEl BEETHOVEN

Gewiss ist der Traum eines der Themen in Barraqués Werken,
in ...au-dela du hasard oder in Chant apres chant, doch
nimmt er zumal in den Analysen von Debussys La Mer und
vor allem von Beethovens Fiinfter Sinfonie den Sinn einer
abstrakten Klangvorstellung an. Er wird zum Hinweis auf
Transzendenz, unterscheidet sich demnach von der Immanenz,
und tiberschreitet subtil in nicht vorhandenen Entwicklungen,
in Abschnitten des Vergessens und nicht formulierten Ereig-
nissen die Grenzen der Empirie. Zum fiinften Durchfiihrungs-
teil von Jeux de vagues (Takte 118-123), dem zweiten Satz
von La Mer,schreibt Barraqué: «Man findet darin ebenso

17. Foucault, «<Einlei-
tung», S. 143; Foucault
schreibt zudem in
dieser Einleitung: «Der
Traum ist die im ver-
lassenen Raum sich
aushoéhlende , im
Chaos sich brechende,
im Larm auseinander-
fliegende, sich als
kaum mehr atmendes
Tier in den Netzen des
Todes verfangende
Existenz» (S. 151).

18. «Die Kosmogonie
des Traums ist der
Ursprung der Existenz
selbst», schreibt
Foucault in «Einleitung»,
S. 139.

19. Ebd., S. 155.

20. Barraqué, Ecrits,
S. 182.

21. Ebd., S. 582.
22. Ebd., S. 181.

23. Ebd., S. 253. «Ja,
diese Spannung der
Traume, der Wiinsche
oder der bereits erleb-
ten Albtraume (doch
auch die brutale Aus-
serung schopferischer
Schonheit) erlaubt
einem jeden, bei der
eigenen fragenden
Suche seine eigenen
Vorstellungen zu
erfinden», prazisiert
Barraqué (ebd., S. 251),
und er schliesst seine
Hommage damit, dass
Debussy uns helfe,
«unsere Musik zu trau-
men» (Ebd., S. 253).

24. Foucault, «Einftih-
rung», S. 133.

25. Binswanger, Traum
und Existenz.

06/07



eine vorbereitende Schreibweise (im Stil von <Kammermu-
sik>) wie eine solche der Exposition; es gibt einen Ausgleich
zwischen den beiden, bisweilen auch Verwirrung und Kom-
promiss: eine Traumwelt, worin die Durchfiihrung von nicht
formulierten Ereignissen zeugt.»*® Die harmonische Stabilitit,
das Thema der zweiten Vorbereitungspassage, deren letzte
Note sich unbestimmt dehnt, die Erinnerung der Streicher
an den Beginn des Satzes, die Figuren des Englischhorns, die
das Ende der kommenden Trompetenphrase vorwegnehmen
(T. 126), die Echos schliesslich zwischen den Floten, Oboen
und dem Englischhorn, die «Verwirrung» dieses Augenblicks,
abstrakt genug, um die verschiedensten Formulierungen zu
umfassen, eroffnen eine phanomenologische Anthropologie
der Imagination und dadurch des Traumes.

Desgleichen wird im dritten Satz, Allegro, von Beethovens
Fiinfter Sinfonie das Scherzo variiert wieder aufgenommen,
wie in einem verzerrenden Spiegel, so das Bild Barraqués.
«Dieses Scherzo in traumartiger Weise wieder aufzunehmen,
scheint mir methodologisch von vollkommenem formalen
Zusammenhalt. Nur die Musik kann ein solches Phinomen
realisieren, das grosser ist als die traditionellen Formen und
stirker als das romantische Mysterium.»>” Das pianissimo
nivelliert die Reprise, eliminiert die dynamischen Akzente.
Die erste Tonika ist verldngert, die Diskontinuitéit der Tone
erzeugen einen Bruch, was der iiber eine Pause, nicht einen
Ton sich erstreckende Orgelpunkt noch unterstiitzt. Die neu
eingefiihrten Pizzicati und das Wegfallen der Kontrabésse
machen die Stelle schwerelos. Dieser Traum ist Verwandlung,
Erschlaffung der Realitéit des Anfangs. Im zweiten Satz,
Andante con moto (T.123ff.), wird die Musik nach dem Orgel-
punkt tiber es, Dominante der Grundtonart as, zum Anhalten
gebracht, «wie ein von jeglicher musikalischer Substanz
entleertes Traumphéinomen»?®. Barraqué betont damit die
raumliche Suspension, die Leere und das Zogern der Zeit in
diesem dritten Abschnitt des Satzes. «Es gibt dort einen
traumartigen <Ausgleich> des Stils, des Rhythmus, des Aus-
drucks, der Worter des Zitats (aus Der Tod des Vergil im all-
gemeinen sowie im besonderen aus den Texten von Le Temps
restitué und Affranchi du hasard) mit Bildern, verschwom-
menen Visionen ausserhalb von Der Tod des Virgil», schreibt
Barraqué iiber ...au-dela du hasard.*® Hier, wie auch schon
in der Analyse von La Mer bedeutet der Traum Ausgleich.
Ist der Satz einmal in seiner doppeldeutigen, paradoxen und
diskontinuierlichen Natur erfasst, so ldsst er sich als Ambi-
valenz zwischen der originellen Form einer stigmatisierten
Subjektivitdt und deren Absetzung, deren Verfinsterung,
gar deren Vernichtung in anderen Seinsweisen deuten: als
Aporie eines Denkens, das radikal sich selbst befragt. Dieser
Ausgleich ist auch derjenige der zeitenthobenen Einschiibe
der Anfangszelle von Beethovens Fiinfter Sinfonie, die zeit-
lich immer wieder zuriickspringen und die, damit einen me-
taphyischen Wunsch erfiillend, zur Verwirklichung der Zeit-
losigkeit fiihren — was in den Strédngen eines Kontinuums
unmoglich wire —, zur Vereinigung von Unsterblichkeit und
Todeserfahrung. Und es ist, so Blanchot, der Ausgleich, den
der Satz in Hermann Brochs Der Tod des Vergil anstrebt:
«Das Ideal von Bloch wire es, in einem Augenblick und einem
einzigen Satz alle entgegengesetzten Bewegungen ausdriicken
und sie in ihrer Gegensitzlichkeit aufrecht erhalten zu konnen,
sie zugleich aber zu einer Einheit zu fiihren.»*

ENDE DES SERIELLEN SUBJEKTS

Als Erkenntnisinstrument, das tiber die Beherrschung des
diskursiven Wissens hinausreicht, fithrt der Traum auch zu
einer Krise des Einen, einer Krise, die sich in den Werken
Barraqués durch die diskontinuierlichen Entwicklungen der

wankenden und durch die Pausen der Sonate fragmentierten
Ideen fortsetzt. Diese Forderung nach Diskontinuitit — ein
Signum der Epoche — verlangt im Gegenzug wiederum die
Riickkehr der Melodie, zumal im Concerto, als eine Riickkehr
zum Ursprung des melos «in der melodischen Unsichtbarkeit,
worin alle Poesie wurzelt» (Chant aprés chant). Die Technik
der Proliferationsreihen weist auf die Befreiung von dieser
Beschrinkung hin, wobei sich der Komponist verwehrt jegli-
chem Begriff einer seriellen Tonalitdt verwehrt. Man nehme
einen Modus 1 und einen Modus 2:

Modus O | 1 21814 216 | 7|8 9|10 12

S 0 P A AP A [ [

Modug T 32 |- 1 |48 - =8 2 BB A 100 |9 N 1

Der den Modus 2 bestimmende Prozess reproduziert den Vor-
gang zwischen den beiden ersten Modi, die Proliferation ba-

siert auf einer Anordnung der Tonhohen: 1 - 12,2 > 1,3 >4 ...

s [ [o < [e [+ [e [z [*[o[=]

Und so weiter:

Medus 3: [ 7 a5 2 TSI e 00| 9= g 5

Madus 4 151 7 | 814 "1 1112 |12 9 |10 [ -6 8

Modus:s: [i85 il 5. il il 80 [l 2 e sl de | 10 1594122 6

(V{70 (V15 S S0 BB 8 R S o Sl 1 s 0 Pl S B B T 8] 2

Modus 7 | 2 6|t 3 8t ks 10 -9 1121 1

Modus 8 | 1 P2 S0 s 18 N S (RS U I P51 Ry < S i 0 1 B R e

Mit den Proliferationsreihen — Reihen innerhalb der Reihen —
hat Barraqué die Essenz der seriellen Idee zerstort. Ob die
Reihe als solche existiert, als ein Produkt der sie schaffenden
Ordnungen oder als sie selbst, bleibt offen. Und stellt denn
die Notwendigkeit, alle Zyklen durchlaufen zu miissen, um
zum ersten Modus zuriickzukehren, ein philosophisches
Prinzip dar? Ist der Modus O ¢ as g des e d b es h f fis (die
Reihe von ...au-dela du hasard) und der Modus 1 a ¢ des g es
ased fhb fis,so bedeuten diese Anfangsmodi eine doppelte
Ambivalenz, sowohl zeitlich wie raumlich: Der Modus 1 ist
die Krebsumkehrung des Modus 0. Die seriellen Zyklen be-
finden sich im Bannkreis dieser Anfangsmodi, die sie gemiss
einer Struktur und Folge von Bedeutungen, in die erst die
Analyse Licht bringen kann, konzentrisch verdeutlichen. Die
Motive erscheinen kaum mehr in ihrer festen Gestalt, sondern
kehren wieder unter Formen der Ahnlichkeit und verweisen
so auf die Generalisierung der seriellen Strukturen, die durch
die trauméhnlichen Variationen entstanden sind. Hinter den
Reihen verbirgt sich demnach nicht nur eine Hermeneutik
des klanglichen Werdens, sondern auch eine strenge musika-
lische Struktur. Desgleichen bezeichnen die Bilder des Trau-
mes «hinter den Wolken vorangegangener Traume» (...au-
dela du hasard) nicht ein Ganzes an Bedeutungen, sondern
eine ontologische Struktur an der Basis von Bedeutungs-
intentionalitdten. Die Struktur ist nicht mehr Erfiillung,
sondern eine aus verschiedenen musikalischen Seinsweisen
bestehende Tatsache, die in eine diskontinuierliche Entwick-
lung — Bedingung fiir das offene Werk — gefasst werden.
Diese Struktur dezentriert das Subjekt, und die Proliferations-
technik strebt gerade das Ende des seriellen Subjektes an.

Zu Chant apres chant schreibt Barraqué: «Die Partitur, die
ich ertriumte, war niichtern, streng, heftig, prichtig.»*' Oder
zum Concerto: «Ein seltsames Werk — vielleicht das einzige,
von dem ich getrdaumt habe — ausserhalb von mir, an der

26. Barraqué, Ecrits,
S. 322,

27. Ebd., S. 533.

28. Ebd., S. 477.

29. Ebd., S. 189.

30. Maurice Blanchot,
Le livre & venir, Paris

1959, S. 166.

31. Barraqué, Ecrits,
S. 28.



Grenze zum Amusement, zum Lachen, zum Spiel in Drama
und Trauer.»* Oder schliesslich iiber Beethoven: «Ja, traumen,
denken, eine Sache ausserhalb der Natur, der Zeit, ausserhalb
der Ewigkeit schaffen, ein Werk, von dem er akzeptiert,

dass es nur durch ihn hindurch entstehen kann, ein Werk, das
ihm vorgeschrieben worden ist.»* Nach den Begriffen von
Heideggers Sein und Zeit ist das In-der-Welt-Sein eine Struk-
turganzheit, und der Binswanger-Kommentar skizziert ver-
mittels des Traumes das Ende des Subjekts, das von nun an

in eine ontologische Struktur eingemauert ist, von der es be-
stimmt wird.** Nun werfen die Zitate Barraqués zwei Fragen
auf. Was trdumt der Traumer? Zweifellos seine Schopfung,
ausserhalb der Natur und der Zeit: «Ein Werk triumen wie
die Nacht, das Meer», sagt Barraqué.> Und wer ist der
Traumer? Der Komponist, darin Binswanger nahe, betrachtet
den Skandal des Ichs, des Individuums, des ekastos «nicht
wie einer, der den Traum macht, sondern wie einer, dem sich
der Traum prisentiert, <ohne zu wissen weshalb>»*. Dieses
Ich, das «nicht mehr existieren kann»?, ist das Subjekt von
Barraqués Drama. Uber diese Entlassung der Einheit hinaus
macht Barraqué — mit den Worten aus Foucaults Archdiologie
des Wissens — die Traumexistenz zu einem Vergessen des
Selbst. Im Traum des Werkes verschwindet das Subjekt des
Schopfers. Sein Riickzug ist die Bedingung seiner fliichtigen
Schopfung.

EXKURS 2

Foucault war bestimmend fiir die Konzeption von Barraqués
Werk. Zwar gibt es keine direkten Hinweise fiir einen Einfluss
auf die Vollendung der Sonate. Doch 1950 hatte Barraqué
die Trois Mélodies komponiert, die unverdffentlicht blieben:
«Je dors et mon coeur veille» (Hoheslied V, 2), «Létranger»
(Charles Baudelaire, Le Spleen de Paris, Petits Poémes en
prose, 1) und «L’époux infernal» (Arthur Rimbaud, Une Saison
en enfer, Délires I). Diese Lieder bilden den Ursprung von
Séquence (1950-55) auf Gedichte Friedrich Nietzsches (7rois
fragments, Musique du midi, De la pitié! De la pitié! und
Plainte d’Ariane in der Ubersetzung von Henri Albert).

Es war Foucault, der Barraqué diese Gedichte Nietzsches

zu lesen gab,*® auf die er 1953 «aus der Perspektive einer
Geschichte der Vernunft» gestossen war und dessen Werk der
1880er Jahre ihn damals faszinierte. Gewéhlt zum Direktor
des Maison de France in Uppsala bedauerte es Foucault,

an der Urauffiihrung von Séquence am 10. Médrz 1956 im
Rahmen des Domaine musical nicht teilnehmen zu konnen.
Im Brief, in dem Barraqué seine Freundschaft aufkiindigt,
besteht dieser auf der Notwendigkeit, das Werk zu horen,
«der einzigen Realitét, die dem Austausch eine Struktur
geben konnte».

BROCHS UNIVERSUM

Doch die wichtigste Lektiire fiir das Werk Barraqués war
zweifellos diejenige von Der Tod des Vergil, ein «Traum-
kommentar zum Tod Vergils»*’. Es war 1955 auf Anregung
Foucaults, dass Barraqué dieses Buch sowie die beriihmte
Studie von Maurice Blanchot* entdeckte; Barraqué hat sie
sehr ausfiihrlich annotiert. Dass die auch spiter erschienenen
Werke Brochs in der Bibliothek Barraqués vorhanden waren
(Die Verzauberung [1956-57], Die Schuldlosen [1961], die
Briefe [1961], Die Unbekannte Grosse [1968] und zumal
Literarische Schopfung und Wissen [1966], darin vor allem
die Kapitel «Die mythische Erbschaft der Dichtung» und
«Mythos und Altersstil») beweisen, sofern dies noch notwen-
dig sein sollte, den bedeutenden Einfluss des Romans und
des Brochschen Universums auf sein Werk.

Am Samstag, dem 24. Mérz 1956, gerade zur Zeit des
Bruchs mit Foucault, redigiert Barraqué auf zwei gegeniiber-
liegenden Seiten eines Heftes einen Generalplan fiir seinen
eigenen Mort de Virgil; dieser riesenhaften Komposition
dachte er den Rest seines Lebens zu widmen, und tatséchlich
arbeitete er bis zu seinem Tod im Jahr 1973 daran und berei-
cherte sie noch 1970 mit Arraché de..., einem Kommentar in
Form einer Lektiire von Temps restitué (einem unvollende-
ten Werk fiir Klarinette und Chor [SATB], «Sprechstimme
mit ungenauen, aber nach den Stimmlagen differenzierten
Tonhohen»).

Le Feu — La Descente
| Orchestre p. 71-91
Il Transition — interlude p. 92
Il Cheoeur a) p. 93
b) transition instrumentale ou solo p. 94
c) cheeur p. 95 « car celui qui a franchi... »
d) intermede instrumental avec solo ? ou quatre —
musique de chambre
e) derniére partie du chceur « car ce n’est que dans
I'erreur... » p. 98
IV Orchestre p. 100-112
V  Cheeur p. 112 « car a la frontiere... »
Transition instrumentale (coda)
VI Cheeur p. 115 « c’est ainsi... » p. 118
Orchestre — cheeur
VIl Transition p. 118 (prélude)
Cheeur « car le privilege... »
VIII Orchestre — musique de chambre — solo — instrumental
(long) p. 123-183
IX  Chceur p. 180 « émerveillé... »
X Instrumental p. 182-187
Xl a) cheeur « destin... » p. 187
b) courte transition
c¢) cheeur « inéluctable »
d) instrumental
e) neuf vers (court)
XIl Orchestre — instrumental coupé de « 6 retour, 6 Plotia... »
Xlll p. 206 orchestre (dernier mouvement) commentaire de *'

Aus dem zweiten Buch von Brochs Roman, «Das Feuer —
Der Abstieg», gingen demnach ...au-dela du hasard (1958-59),
Chant apreés chant (1965-66) und Le Temps restitué (1956-68)
hervor, also XI, X und III. Doch der Komponist dachte auch
an Discours (V1),an Lysanias (VIII),an Hymnes a Plotia (XII)
sowie an Portiques du feu (1). Das Drama ohne Handlung
L’homme couché, worin sich zweifellos der Einfluss von
Wagners Parsifal abzeichnet, ist offensichtlich vom Roman
abhingig. Der einzige wirkliche Mythos, die fundamentale
Bestimmung ist der angenommene Tod, ist die Sprache, die
«Verstiimmelung innerhalb jeder Erlosung». Neben der dio-
nysischen Beschleunigung, neben Appolon, dem Demiurgen
des Freudentaumels, und neben dem «lyrischen Kommentar
seiner selbst» mit den tridumerischen, deformierten, subli-
mierten Visionen fasste Barraqué fiir seine «tragédie lyrique»
die folgenden Themen ins Auge: die Liebe, die Rache, die
Aufruhr, die Wiirde, den Inzest, die Freundschaft, das Kind,
die Homosexualitit, den Sadismus, die Unterwerfung, die
Gabe, das angenommene Opfer, den Besitz, die Beherrschung,
die Unerbittlichkeit, die Einsamkeit, das Genie, den Wichter,
den Schlaf, die Melodie, die Zuflucht, das todliche Gas, den
Mystizismus, die Heiligkeit, die Geburt, die Freude, die
Schonheit, die Metamorphose, die Verwandlung, das Ungliick,
die verantwortungslosen oder verpassten Taten, die Nostalgie,
die Hypochondrie, den Determinismus, den inspirierte und
positive Wahnsinn, doch auch die «Krankheit zum Tode».
Seit Januar 1949, noch vor seiner Begegnung mit Foucault,
die geprigt war von Gesprichen tiber Nietzsche, offenbar
auch iiber Husserl, Bataille, Kafka und Dostojewski, vor allem

32. Ebd., S. 28.
33. Ebd., S. 395f.

34. Zu Ludwig Bins-
wanger vgl. Alice
Holzhey-Kunz, «Le
réve, une forme d’exis-
tence» , in: Des inter-
prétations du réve.
Psychanalyse, Hermé-
neutique, Daseins-
analyse, Paris 2001.

35. Barraqué, Ecrits,
S. 172.

36. Binswanger, Traum
und Existenz.

37. Barraqué, Ecrits,
S. 20f.

38. Foucault legt in
einem Gesprach mit
Paolo Caruso davon
Zeugnis ab: «Er
[Barraqué] hat eine
Kantate geschrieben,
die 1955 [sic] urauf-
geflihrt wurde; der
Text dieser Kantate
stammt von Nietzsche,
und ich habe ihn auf
diesen Text aufmerksam
gemacht» (Foucault,
«Wer sind Sie, Profes-
sor Foucault?», S. 785).

39. Barraqué, Ecrits,
S.172.

40. Blanchot, Le livre
a venir, Paris 1959,
S. 160-172.

41. Diese Skizze zu La
Mort de Virgile ist repro-
duziert in Entretemps 5
(1987), S. 136, und
transkribiert in Heribert
Henrich, Das Werk
Jean Barraqués.
Genese und Faktur,
Kassel 1997, S. 118
(im Original franzosisch).

08/09



aber tiber Heidegger und Soren Kierkegard, hat Barraqué
Die Krankheit zum Tode gelesen; er hat den ersten Teil aus-
fithrlich annotiert, und das Buch muss eine Eroffnung fiir
den Komponisten gewesen sein, der gegentiber dieser
Leidenschaft der Innerlichkeit, gegeniiber dieser subjektiven
Wahrheit, dieser fiktiven Welt zwischen Traurigkeit und Ent-
setzen, die sich in verschiedenen Pseudonymen entlud, nicht
gleichgiiltig bleiben konnte. Foucault seinerseits war «ein
grosser Leser Kierkegaards, und auch wenn er diesen Autor
praktisch nie erwéhnt, so besass er fiir ihn aber doch eine
ebenso geheime wie bestimmende Wichtigkeit»*. Seit 1951
studierte er sein Werk, zu dem Jean Wahl an der Sorbonne
Vorlesungen hielt.*® Die «Krankheit zum Tode» in L'Homme
couché ist die Verzweiflung Kierkegaards.

VERZWEIFLUNG
UND DER WEG ZUM SELBST

«Indessen wurden grosse Geister von Mozart umgetrieben;
und unter ihnen ist der vielleicht grosste des beginnenden
19. Jahrhunderts Soren Kierkegaard. Doch bei Kierkegaard
gibt es keinerlei Anschein eines <objektiven> Urteils wie bei
jenen Exegeten, die vorgeben, der Welt Mozarts eine Existenz
gegeben zu haben. In dem langen philosophischen Gedicht,
das er der «musikalischen Erotik> des Don Giovanni gewidmet
hat, spielt das Werk Mozarts die Rolle eines Spiegels, durch
den der Autor von Die Krankheit zum Tode sich diesen
<Kommentars seiner selbst>, der sein gesamtes Werk durch-
zieht, erarbeiten kann.»* In diesem Aufsatz iiber Mozart
zitiert Barraqué Kierkegaards Don Giovanni-Kommentar,
ein Kapitel von Entweder — Oder. Die Verzweiflung ist im
Werk Kierkegaards die Bedingung dafiir, dass vom dstheti-
schen, erotischen Stadium in das ethische gelangt werden
kann, wobei die Furcht und das Erzittern die Basis dieser
Teleologie legen. Verzweiflung ist nicht Balsam noch Arznei,
sie meint den Schmerz, nicht sterben zu konnen sie zerstort
und kann doch nicht ganz zerstoren, sie verwiistet den Willen
zweifach.® Als ein letzter Versuch, das Leben in dsthetischen
Begriffen zu denken, sucht das schwermiitige Bewusstsein
das Selbst in seinem ewigen Wert und stellt das Individuum,
das Einzigartige, Einmalige in eine personliche, intime
Bezichung zum Absoluten — im Sinne von absolutum, geldst
sein, einer Lossprechung von den Besonderheiten des End-
lichen, «losgelost, freigelassen und befreit von allem, was
ausserhalb seiner gedacht werden kann» (Schelling). Dieses
Absolute, diese unendliche Freiheit kennt keine Grenzen
mehr und ldsst, so Kierkegaard, ein wenig Ewigkeit in die
Dialektik der Verzweiflung eindringen.

Das Ich als eine Synthese des Endlichen und des Unend-
lichen spaltet sich, reisst sich von sich selbst los und flieht,
um ein anderes Ich zu werden, oder aber es sucht sich selbst,
will um jeden Preis sich selbst sein. Der Verzweifelte will
verzweifelt sich selbst sein, «er will sich nicht los sein», der
Mensch, «dessen Gefiihl phantastisch geworden ist, wird auf
eine Weise unendlich gemacht, aber nicht so, dass er immer
mehr er selbst wird, er verliert immer mehr sich selbst.»*
Barraqué interessierte sich fiir diesen Ausgleich, bei dem das
Ich nicht von sich selbst loskommen kann, bei dem es aber
sein Exil, seine Abwesenheit lebt. «Das Selbst ist fremd. Das
Selbst ist unmoglich», sagte er. In der Kluft zwischen subjek-
tivem und objektivem Ich entdeckt das Individuum seine
Verstimmtheit gegentiber sich selbst. Der in seiner Existenz
gefangene Schopfer, der allein ist mit seiner Leidensfihigkeit
und dem eine unmaogliche Totalitéit vorschwebt, schreit
angesichts dieser Unermesslichkeit voller Entsetzen auf.
«Wenn so das Gefiihl phantastisch wird, dann wird das Selbst
nur immer mehr verfliichtigt, es wird zum Schluss eine Art

abstrakter Fithlsamkeit, die unmenschlich keinem Menschen
angehort, sondern unmenschlich sozusagen fiihlsam teilhat
an dem Schicksal des einen oder anderen Abstraktums, z. B.
der Menschheit in abstracto», hatte Barraqué in Die Krank-
heit zum Tode unterstrichen.*” Wie Jean Wahl bemerkte, ge-
langt Kierkegaard, indem er nicht vom Zweifel, sondern von
der Verzweiflung ausgeht, nicht zum Denken, sondern zur
Existenz.

Wenn ein dsthetischer Begriff des Lebens von Verzweiflung
bestimmt ist, wenn an sich selbst verzweifeln zu einer anderen
Stufe fiihrt, so entsteht im Werk Barraqués ein ethischer
Imperativ, eine Berufung des Kunstwerkes zu dem, was
Binswanger die «Selbstrealisation der Kunst» nannte, jenen
Ausgleich zwischen der Entfernung vom Selbst und der
Riickkehr zum Selbst. Dies bedeutet, sich Stiick um Stiick
selbst zu verwirklichen, das Selbst in seiner fundamentalen
Struktur als eine Form des Daseins zu verstehen, und dies
durch die kiinstlerische Schopfung. Die édsthetische Sphire
ist kein Ausserhalb, keine Illustration, sondern sie gehort zu
einem phidnomenologischen Rahmen, worin die Bezichung
zwischen Subjekt und Objekt Fiille erhélt. «Selbstrealisation»
bedeutet, dass «der Mensch alles beseitigt, was sich zwischen
ihn und seine Welt stellt, was ihm die Welt verstellt»*. Die
Riickkehr zum Selbst ist nur auf wenig begangenen Wegen
moglich, es ist der transzendente Weg, der tiber das Selbst,
tiber die Welt hinausreicht und die Bedeutungsrichtung der
Erhohung und des Abstiegs hat, letztlich des Niedergangs
und damit des gesamten zweiten Buches von Der Tod des
Vergil. Angesichts der Gefahren seines Werkes versagt sich
der Kiinstler den Leichtsinn und macht aus seiner Anmassung
ein Drama, verurteilt sich dazu, seine Schopfung zu durch-

leiden. Die Kunst verwandelt sich zum Unbescheidenen, zum

Hochtrabenden® und durch die Dramatisierung des Selbst
im Tragischen und Erhabenen zur Religion, sie begibt sich
damit auf die Spuren der deutschen Romantik Schlegels,

Novalis’ und Schellings. «Der Komponist ist ein Kiinstler, das

heisst ein Mensch, der dazu verpflichtet ist, der Grosste zu
sein; man muss ihm die Geschichte und deren Gebrauch
iiberlassen, er wird selbst zur Geschichte, die er iiberwindet,
fortsetzt und der er eine Nachkommenschaft verschafft»,
schrieb Barraqué.’’ Die Verhiirtung des Selbst im Absoluten,
wo sich der Kiinstler nicht mehr sich selbst unterwirft, fordert
von der dsthetischen Existenz einen Aufstieg, die Erhohung:

«Das Gedicht im Sinne Nietzsches, das macht, dass ein Mensch

niemals sich selbst ist, sondern {iber ihn selbst hinaus spricht,

bedeutet diese Verwandlung des Selbst, vielleicht die Ekstase.»

Im Gegensatz zum historischen Sein, das seiner eigenen
Existenz treu bleibt — die «Selbstigung des Selbst» —, ist nach
Binswanger die dsthetische Zeitlichkeit, diejenige des kiinst-
lerischen Ichs oder des Kunstwerkes, nicht- oder tiberhisto-
risch und diskontinuierlich. Genau dies symbolisieren die
zeitlosen Einschiibe der Anfangszelle im ersten Satz der
Fiinften Sinfonie: «Zwei Zustiande von Zeit werden konfron-
tiert. Die Zeit wird von einem Rhythmus gestaltet, den
nichts aufhalten kann. Alles Werden des ersten Satzes findet
in der Zeit statt. Doch gewisse Einschiibe — wir gebrauchen
diesen Begriff bewusst — stellen Angst dar. Sie zermalmen
den Begriff der Zeit, Zeitlosigkeit und Zeitlichkeit stehen
sich gegeniiber.»! Der Komponist muss die Auswirkungen
seiner Entscheidungen abschitzen konnen; gefordert wird
damit eine Moral des Komponierens, in diesem Falle die
serielle Disziplin. «Eine moralische Handlung zielt auf ihre
Erfiillung; doch durch diese strebt sie zur Bildung eines mo-
ralischen Verhaltens, das das Individuum nicht nur zu regel-
und wertkonformen Handlungen fiihrt, sondern auch zu
einer bestimmten Seinsweise, die fiir das moralische Subjekt
charakteristisch ist», schreibt Foucault.”” Barraqué suchte in

42. Foucault, L'Herme-
neutique du sujet,
Paris 2001, S. 25.

43. Vgl. Jean Wahl,
Etudes kierkegaar-
diennes, Paris 1974,

44, Barraqué, Ecrits,
S:.185.

45. «Die Qual der Ver-
zweiflung ist gerade,
nicht sterben zu
kénnen», hatte Barraqué
in Kierkegaards
Krankheit zum Tode
unterstrichen (in der
deutschen Ausgabe,
Reinbeck 1962, S. 18).

46. Kierkegaard, Die
Krankheit zum Tode,
S.20und S. 30.

47. Ebd., S. 30.

48. Binswanger, Traum
und Existenz.

49. Barraqué pflegte
Jean Genet zu zitieren:
«Lachen Sie nicht. Ach!
Lachen sie vor allem
nicht tiber mein hoch-
trabendes Sprechen...»

50. Barraqué, Ecrits,
S.181.

51. Ebd., S. 416.
52. Foucault,

Geschichte der
Sexualitét, S. 42.



Michel Foucault
und Jean
Barraqué mit
Begleiterinnen
(Foto AJB)

seiner ars combinatoria nach einer Hermeneutik des Selbst,
nach einer Ethik und einer Asthetik der Existenz, nach
einem ontologischen Verhalten gegeniiber der Geschichte
und der musikalischen Praxis, das das Klangereignis, sein
formales Werden und die Notwendigkeit der sie artikulieren-
den moralischen Subjektivierung synthetisiert: «Ich glaube,
dass die Musik verhindert — und nun verwende ich einen
sehr rohen Ausdruck: ein Lump zu sein.»> Barraqués Seria-
lismus 10st sich in eine Moral auf, in die Befolgung von den
Regeln der Reihe, doch auch in eine Askese, askesis (Priifung,
Exerzitien des Selbst), die standig den zuriickgelegten Weg
hin zur Unabhédngigkeit ermisst. Die unnachgiebige und
vorsitzliche Unterwerfung unter die Reihe strebt zu einer
Verwandlung des Selbst und seines Lebens zu édsthetischem
Wert. Es handelt sich demnach weniger um die sklavische
Befolgung des seriellen Gesetzes als vielmehr um die Weisen
individueller Unterwerfung. Im Wissen um das Selbst, in der
Sorge um das Selbst, cura sui — nahe verwandt der Angst —,
ist das wichtigste Ziel, in sich selbst zu suchen, zu sich zurtick-
zukommen — «von sich zu sich», so lautet die ritselhafte
Formulierung in Portiques du feu.

KUNST GEGEN DEN TOD

Da jeder Tod immer jener eines Ichs ist, nur mich meint
und durch keinerlei Beziehung zu etwas anderem ausserhalb
des Ichs relativiert und erleichtert wird, entsteht die Angst,
diese «Bestimmung des triumenden Geistes»>.Und wie soll
mandie Angst, diese stdndige Bedrohung eines Zusammen-
brechens, worin das Selbst die Welt als Welt und sich selbst
als In-der-Welt-Sein entdeckt, beherrschen, disziplinieren,
gar zuriickdringen?> «Die Angst ist nichts anderes als die
augenblickliche Erfahrung des In-der-Welt-Seins.»*® Nach
Heidegger dngstigt sich das verédngstigte Dasein, das mit der
faktischen Nacktheit seines In-der-Welt-Seins konfrontiert
wird. Diese Angst (Portiques du feu), diese Grundbefindlich-
keit, die ihrerseits die Furcht (...au-dela du hasard) und den
Schrecken (Chant apres chant) ermoglicht, ist ein Existenzial
der Seinsverfassung des Daseins; damit steht sie kontrér so-
wohl zur Angst des Melancholikers, der keine Trostung emp-
fangen kann und der ganz in sich gefangen ist, wie auch zu
seinem eidos der Schuldigkeit. Die Angst vereinzelt. Diese
Litanei tiber sich selbst, dieser «lyrische Kommentar des
Selbst», dieser Dialog mit sich und durch das Werk hindurch,
diese Struktur der Sorge begriindet das «Sein zum Ende»
Heideggers. Der Tod erwartet das Dasein als seine eigenste,

absolute Moglichkeit, er ist das Siegel der Endlichkeit. Ge-
geniiber dieser existenzialen, und nicht epistemologischen

Gewissheit «bin ich mich selbst in meinem Sterben-Werden»®'.

Die Zerstorung des Klangs in der Stille, des Archetyps in der
offenen Form, der Bewegung in der Entwicklung durch Eli-
mination (im ersten Satz der Fiinften Sinfonie) ist Ausdruck
davon — der Ausdruck einer Kunst, die insgesamt auf den
Tod verweist, auf den grossen Reiniger metaphysischen
Wissens.”® Und in dieser Heideggerschen Perspektive des
Daseins als sum moribundus lesen wir bei Barraqué: «Fiir
alle, die wirklich geschaffen haben, fiir alle ist das letzte
Objekt die grosse Angst des Menschen, der Tod. Jeder Ver-
wahrer des Schopferischen muss dies akzeptieren, ebenso wie
er seinen eigenen Tod akzeptiert. Sogar auf der technischen
Ebene muss sich seine Kunst gegen den Tod entwickeln,
muss sie sich in der stindigen Unvollendetheit vollenden.»>
Diese Unvollendetheit ist gemiss Broch die lyrische Ent-
schleierung des Logos. Broch vervielfachte die narrativen
und diskursiven Ausdrucksmoglichkeiten, und Barraqué war
zumal fiir den Lyrismus des zweiten Buches von Der Tod des
Vergil sensibel, «Das Feuer — Der Abstieg»; die Linie des
Niedergangs bedeutet darin unsere Existenz in der Welt,
denn die Bewegung der Tragik besteht immer aus Aufstieg
und Fall, und letzterer ist um so tiefer, je hoher der moralische
Willen war. Dieser Lyrismus bewegt sich stidndig zwischen
Licht und Dunkelheit, und er ist unabtrennbar vom Traum.
Der Tod des Vergil ruft auf zur lyrischen Schopfung zwischen
Sonne und Nacht, zum wahrhaftigen Gesang, der aus den
Tiefen des Ichs hervorgeht, dort, wo der Mensch sich sterben
hort. «Im Lyrismus gibt es eine Art von Todesbetrachtung.»*
Mit Broch entfernte sich Barraqué von den Denkweisen von
Séquence, von einer Befindlichkeit und einer allzu starken
Gewichtung des Lyrischen; er begibt sich vielmehr in den
Bereich der Tragik, dorthin wo der Bruch mit dem Absoluten
die vertikale Transzendenz des Schicksals erst deutlich macht,
wo das Sein als Schicksal bis zu korperlicher Konvulsion und
Krampf gespannt ist und beinahe zum Todesbewusstsein sel-
ber wird. Durch die mythische Struktur, worin eine Synthese
des Rationalen und Irrationalen entsteht, erwirbt er eine
neue Intelligenz, und das Werk nihrt sich an diesem letzten
Wissen um ein Leben und eine Geschichte, die vom Ende
her bestimmt sind: «Es ging ihm und seinem Gedicht darum,
das Nichts zu erreichen, damit die Realitédt des Todes
erscheine und das nichtige Sinnbild zertriimmert werde.»"!
(Aus dem Franzosischen von Patrick Miiller)

53. Barraqué, Ecrits,
S183:

54. Kierkegaard, Der
Begriff Angst, Rein-
bek 1960, S. 40.

55. Martin Heidegger,
Sein und Zeit, Tu-
bingen 1986, S. 182:
«Die Angst gib als
Seinsmoglichkeit
des Daseins in eins
mitdem in ihr er-
schlossenen Dasein
selbst den phano-
menalen Boden fiir
die explizite Fassung
der urspriinglichen
Seinsganzheit des
Daseins. Dessen
Sein enthdillt sich als
Sorge.»

56. Vgl. Jean Greisch,
Ontologie et tempo-
ralité, Paris 1994,

S. 234.

57. Ebd., S.:281.

58. Hermann Broch,
Briefe.

59. Barraqué, Ecrits,
S. 400.

60. Ebd., S. 181.

61. Hermann Broch,
Der Tod des Vergil.

10/11



	Im Traum erwacht die Existenz : Jean Barraqué - Michel Foucault

