
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2002)

Heft: 73

Artikel: Im Traum erwacht die Existenz : Jean Barraqué - Michel Foucault

Autor: Feneyrou, Laurent / Müller, Patrick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IM TRAUM ERWACHT DIE EXISTENZ VON LAURENT FENEYROU

Jean Barraqué - Michel Foucault

Jean Barraqué
Foto Sazo



«Was hat es bedeutet, dass ich durch den Zufall und das

Privileg einer unverhofften Freundschaft einiges von dem

wahrgenommen habe, was sich in der Musik abspielte - vor
nunmehr 30 Jahren? Ich war damals lediglich ein Zaungast,

festgehalten durch Zuneigung, eine gewisse Verstörtheit,
Neugier und das seltsame Gefühl, einer Entwicklung
beizuwohnen, der ich kaum folgen konnte. Das war eine Chance:

die Musik war nämlich damals von den Diskursen, die ausserhalb

geführt wurden, im Stich gelassen worden», schrieb

Michel Foucault.1 «Doch ist es wahr, dass die Musik in

meinem persönlichen Leben eine wichtige Rolle gespielt hat.

Den ersten Freund, den ich gehabt habe - ich war damals

zwanzigjährig - war Musiker [Gilbert Humbert, Schüler von
Messiaen, Zeuge der Jahre 1950 bis 1952, mit dem er vor allem

die von Shdanow entwickelten Thesen diskutierte]. Später
hatte ich einen Freund, der Komponist war und der inzwischen

gestorben ist [Jean Barraqué], Dank ihm lernte ich die

Generation von Boulez kennen. Für mich war dies eine sehr

wichtige Erfahrung. In erster Linie, weil mich dies in den

Kontakt mit einer Kunstform brachte, die für mich wirklich
rätselhaft war. Ich hatte und habe noch immer keinerlei

Kompetenz in diesem Bereich. Doch war es mir möglich, die

Schönheit zu erfassen in einer Sache, die mir sehr rätselhaft

war. Es gibt einige Werke von Bach oder Webern, die mich

entzücken, doch für mich ist die eigentliche Schönheit eine

musikalische Phrase, eine Musik, die mir unverständlich

bleibt und über die ich nichts sagen kann. »2

Bei der in diesem Text über Boulez erwähnten Freundschaft

handelt es sich um diejenige mit Jean Barraqué, «einem

der genialsten und verkanntesten Komponisten der

gegenwärtigen Generation»3, der uns ein vorzeitig gereiftes, der

Unvollendetheit und dem Tod anheimgegebenes Werk
überliefert hat, das dem Schweigen eine Kunst strenger, kristalliner

Schönheit abringt. Sich der gemeinsamen Geschichte

dieser beiden Persönlichkeiten zu nähern bedeutet, Einblick
in eine bewegte Biographie zu erhalten, zumal aber auch,

die zu Beginn der fünfziger Jahre gleichzeitig entstandenen

Werke in einen Zusammenhang zu stellen; dabei gilt es sich

der Gefahr zu enthalten, den einen zur Metapher des

philosophischen Denkens des anderen zu machen, und den anderen

zum Initiator der Musik im Diskurs des ersteren.

EXKURS I

Michel Foucault entkam dem Einfluss der Phänomenologie
und des Marxismus dank der Musik, deren Rolle, so sagte er,

ebenso wichtig war wie die Lektüre Nietzsches. «Wenn ich

mich recht erinnere, verdanke ich meinen ersten <Kultur-

schock> den französischen Vertretern der seriellen und der

Zwölftonmusik wie Boulez und Barraqué, mit denen ich

freundschaftlich verbunden war. Durch sie entstand für mich

der erste <Riss> in dem dialektischen Universum, in dem ich

bis dahin gelebt hatte.»4 Denn für Wagner (wie auch für
Schopenhauer oder Nietzsche) stellte sich das Problem des

Subjektes in nichtcartesianischen Begriffen, er zielte auf die

Auflösung der europäischen Subjektivität. In Foucaults
Schriften über die Musik und ihre theoretischen Bedingungen
(Sprache, Struktur, Material), doch auch in der leidenschaftlichen

Korrespondenz mit Barraqué ist es das Schweigen,
das «der Musik Schutz gewährte und ihre Unverfrorenheit
wahrte»5; das Schweigen ist ein Zeichen des Aufbruchs, der

Morgenröte. So nahe und vertraut uns die Musik auch ist, so

sehr sie dem Wesen unserer Kultur entspricht, so ist sie doch

flüchtig, sie entschwindet, und der Ausdruck für dieses

Entschwinden und ihre nie wirklich erreichbare Ferne ist das

Schweigen, die Stille... (Bei Barraqué allerdings - zumal im

zweiten Abschnitt der Sonate - kann die schneidende Stille
auch zerstörerisches Zeichen der Diskontinuität, des

Todestriebes sein. Im «Meer des Schweigens» von Chant après
chant sind diese Leerstellen verfängliche Höhlen, irrationale

Haltepunkte, Modi des musikalischen Nichts, worin sich jeder
Klang einem unentrinnbaren Niedergang gegenübersieht.
Hier - und mehr noch in den unzähligen und bedrohlichen

Wucherungen des Materials - werden wir sensibilisiert für
die subtilen, winzigen Regungen der Welt. Und die Hymne à

l'œuvre der unvollendeten Portiques au feu singt: «Einzig das

Schweigen - widersprüchlich scheint es - kann die Achtung
gegenüber [dem grossen Werk] bewusst machen. Doch was ist

die Qualität, das Profil dieses Schweigens? Ist es ein Schweigen

aus Förmlichkeit? oder ein Verstummen der Worte? oder ist

es etwa selber die Antwort, die das Werk gibt?»)

EINFLÜSSE DER PHÄNOMENOLOGIE

1952 lernte Michel Foucault - damals Stipendiat in der Stiftung
Thiers, Lehrer für Psychologie an der École Normale und

Psychologe im Dienst von Jean Delay am Spital von Sainte-

Anne - Jean Barraqué kennen. Eine intensive Beziehung
zwischen dem Philosophen und dem Komponisten begann

im Mai,6 im März 1956 setzte ihr Barraqué ein Ende.

«Anbetungswürdig, hässlich wie die Nacht, auf irre Weise spirituell,
und seine Bildung als böser Junge grenzt ans Enzyklopädische.

Völlig fassungslos fühle ich mich von ihm eingeladen, eine

Welt zu erkunden, die ich bisher noch nicht kannte und in

der ich mein Leiden spazierenführen werde», so schrieb

Foucault über seinen Freund, der in ihm eine Wandlung
herbeiführte, die Daniel Defert als «das Ende der Qual»

bezeichnete. Mit Barraqué teilte Foucault das Studium der

seriellen Musik, von Beethoven, Nietzsche, sowie den Rausch

als eine Erfahrung, die er mit derjenigen des Traumes und

der Irrationalität assoziierte.

1954 publizierte Foucault Maladie mentale et Personnalité,

später unter dem Titel Maladie mentale et Psychologie [Psychologie

und Geisteskrankheit] (1962) überarbeitet. Dieses Buch

gehörte zur Bibliothek Barraqués, doch findet sich darin nur
eine einzige Randbemerkung des Musikers, die sich (im ersten

Kapitel) auf die Definition der vorzeitigen Demenz durch

den Psychiater Emil Kraepelin (1856-1926) sowie auf dieje-

1. Michel Foucault,
«Pierre Boulez oder die
aufgerissene Wand», in:

Musik-Konzepte 89/90,
München 1995, S. 3-6,
Zitat S. 6.

2. «Une interview de
Michel Foucault par
Stephen Riggins», in:

Foucault, Dits et écrits,
IV, S. 534-535. Gemäss
Jacqueline Verdoux
war die Musik Johann
Sebastian Bachs
diejenige, der sich
Foucault am nächsten
fühlte.

3. Foucault, «Wer
sind Sie, Professor
Foucault?», in: Foucault,
Dits et Ecrits. Schriften,
Bd. 1 1954-1969,
S. 770-793, Zitat S. 785.

4. Ebd., S. 785. «Ich
weiss nur, dass die

- zumeist durch einen
anderen vermittelte -
Ahnung dessen, was
sich bei Boulez
abspielte, es mir ermöglichte,

mich fremd zu
fühlen in der Denkwelt,
in der ich gebildet
worden war, der ich
noch immer angehöre
und die für mich wie
für viele andere immer
noch ihre Evidenz
besass.» Foucault,
«Pierre Boulez oder
die aufgerissene
Wand», S. 3.

5. Ebd., S. 3.

6. Daniel Defert,
«Zeittafel», in: Foucault,
Dits et Ecrits. Schriften,
Bd. 1 1954-1969,
S. 15-105, Zitat S. 22.

0 4/0 5



nige der Schizophrenie - gemäss Eugen Bleuler (1857-1939) -
als Spaltung des Denkflusses bezieht.7 Nach dem heutigen
Stand der Forschung ist nicht mit Sicherheit festzustellen, ob

Barraqué von anderen zu dieser Zeit entstandenen, doch

erst nach dem Bruch veröffentlichten Studien Foucaults

Kenntnis hatte: «Die Psychologie von 1850 bis 1950» und die

Übersetzung von Viktor von Weizsäckers Der Gestaltkreis.

Der Einfluss der französischen Phänomenologie ist jedenfalls
nachlesbar in «Des goûts et des couleurs...», worin Barraqué
eine phänomenologische Musikgeschichte fordert, sowie in

der Studie «Rhythme et développement», in der er die Reihe

global als eine abstrakte, rationale Beziehung zwischen

Elementen definiert, als eine Verallgemeinerung des einzelnen

Parameters: «Wenn ich den Akzent auf die Unauflösbarkeit
der vier das Klangphänomen bestimmenden Elemente lege,

verneine ich die selbständige Existenz eines einzelnen seiner

Bestandteile. Die Organisation eines dieser Elemente (also

Tonhöhe, Rhythmus, Klangfarbe, Dynamik) stellt nur ein

abstraktes Wirkungsvermögen dar, die ihren eigentlichen
Sinn erst durch die Existenz der drei anderen erhält.»8 Die

so geschaffenen Beziehungen, die Dialektik, die Rhetorik als

ganze machen den musikalischen Ausdruck aus. Die
analytischen Werkzeuge und Begriffe Barraqués zeugen davon,

beispielsweise seine Unterscheidung zwischen «note-ton» als

Teil der Flarmonik und definiert als Grad sowie «note-son»
als ein Klang ausserhalb jeglicher Beziehung, dessen Funktion

zumal bei der Klangfarbe von Bedeutung ist - oder auch die

aus dem Zusammenhang herausgerissene Schreckensnote

wie das a im «Marche funèbre» der Eroica. Und im Werk

Debussys zeigte er die Unmöglichkeit auf, durch lineare und

kontinuierliche Entwicklungen die Existenz «an sich» eines

einzelnen musikalischen Parameters aufrecht zu erhalten.

Auch seine Analyse von Beethovens Fünfter Sinfonie ist von

phänomenologischem Denken geprägt, sie zeigt sich interessiert

gegenüber den organischen und formalen Funktionen,
sowohl in der Zeit wie im Raum, sie spricht über das Werk
mit diversen Analysemethoden und erkennt darin das «nicht

Analysierbare einer kompositorischen Technik, die auf
einem musikalischen Mechanismus traumartiger Natur»
beruht.9 Barraqué schreibt: «Man kann ein Phänomen unter
verschiedenen Blickwinkeln betrachten; das beste Wissen ist

dasjenige, das am meisten Perspektiven vereinen kann.»10

IM TRAUM ENTSCHLÜSSELTE EXISTENZ

Zwar las Barraqué im Verlauf der sechziger Jahre Die Ordnung
der Dinge und Archäologie des Wissens; doch das wichtigste
Buch dieser Freundschaft bleibt die Einleitung zu Ludwig
Binswangers Essay «Traum und Existenz», das in der französischen

Übersetzung von Jacqueline Verdeaux 1954 in einer

von der Phänomenologie geprägten Publikationsreihe
erschien. Die wenigen Anmerkungen Barraqués betreffen (im
zweiten Teil der Einleitung) die kritische Untersuchung von
Freuds Traumdeutung, die den Traum als den «Sinn des

Unbewussten» beschreibt, doch den Menschen nicht in seiner

Gesamtheit zu erfassen vermag. Dieser ist nicht ein seiner

Lebenswelt entfremdetes Subjekt, sondern er existiert a priori,
unabtrennbar von dieser Welt, und er entdeckt die Struktur
des Auf-der-Welt-Seins, des In-der-Welt-Seins, die fundamentale

Bedingung des Daseins. In «Die Psychologie von 1850

bis 1950» unterstreicht Foucault, dass den Menschen als Existenz

in der Welt zu erfassen und einen jeden durch den dieser

Existenz eigenen Stil zu charakterisieren für Binswanger
bedeutet, an den Grund seiner Möglichkeiten vorzudringen
und seine Ambiguitäten bewusst zu machen". Und Binswanger
hebt das Existential der Geworfenheit hervor, wie es sich

manifestiert und wie es sich in der traumhaften Strukturierung

der Existenz analysieren lässt, anders gesagt: in der Welthal-

tigkeit des Traumes, der nicht auf die psychologischen
Determinanten reduziert werden kann, denen er üblicherweise

zugeordnet wird. Wenn innerhalb der phänomenologischen
Struktur des In-der-Welt-Seins das Subjekt - der menschliche

Geist, der Mythos einer vereinsamten Innerlichkeit - sich

nicht mehr einem Objekt - der äusseren Manifestation der
Welt - widersetzt, bedeutet der Traum Öffnung, Dasein in
der Welt. Der Traum und seine Logik - zugleich verstanden

im Horizont einer phänomenologischen Anthropologie im
Sinne von Heideggers Sein und Zeit sowie einer existentialen

Ontologie, einer ontologischen Analytik der Imagination
(ein wichtiges Thema der Daseinsanalyse) - löst die Strukturen

des Bewusstseins und die Kohärenz des Urteilsvermögens
auf. Bei Barraqué sind Spuren von Binswangers Denken zu

finden: «Träumen ist folglich nicht eine besonders starke und

lebhafte Weise bildlichen Vorstellens. Bildlich vorstellen heisst

im Gegenteil sich selbst meinen im Moment des Traumes,
sich träumend träumen.»12 Ist also die Welt jener «Dom des

Traumes» von Chant après chant, durch den der Demiurg
geht? «Wie im Traum - worin das Entsetzen, die Zwänge
und die Bilder des Lebens in nicht-sprachlicher Weise wieder

aufgenommen werden -, so gibt es auch hier dieselbe Art der

unwillkürlichen und der gewollten, der unbewussten und der

gesuchten Mimesis»13,schreibt Barraqué über ...au delà du

hasard und weist damit auf jene andere Passage aus Foucaults

Einleitung: «Aufgrund ihrer Verkennung dieser von der

Traumerfahrung wie auch von jedem Ausdrucksgeschehen

notwendig eingeschlossenen Sprachstruktur ist die Freudsche

Psychoanalyse des Traums niemals eine verstehende

Auffassung des Sinns. Für sie erscheint der Sinn nicht in der
Erkenntnis einer Sprachstruktur, sondern muss sich an einem

für sich selbst genommenen Sprechen ablösen, ableiten und

erraten lassen.»14 Durch diese Sprache, die «träumt und

schafft» (so Binswanger), verwandelt der Traum die Existenz,
ist aber gleichzeitig eine ihrer Formen, vom Erlebnis nicht zu

trennen und gleichgültig gegenüber einer Analogie, die die

Traumallegorie dechiffrieren möchte. So bleibt die Metapher,
ein Bild mit Weltbezug, die durch den Traum noch nachhaltiger

und kraftvoller wird und in der eine Transzendenz im
Sinne einer Zerstörung von Immanenz durch die Begrenztheit

dieser Welt erscheint15.

Gemäss Traum und Existenz, dem grundlegenden Buch

für Barraqués Denkwelt, manifestiert sich das Subjekt des

Traumes als die Totalität der Existenz, die im Traum
entschlüsselt wird. «Erblindet durch den Traum und sehend

gemacht durch den Traum kenne ich den Tod, kenne ich die

Grenze, die dir aufgegeben ist, die Grenze des Traumes, die

du verneinst. Weisst du es selbst? Willst du es so?», singt in

drei Anläufen der zehnte Abschnitt in .au-delà du hasard;

er beginnt auf einem kaum hörbaren Unisono mit
zurückgehaltenem Atem, ein Murmeln, bevor er zu glühen beginnt
und auseinanderbricht. Seit der Antike weiss der Mensch: Im
Traum begegnet er seinem Sein. Foucault kommt in seinem

letzten Buch auf Artemidors Traumdeutung zurück. Oneiros

bedeutet dort to on eirei, «was das Sein sagt», was die Seele

beschäftigt und sie bewegt, oreinei, was die Seele verändert,
formt und bildet16. Jeder Traum, der die Existenz totalisiert,

birgt demnach Vorangegangenes und Zukünftiges im
«zeitlosen Netz, das sich den Grenzen des festgefügten Daseins

entfaltet»,so heisst es in ...au-delà du hasard. Wenn unsere

Freiheit unabtrennbar der Notwendigkeit überantwortet ist,

innerhalb derer «alles sich erfüllte» (Le Temps restitué),

offenbart uns der Traum die Möglichkeit freier Bewegung

gegenüber der Welt, unsere Erlösung von den Bindungen an

die Naturgesetze, noch bevor das wachende Bewusstsein die

Bezirke der Traummomente wieder rationalisiert. Es handelt

7. Michel Foucault,
Maladie mentale et
Personnalité, Paris
1954, S. 6.

8. Jean Barraqué,
Écrits, Paris 2001, S. 88.

9. Ebd., S. 69.

10. Man sollte
übrigens die Analyse des
Rhythmus in «Rhythme
et développement»
unter dem Blickwinkel
der Ausweitung
skandierender Sprache in
der Archäologie des
Wissens studieren
- was den Umfang
dieses Artikels
allerdings bei weitem
sprengen würde.

11. Vgl. Foucault, «Die

Psychologie von 1850
bi 1950», in: Foucault,
Dits et Ecrits. Schriften,
Bd. 1 1954-1969,
S. 175-195, hierS. 194.

12. Foucault, «Einführung

[in: Ludwig
Binswanger, Traum und
Existenz]», in: Foucault,
Dits et Ecrits. Schriften,
Bd. 1 1954-1969,
S. 107-174, Zitats. 165.

13. Barraqué: Écrits,
S. 189-190.

14. Foucault, «Einführung»,

S. 114.

15. «Die Metapher ist
die Metaphysik des
Bildes wie die
Metaphysik die Destruktion
der Physik ist», schreibt
Foucault in «Einführung»,

S. 170.

16. Foucault, Sexualität
und Wahrheit, Frankfurt

am Main 1990,
Vgl. S. 22.



sich demnach um ein Ende der Welt, das sich im Erwachen

immer wieder ereignet. Der Traum, dieses «vom Mondschein

geschaffene Fenster» (Chant après chant), kündet dem

Menschen seine Einsamkeit an und durchkreuzt seinen von
nun an wachsamen Schlaf, indem er ihn im Licht des Todes

erweckt, was der letzte Sinn des Traumes ist, gleichzeitig
Erfüllung und Negation unserer schicksalhaften Freiheit: «Am
tiefsten Punkt seines Traumes begegnet der Mensch seinem
Tod.»17 Um zu sterben, legt sich der Mensch schlafen. «Das

Werk verscharrt / im Traum des Todes», schreibt Barraqué
über Chant après chant. Wenn, wie Foucault ausführt, die

Imagination nach einer Totalisierung der Existenzkräfte

strebt, so erreicht sie im Entscheidenden, im Endgültigen, im
Abschliessenden, also im Selbstmord ihre äusserste Grenze.

Da der Traum die Herkunft und die Bedingung der Imagination

ist, der Keim der Existenz, worin sich die ursprüngliche
Verfassung der Welt erfüllt18, bezeichnet die Verlockung des

Suizids, des absoluten Daseins, den äussersten Mythos. Einzig
eine Anthropologie dieser letzten Imagination kann eine

Psychologie und eine Ethik des Suizides begründen, nämlich
«den ursprünglichen Moment wiederzufinden, in dem ich

Welt werde, in dem noch nichts etwas ist in der Welt, in dem

der Raum noch allein Ausrichtung der Existenz und die Zeit
Bewegung ihrer Geschichte ist»19. Nichts gibt es zu lachen im
Traum - Chant après chant lehrt es uns. Und der Traum im
Kunstwerk ist Kosmogonie, doch auch Kosmologie: «Die

Musik ist die Schöpfung.»20 Möglicherweise im Licht dieser

Thesen hat Barraqué in seinen Aphorismen über Beethoven,
«der Mensch des Aufbruchs ohne Reise», dessen Heiligenstädter

Testament gelesen: «Beethoven repräsentiert das

Individuum, dessen <lyrische> Schöpfungen als Ausweg nur
den Suizid kennen, den Wahnsinn, die willentliche Einsamkeit.

Ob er seinen Suizid leben wollte oder nicht, ist unwesentlich.
Ob er ihn verpasst hat oder nicht: er hat ihn in seiner Seele

gelebt.»21 Der Einfluss von Foucaults oder auch Binswangers

Anthropologie der Imagination begegnet auch in Barraqués

Vorstellung der klanglichen - seit Séquence zumal der
instrumentalen - Realität wie auch in dem berühmten Credo seiner

letzten Jahre: «Die Musik ist das Drama, die Emphase, ist

der Tod. Sie ist der letzte Einsatz, das Zittern bis zum
Suizid. Wenn die Musik nicht so ist, wenn sie nicht bis zu

den äussersten Grenzen vordringt, so ist sie nichts.»22

Im Traum ist die Welt des Seins und diejenige der Imagination

eins. Der Traum erhellt jenen Teil von uns, der am

wenigsten auf Geschichte zurückführbar ist, er bezeichnet in
der Zerstreuung eine einzigartige Welt, idios kosmos gemäss

Heraklit, die Binswanger in Traum und Existenz wie folgt
kommentiert: «Die Wachenden haben ein und dieselbe Welt

gemeinsam, doch jeder Schlafende zieht sich in seine eigene
Welt zurück» (Fragment 89). Der Wache lebt mit den anderen

in der Einheit des koinos kosmos, dort, wo sich der

Träumende, der Schlafende fremd fühlt, in der Kontinuität der

Erfahrung einer gemeinsamen Welt, in jenem diskursiven

Denken, das der Sphäre einer gemeinsamen Gesprächskultur

eigen ist. Sein Traum ist idios, eigen, besonders, für sich -
Repräsentation im strengen Sinn, Zeuge einer grundlegenden

Individualität. Nach Binswanger steht dem Geist, der

Objektivität, der Wahrheit hier das Bild, das Gefühl, das

subjektive Denken, die doxa gegenüber, dem Individuum, dem

Isolierten, dem ekastos der Griechen die durch Sprache
vermittelte Gemeinschaft. «Gewiss kann dieser isolierte Traum

nicht interpretiert werden, doch paradoxerweise wird der
einsame Kommentar wegen und trotz seiner ungeheuren
individuellen Kraft kommunizierbar und universell. Die
anderen können also Perspektiven imaginieren, die den einmaligen

Traum des nicht mehr anwesenden Schaffenden nicht

zu berücksichtigen brauchen», schreibt Jean Barraqué in

seiner «Hommage à Claude Debussy»23, und zwar vermittels
der dialektischen Bewegung zwischen idios und koinos und
deren Überwindung in der mania. Doch kann die Realität
des Träumens und des Wachens die gleiche sein, wenn der
Traum für die Existenz ist, was die Strukturen der Traumwelt
für die Wachheit. Diese Welt im Schlaf bringt apriorische
Strukturen zu Tage, denen man auch ausserhalb des Schlafens

begegnen wird, zumal in den Ruhepausen der Vernunft. So

entsteht die Träumerei, eine Existenzform, worin jede
Unterscheidung zwischen Schlafen und Wachen verschwindet und
die sich eng an der Traumwelt orientiert. Das Dasein, bei
dem das Sein in seinen eigenen Seinsmöglichkeiten auf dem

Spiel steht, wird in den Worten Heideggers «vor sein Sein»

geführt; deutlich wird damit der ontologische Grund jedes
Traumes wie auch seine Verbindung zur Angst.

IMAGINATION DER NACHT UND DES TODES

«Die komplementären Mythen des Wassers und des Feuers

befördern das philosophische Thema einer substantiellen
Einheit von Seele und Welt im Moment des Traums.»24 Im
Werk Barraqués prallen Feuer und Wasser heftig aufeinander.

Im «Schillern des Traums» (Chant après chant) ist das Sein in
Glut getaucht, zum geheimen Feuer der Welt entbrannt, und

es entdeckt so das Innerste der Phänomene und die Existenz

einer Wahrheit, die es überschreitet, die ihm aber doch

zugeneigt ist. Die Feuermetapher ist diejenige der Zyklen
Beethovens, Debussys oder Weberns. Die vier Sätze der

Fünften Sinfonie versprechen den Neubeginn, denken die

kreisförmige Einheit neu, diese Einheit ohne Ende, die in

eigenen Begriffen in La Mort de Virgile ausgeformt und

besungen wird und worin das zerstörte Element, erneuert in
seinen Funktionen, wiedergeboren wird. Wenn das Werk
unvollendet ist, wenn es in seiner Unvollendetheit und zugleich
in seiner damit implizierten Zerstreuung konzipiert wurde,

so sind die Bilder der Flamme und der Asche nicht ohne

Bedeutung. Und der Befehl von La Mort de Virgile sollte in

Lysanias gesungen werden: «Verbrennt die Aeneis!» Doch
im Traum taucht die vom Körper befreite Seele auch in den

Kosmos ein, wird durchlässig und verbindet sich mit seinen

Bewegungen wie die Wasser im Ozean eins werden. Angeregt,

aufgeregt wachsen die Meereswellen, bevor sie kulminieren
und an den Riffen brechen. Der Traum ist zugleich ein

Aufblitzen, die äusserste Klarheit der Intuition und ein

undurchdringlicher Nebel, die nächtliche Angst des Verirrten: «Die

Träume gehören zum Reich der Nacht und der Erde, sie

selbst sind Dämonen, die in ihrem Bereich ihr Unwesen

treiben (Demos bei Homer) und die ihr eigenes Geschlecht

bilden (Phylon bei Hesiod). Ihre Mutter ist die Nacht

(Hesiod), Mutter auch des Todes und des Schlafs; daher

rührt die Verwandtschaft zwischen den Dämonen des

Traumes und den Seelen der Toten, die als Flehende oder

Anklagende während des Schlafes erscheinen.»25

ZEITLOSIGKEIT BEI BEETHOVEN

Gewiss ist der Traum eines der Themen in Barraqués Werken,
in .au-delà du hasard oder in Chant après chant, doch

nimmt er zumal in den Analysen von Debussys La Mer und

vor allem von Beethovens Fünfter Sinfonie den Sinn einer

abstrakten Klangvorstellung an. Er wird zum Hinweis auf

Transzendenz, unterscheidet sich demnach von der Immanenz,

und überschreitet subtil in nicht vorhandenen Entwicklungen,
in Abschnitten des Vergessens und nicht formulierten Ereignissen

die Grenzen der Empirie. Zum fünften Durchführungsteil

von Jeux de vagues (Takte 118-123), dem zweiten Satz

von La Mer, schreibt Barraqué: «Man findet darin ebenso

17. Foucault, «Einleitung»,

S. 143; Foucault
schreibt zudem in
dieser Einleitung: «Der
Traum ist die im
verlassenen Raum sich
aushöhlende, im
Chaos sich brechende,
im Lärm auseinanderfliegende,

sich als
kaum mehr atmendes
Tier in den Netzen des
Todes verfangende
Existenz» (S. 151).

18. «Die Kosmogonie
des Traums ist der
Ursprung der Existenz
selbst», schreibt
Foucault in «Einleitung»,
S. 139.

19. Ebd., S. 155.

20. Barraqué, Écrits,
S. 182.

21. Ebd., S. 582.

22. Ebd., S. 181.

23. Ebd., S. 253. «Ja,
diese Spannung der
Träume, der Wünsche
oder der bereits erlebten

Albträume (doch
auch die brutale
Äusserung schöpferischer
Schönheit) erlaubt
einem jeden, bei der
eigenen fragenden
Suche seine eigenen
Vorstellungen zu
erfinden», präzisiert
Barraqué (ebd., S. 251),
und er schliesst seine
Flommage damit, dass
Debussy uns helfe,
«unsere Musik zu
träumen» (Ebd., S. 253).

24. Foucault, «Einführung»,

S. 133.

25. Binswanger, Traum
und Existenz.

0 6/0 7



eine vorbereitende Schreibweise (im Stil von <Kammermu-

sik>) wie eine solche der Exposition; es gibt einen Ausgleich
zwischen den beiden, bisweilen auch Verwirrung und Kom-

promiss: eine Traumwelt, worin die Durchführung von nicht

formulierten Ereignissen zeugt.»26 Die harmonische Stabilität,
das Thema der zweiten Vorbereitungspassage, deren letzte

Note sich unbestimmt dehnt, die Erinnerung der Streicher

an den Beginn des Satzes, die Figuren des Englischhorns, die

das Ende der kommenden Trompetenphrase vorwegnehmen

(T. 126), die Echos schliesslich zwischen den Flöten, Oboen

und dem Englischhorn, die «Verwirrung» dieses Augenblicks,
abstrakt genug, um die verschiedensten Formulierungen zu

umfassen, eröffnen eine phänomenologische Anthropologie
der Imagination und dadurch des Traumes.

Desgleichen wird im dritten Satz, Allegro, von Beethovens

Fünfter Sinfonie das Scherzo variiert wieder aufgenommen,
wie in einem verzerrenden Spiegel, so das Bild Barraqués.
«Dieses Scherzo in traumartiger Weise wieder aufzunehmen,
scheint mir methodologisch von vollkommenem formalen
Zusammenhalt. Nur die Musik kann ein solches Phänomen

realisieren, das grösser ist als die traditionellen Formen und

stärker als das romantische Mysterium.»27 Das pianissimo
nivelliert die Reprise, eliminiert die dynamischen Akzente.
Die erste Tonika ist verlängert, die Diskontinuität der Töne

erzeugen einen Bruch, was der über eine Pause, nicht einen

Ton sich erstreckende Orgelpunkt noch unterstützt. Die neu

eingeführten Pizzicati und das Wegfallen der Kontrabässe

machen die Stelle schwerelos. Dieser Traum ist Verwandlung,

Erschlaffung der Realität des Anfangs. Im zweiten Satz,

Andante con moto (T. 123ff.), wird die Musik nach dem Orgelpunkt

über es, Dominante der Grundtonart as, zum Anhalten

gebracht, «wie ein von jeglicher musikalischer Substanz

entleertes Traumphänomen»2S. Barraqué betont damit die

räumliche Suspension, die Leere und das Zögern der Zeit in
diesem dritten Abschnitt des Satzes. «Es gibt dort einen

traumartigen <Ausgleich> des Stils, des Rhythmus, des

Ausdrucks, der Wörter des Zitats (aus Der Tod des Vergil im

allgemeinen sowie im besonderen aus den Texten von Le Temps

restitué und Affranchi du hasard) mit Bildern, verschwommenen

Visionen ausserhalb von Der Tod des Virgil», schreibt

Barraqué über au-delà du hasard.29 Hier, wie auch schon

in der Analyse von La Mer bedeutet der Traum Ausgleich.
Ist der Satz einmal in seiner doppeldeutigen, paradoxen und

diskontinuierlichen Natur erfasst, so lässt er sich als Ambivalenz

zwischen der originellen Form einer stigmatisierten
Subjektivität und deren Absetzung, deren Verfinsterung,

gar deren Vernichtung in anderen Seinsweisen deuten: als

Aporie eines Denkens, das radikal sich selbst befragt. Dieser

Ausgleich ist auch derjenige der zeitenthobenen Einschübe

der Anfangszelle von Beethovens Fünfter Sinfonie, die zeitlich

immer wieder zurückspringen und die, damit einen me-

taphyischen Wunsch erfüllend, zur Verwirklichung der Zeit-
losigkeit führen - was in den Strängen eines Kontinuums

unmöglich wäre -, zur Vereinigung von Unsterblichkeit und

Todeserfahrung. Und es ist, so Blanchot, der Ausgleich, den

der Satz in Hermann Brochs Der Tod des Vergil anstrebt:

«Das Ideal von Bloch wäre es, in einem Augenblick und einem

einzigen Satz alle entgegengesetzten Bewegungen ausdrücken

und sie in ihrer Gegensätzlichkeit aufrecht erhalten zu können,
sie zugleich aber zu einer Einheit zu führen.»30

ENDE DES SERIELLEN SUBJEKTS

Als Erkenntnisinstrument, das über die Beherrschung des

diskursiven Wissens hinausreicht, führt der Traum auch zu

einer Krise des Einen, einer Krise, die sich in den Werken

Barraqués durch die diskontinuierlichen Entwicklungen der

wankenden und durch die Pausen der Sonate fragmentierten
Ideen fortsetzt. Diese Forderung nach Diskontinuität - ein

Signum der Epoche - verlangt im Gegenzug wiederum die

Rückkehr der Melodie, zumal im Concerto, als eine Rückkehr

zum Ursprung des melos «in der melodischen Unsichtbarkeit,
worin alle Poesie wurzelt» (Chant après chant). Die Technik

der Proliferationsreihen weist auf die Befreiung von dieser

Beschränkung hin, wobei sich der Komponist verwehrt
jeglichem Begriff einer seriellen Tonalität verwehrt. Man nehme

einen Modus 1 und einen Modus 2:

Modus 0 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12

4 1 i i 4 4 .4 4 4 4 4

Modus 1 12 1 4 3 8 2 5 6 10 9 7 11

Der den Modus 2 bestimmende Prozess reproduziert den

Vorgang zwischen den beiden ersten Modi, die Proliferation
basiert auf einer Anordnung der Tonhöhen: 1 —> 12,2 —> 1,3 —>4

Modus 2 11 12 3 4 6 1 8 2 9 10 5 7

Und so weiter:

Modus 3 7 11 4 3 2 12 6 1 10 9 8 5

Modus 4 5 7 3 4 1 11 2 12 9 10 6 8

Modus 5 8 5 4 3 12 7 1 11 10 9 2 6

Modus 6 6 8 3 4 11 5 12 7 9 10 1 2

Modus 7 2 6 4 3 7 8 11 5 10 9 12 1

Modus 8 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12

Mit den Proliferationsreihen - Reihen innerhalb der Reihen -
hat Barraqué die Essenz der seriellen Idee zerstört. Ob die

Reihe als solche existiert, als ein Produkt der sie schaffenden

Ordnungen oder als sie selbst, bleibt offen. Und stellt denn

die Notwendigkeit, alle Zyklen durchlaufen zu müssen, um

zum ersten Modus zurückzukehren, ein philosophisches

Prinzip dar? Ist der Modus 0 c as g des e db es h ffis (die
Reihe von ...au-delà du hasard) und der Modus 1 a c des g es

as e dfhb fis, so bedeuten diese Anfangsmodi eine doppelte
Ambivalenz, sowohl zeitlich wie räumlich: Der Modus 1 ist

die Krebsumkehrung des Modus 0. Die seriellen Zyklen
befinden sich im Bannkreis dieser Anfangsmodi, die sie gemäss

einer Struktur und Folge von Bedeutungen, in die erst die

Analyse Licht bringen kann, konzentrisch verdeutlichen. Die
Motive erscheinen kaum mehr in ihrer festen Gestalt, sondern

kehren wieder unter Formen der Ähnlichkeit und verweisen

so auf die Generalisierung der seriellen Strukturen, die durch

die traumähnlichen Variationen entstanden sind. Hinter den

Reihen verbirgt sich demnach nicht nur eine Hermeneutik
des klanglichen Werdens, sondern auch eine strenge musikalische

Struktur. Desgleichen bezeichnen die Bilder des Traumes

«hinter den Wolken vorangegangener Träume» (...au-
delà du hasard) nicht ein Ganzes an Bedeutungen, sondern

eine ontologische Struktur an der Basis von Bedeutungs-
intentionalitäten. Die Struktur ist nicht mehr Erfüllung,
sondern eine aus verschiedenen musikalischen Seinsweisen

bestehende Tatsache, die in eine diskontinuierliche Entwicklung

- Bedingung für das offene Werk - gefasst werden.

Diese Struktur dezentriert das Subjekt, und die Proliferations-

technik strebt gerade das Ende des seriellen Subjektes an.

Zu Chant après chant schreibt Barraqué: «Die Partitur, die

ich erträumte, war nüchtern, streng, heftig, prächtig.»31 Oder

zum Concerto: «Ein seltsames Werk - vielleicht das einzige,

von dem ich geträumt habe - ausserhalb von mir, an der

26. Barraqué, Écrits,
S. 322.

27. Ebd., S. 533.

28. Ebd., S. 477.

29. Ebd., S. 189.

30. Maurice Blanchot,
Le livre à venir, Paris
1959, S. 166.

31. Barraqué, Écrits,
S. 28.



Grenze zum Amusement, zum Lachen, zum Spiel in Drama
und Trauer.»32 Oder schliesslich über Beethoven: «Ja, träumen,
denken, eine Sache ausserhalb der Natur, der Zeit, ausserhalb

der Ewigkeit schaffen, ein Werk, von dem er akzeptiert,
dass es nur durch ihn hindurch entstehen kann, ein Werk, das

ihm vorgeschrieben worden ist.»33 Nach den Begriffen von
Heideggers Sein und Zeit ist das In-der-Welt-Sein eine

Strukturganzheit, und der Binswanger-Kommentar skizziert
vermittels des Traumes das Ende des Subjekts, das von nun an

in eine ontologische Struktur eingemauert ist, von der es

bestimmt wird.34 Nun werfen die Zitate Barraqués zwei Fragen
auf. Was träumt der Träumer? Zweifellos seine Schöpfung,
ausserhalb der Natur und der Zeit: «Ein Werk träumen wie

die Nacht, das Meer», sagt Barraqué.35 Und wer ist der

Träumer? Der Komponist, darin Binswanger nahe, betrachtet
den Skandal des Ichs, des Individuums, des ekastos «nicht

wie einer, der den Traum macht, sondern wie einer, dem sich

der Traum präsentiert, <ohne zu wissen weshalb>»36. Dieses

Ich, das «nicht mehr existieren kann»37, ist das Subjekt von
Barraqués Drama. Über diese Entlassung der Einheit hinaus

macht Barraqué - mit den Worten aus Foucaults Archäologie
des Wissens - die Traumexistenz zu einem Vergessen des

Selbst. Im Traum des Werkes verschwindet das Subjekt des

Schöpfers. Sein Rückzug ist die Bedingung seiner flüchtigen
Schöpfung.

EXKURS 2

Foucault war bestimmend für die Konzeption von Barraqués
Werk. Zwar gibt es keine direkten Hinweise für einen Einfluss

auf die Vollendung der Sonate. Doch 1950 hatte Barraqué
die Trois Mélodies komponiert, die unveröffentlicht blieben:
«Je dors et mon coeur veille» (Hoheslied V,2), «L'étranger»
(Charles Baudelaire, Le Spleen de Paris, Petits Poèmes en

prose, I) und «L'époux infernal» (Arthur Rimbaud, Une Saison

en enfer, Délires I). Diese Lieder bilden den Ursprung von
Séquence (1950-55) auf Gedichte Friedrich Nietzsches (Trois
fragments, Musique du midi, De la pitié! De la pitié! und
Plainte d'Ariane in der Übersetzung von Henri Albert).
Es war Foucault, der Barraqué diese Gedichte Nietzsches

zu lesen gab,38 auf die er 1953 «aus der Perspektive einer

Geschichte der Vernunft» gestossen war und dessen Werk der

1880er Jahre ihn damals faszinierte. Gewählt zum Direktor
des Maison de France in Uppsala bedauerte es Foucault,

an der Uraufführung von Séquence am 10. März 1956 im
Rahmen des Domaine musical nicht teilnehmen zu können.

Im Brief, in dem Barraqué seine Freundschaft aufkündigt,
besteht dieser auf der Notwendigkeit, das Werk zu hören,
«der einzigen Realität, die dem Austausch eine Struktur
geben könnte».

BROCHS UNIVERSUM

Doch die wichtigste Lektüre für das Werk Barraqués war
zweifellos diejenige von Der Tod des Vergil, ein
«Traumkommentar zum Tod Vergils»39. Es war 1955 auf Anregung
Foucaults, dass Barraqué dieses Buch sowie die berühmte
Studie von Maurice Blanchot40 entdeckte; Barraqué hat sie

sehr ausführlich annotiert. Dass die auch später erschienenen

Werke Brochs in der Bibliothek Barraqués vorhanden waren

{Die Verzauberung [1956-57], Die Schuldlosen [1961], die

Briefe [1961], Die Unbekannte Grösse [1968] und zumal

Literarische Schöpfung und Wissen [1966], darin vor allem

die Kapitel «Die mythische Erbschaft der Dichtung» und

«Mythos und Altersstil») beweisen, sofern dies noch notwendig

sein sollte, den bedeutenden Einfluss des Romans und

des Brochschen Universums auf sein Werk.

^ car ce n'est que dans

solo — instrumental

Am Samstag, dem 24. März 1956, gerade zur Zeit des

Bruchs mit Foucault, redigiert Barraqué auf zwei gegenüberliegenden

Seiten eines Heftes einen Generalplan für seinen

eigenen Mort de Virgil; dieser riesenhaften Komposition
dachte er den Rest seines Lebens zu widmen, und tatsächlich

arbeitete er bis zu seinem Tod im Jahr 1973 daran und
bereicherte sie noch 1970 mit Arraché de..., einem Kommentar in
Form einer Lektüre von Temps restitué (einem unvollendeten

Werk für Klarinette und Chor [SATB], «Sprechstimme
mit ungenauen, aber nach den Stimmlagen differenzierten

Tonhöhen»).

Le Feu — La Descente
I Orchestre p. 71-91

II Transition — interlude p. 92

III Chceur a) p. 93

b) transition instrumentale ou solo p. 94

c) chceur p. 95 « car celui qui a franchi... »

d) intermède instrumental avec solo ou quatre —

musique de chambre
e) dernière partie du chceur <

l'erreur... » p. 98

IV Orchestre p. 100-112
V Chœur p. 112 « car à la frontière... »

Transition instrumentale (coda)
VI Chœur p. 115 « c'est ainsi... » p. 118

Orchestre — chœur
VII Transition p. 118 (prélude)
Chœur « car le privilège... »

VIII Orchestre — musique de chambre

(long) p. 123-183
IX Chœur p. 180 « émerveillé... »

X Instrumental p. 182-187
XI a) chœur « destin... » p. 187

b) courte transition

c) chœur « inéluctable »

d) instrumental

e) neuf vers (court)
XII Orchestre — instrumental coupé de « ô retour, ô Plotia... »

XIII p. 206 orchestre (dernier mouvement) commentaire de41

Aus dem zweiten Buch von Brochs Roman, «Das Feuer -
Der Abstieg», gingen demnach ..au-delà du hasard (1958-59),

Chant après chant (1965-66) und Le Temps restitué (1956-68)

hervor, also XI, X und III. Doch der Komponist dachte auch

an Discours (VI), an Lysanias (VIII), an Hymnes à Plotia (XII)
sowie an Portiques du feu (I). Das Drama ohne Handlung
L'homme couché, worin sich zweifellos der Einfluss von

Wagners Parsifal abzeichnet, ist offensichtlich vom Roman

abhängig. Der einzige wirkliche Mythos, die fundamentale

Bestimmung ist der angenommene Tod, ist die Sprache, die

«Verstümmelung innerhalb jeder Erlösung». Neben der

dionysischen Beschleunigung, neben Appolon, dem Demiurgen
des Freudentaumels, und neben dem «lyrischen Kommentar

seiner selbst» mit den träumerischen, deformierten, subli-

mierten Visionen fasste Barraqué für seine «tragédie lyrique»
die folgenden Themen ins Auge: die Liebe, die Rache, die

Aufruhr, die Würde, den Inzest, die Freundschaft, das Kind,
die Homosexualität, den Sadismus, die Unterwerfung, die

Gabe, das angenommene Opfer, den Besitz, die Beherrschung,
die Unerbittlichkeit, die Einsamkeit, das Genie, den Wächter,

den Schlaf, die Melodie, die Zuflucht, das tödliche Gas, den

Mystizismus, die Heiligkeit, die Geburt, die Freude, die

Schönheit, die Metamorphose, die Verwandlung, das Unglück,
die verantwortungslosen oder verpassten Taten, die Nostalgie,

die Hypochondrie, den Determinismus, den inspirierte und

positive Wahnsinn, doch auch die «Krankheit zum Tode».

Seit Januar 1949, noch vor seiner Begegnung mit Foucault,

die geprägt war von Gesprächen über Nietzsche, offenbar
auch über Husserl, Bataille, Kafka und Dostojewski, vor allem

32. Ebd., S. 28.

33. Ebd., S. 395f.

34. Zu Ludwig
Binswanger vgl. Alice
Holzhey-Kunz, «Le
rêve, une forme d'existence»

in: Des
interprétations du rêve.
Psychanalyse,
Herméneutique, Daseinsanalyse,

Paris 2001.

35. Barraqué, Écrits,
S. 172.

36. Binswanger, Traum
und Existenz.

37. Barraqué, Écrits,
S. 2Of.

38. Foucault legt in

einem Gespräch mit
Paolo Caruso davon
Zeugnis ab: «Er

[Barraqué] hat eine
Kantate geschrieben,
die 1955 [sie]
uraufgeführt wurde; der
Text dieser Kantate
stammt von Nietzsche,
und ich habe ihn auf
diesen Text aufmerksam
gemacht» (Foucault,
«Wer sind Sie, Professor

Foucault?», S. 785).

39. Barraqué, Écrits,
S. 172.

40. Blanchot, Le livre
à venir, Paris 1959,
S. 160-172.

41. Diese Skizze zu La
Mort de Virgile ist
reproduziert in Entretemps 5

(1987), S. 136, und
transkribiert in Heribert
Henrich, Das Werk
Jean Barraqués.
Genese und Faktur,
Kassel 1997, S. 118
(im Original französisch).

0 8/0 9



aber über Heidegger und Sören Kierkegard, hat Barraqué
Die Krankheit zum Tode gelesen; er hat den ersten Teil
ausführlich annotiert, und das Buch muss eine Eröffnung für
den Komponisten gewesen sein, der gegenüber dieser

Leidenschaft der Innerlichkeit, gegenüber dieser subjektiven
Wahrheit, dieser fiktiven Welt zwischen Traurigkeit und

Entsetzen, die sich in verschiedenen Pseudonymen entlud, nicht

gleichgültig bleiben konnte. Foucault seinerseits war «ein

grosser Leser Kierkegaards, und auch wenn er diesen Autor
praktisch nie erwähnt, so besass er für ihn aber doch eine

ebenso geheime wie bestimmende Wichtigkeit»42. Seit 1951

studierte er sein Werk, zu dem Jean Wahl an der Sorbonne

Vorlesungen hielt.43 Die «Krankheit zum Tode» in L'Homme
couché ist die Verzweiflung Kierkegaards.

VERZWEIFLUNG
UND DER WEG ZUM SELBST

«Indessen wurden grosse Geister von Mozart umgetrieben;
und unter ihnen ist der vielleicht grösste des beginnenden
19. Jahrhunderts Sören Kierkegaard. Doch bei Kierkegaard
gibt es keinerlei Anschein eines <objektiven> Urteils wie bei

jenen Exegeten, die vorgeben, der Welt Mozarts eine Existenz

gegeben zu haben. In dem langen philosophischen Gedicht,
das er der <musikalischen Erotik> des Don Giovanni gewidmet

hat, spielt das Werk Mozarts die Rolle eines Spiegels, durch
den der Autor von Die Krankheit zum Tode sich diesen

<Kommentars seiner selbst>, der sein gesamtes Werk durchzieht,

erarbeiten kann.»44 In diesem Aufsatz über Mozart
zitiert Barraqué Kierkegaards Don Giovanni-Kommentar,
ein Kapitel von Entweder - Oder. Die Verzweiflung ist im
Werk Kierkegaards die Bedingung dafür, dass vom ästhetischen,

erotischen Stadium in das ethische gelangt werden

kann, wobei die Furcht und das Erzittern die Basis dieser

Teleologie legen. Verzweiflung ist nicht Balsam noch Arznei,
sie meint den Schmerz, nicht sterben zu können sie zerstört
und kann doch nicht ganz zerstören, sie verwüstet den Willen
zweifach.45 Als ein letzter Versuch, das Leben in ästhetischen

Begriffen zu denken, sucht das schwermütige Bewusstsein
das Selbst in seinem ewigen Wert und stellt das Individuum,
das Einzigartige, Einmalige in eine persönliche, intime
Beziehung zum Absoluten - im Sinne von absolutum, gelöst
sein, einer Lossprechung von den Besonderheiten des

Endlichen, «losgelöst, freigelassen und befreit von allem, was
ausserhalb seiner gedacht werden kann» (Schelling). Dieses

Absolute, diese unendliche Freiheit kennt keine Grenzen
mehr und lässt, so Kierkegaard, ein wenig Ewigkeit in die

Dialektik der Verzweiflung eindringen.
Das Ich als eine Synthese des Endlichen und des Unendlichen

spaltet sich, reisst sich von sich selbst los und flieht,
um ein anderes Ich zu werden, oder aber es sucht sich selbst,

will um jeden Preis sich selbst sein. Der Verzweifelte will
verzweifelt sich selbst sein, «er will sich nicht los sein», der

Mensch, «dessen Gefühl phantastisch geworden ist, wird auf
eine Weise unendlich gemacht, aber nicht so, dass er immer
mehr er selbst wird, er verliert immer mehr sich selbst.»46

Barraqué interessierte sich für diesen Ausgleich, bei dem das

Ich nicht von sich selbst loskommen kann, bei dem es aber
sein Exil, seine Abwesenheit lebt. «Das Selbst ist fremd. Das
Selbst ist unmöglich», sagte er. In der Kluft zwischen subjektivem

und objektivem Ich entdeckt das Individuum seine

Verstimmtheit gegenüber sich selbst. Der in seiner Existenz

gefangene Schöpfer, der allein ist mit seiner Leidensfähigkeit
und dem eine unmögliche Totalität vorschwebt, schreit

angesichts dieser Unermesslichkeit voller Entsetzen auf.

«Wenn so das Gefühl phantastisch wird, dann wird das Selbst

nur immer mehr verflüchtigt, es wird zum Schluss eine Art

abstrakter Fühlsamkeit, die unmenschlich keinem Menschen

angehört, sondern unmenschlich sozusagen fühlsam teilhat
an dem Schicksal des einen oder anderen Abstraktums, z.B.

der Menschheit in abstracto», hatte Barraqué in Die Krankheit

zum Tode unterstrichen.47 Wie Jean Wahl bemerkte,
gelangt Kierkegaard, indem er nicht vom Zweifel, sondern von
der Verzweiflung ausgeht, nicht zum Denken, sondern zur
Existenz.

Wenn ein ästhetischer Begriff des Lebens von Verzweiflung
bestimmt ist, wenn an sich selbst verzweifeln zu einer anderen

Stufe führt, so entsteht im Werk Barraqués ein ethischer

Imperativ, eine Berufung des Kunstwerkes zu dem, was

Binswanger die «Selbstrealisation der Kunst» nannte, jenen
Ausgleich zwischen der Entfernung vom Selbst und der
Rückkehr zum Selbst. Dies bedeutet, sich Stück um Stück

selbst zu verwirklichen, das Selbst in seiner fundamentalen
Struktur als eine Form des Daseins zu verstehen, und dies

durch die künstlerische Schöpfung. Die ästhetische Sphäre
ist kein Ausserhalb, keine Illustration, sondern sie gehört zu
einem phänomenologischen Rahmen, worin die Beziehung
zwischen Subjekt und Objekt Fülle erhält. «Selbstrealisation»

bedeutet, dass «der Mensch alles beseitigt, was sich zwischen

ihn und seine Welt stellt, was ihm die Welt verstellt»48. Die
Rückkehr zum Selbst ist nur auf wenig begangenen Wegen

möglich, es ist der transzendente Weg, der über das Selbst,

über die Welt hinausreicht und die Bedeutungsrichtung der

Erhöhung und des Abstiegs hat, letztlich des Niedergangs
und damit des gesamten zweiten Buches von Der Tod des

Vergil. Angesichts der Gefahren seines Werkes versagt sich

der Künstler den Leichtsinn und macht aus seiner Anmassung
ein Drama, verurteilt sich dazu, seine Schöpfung zu
durchleiden. Die Kunst verwandelt sich zum Unbescheidenen, zum
Hochtrabenden49 und durch die Dramatisierung des Selbst

im Tragischen und Erhabenen zur Religion, sie begibt sich

damit auf die Spuren der deutschen Romantik Schlegels,

Novalis' und Schellings. «Der Komponist ist ein Künstler, das

heisst ein Mensch, der dazu verpflichtet ist, der Grösste zu

sein; man muss ihm die Geschichte und deren Gebrauch

überlassen, er wird selbst zur Geschichte, die er überwindet,
fortsetzt und der er eine Nachkommenschaft verschafft»,
schrieb Barraqué.50 Die Verhärtung des Selbst im Absoluten,
wo sich der Künstler nicht mehr sich selbst unterwirft, fordert
von der ästhetischen Existenz einen Aufstieg, die Erhöhung:
«Das Gedicht im Sinne Nietzsches, das macht, dass ein Mensch

niemals sich selbst ist, sondern über ihn selbst hinaus spricht,
bedeutet diese Verwandlung des Selbst, vielleicht die Ekstase.»

Im Gegensatz zum historischen Sein, das seiner eigenen
Existenz treu bleibt - die «Selbstigung des Selbst» -, ist nach

Binswanger die ästhetische Zeitlichkeit, diejenige des

künstlerischen Ichs oder des Kunstwerkes, nicht- oder überhistorisch

und diskontinuierlich. Genau dies symbolisieren die

zeitlosen Einschübe der Anfangszelle im ersten Satz der

Fünften Sinfonie: «Zwei Zustände von Zeit werden konfrontiert.

Die Zeit wird von einem Rhythmus gestaltet, den

nichts aufhalten kann. Alles Werden des ersten Satzes findet
in der Zeit statt. Doch gewisse Einschübe - wir gebrauchen
diesen Begriff bewusst - stellen Angst dar. Sie zermalmen
den Begriff der Zeit, Zeitlosigkeit und Zeitlichkeit stehen

sich gegenüber.»51 Der Komponist muss die Auswirkungen
seiner Entscheidungen abschätzen können; gefordert wird
damit eine Moral des Komponierens, in diesem Falle die

serielle Disziplin. «Eine moralische Handlung zielt auf ihre

Erfüllung; doch durch diese strebt sie zur Bildung eines

moralischen Verhaltens, das das Individuum nicht nur zu regel-
und wertkonformen Handlungen führt, sondern auch zu

einer bestimmten Seinsweise, die für das moralische Subjekt
charakteristisch ist», schreibt Foucault.52 Barraqué suchte in

42. Foucault, L'Herméneutique

du sujet,
Paris 2001, S. 25.

43. Vgl. Jean Wahl,
Études kierkegaar-
diennes, Paris 1974.

44. Barraqué, Écrits,
S. 135.

45. «Die Qual der
Verzweiflung ist gerade,
nicht sterben zu
können», hatte Barraqué
in Kierkegaards
Krankheit zum Tode
unterstrichen (in der
deutschen Ausgabe,
Reinbeck 1962, S. 18).

46. Kierkegaard, Die
Krankheit zum Tode,
S. 20 und S. 30.

47. Ebd., S. 30.

48. Binswanger, Traum
und Existenz.

49. Barraqué pflegte
Jean Genet zu zitieren:
«Lachen Sie nicht. Ach!
Lachen sie vor allem
nicht über mein
hochtrabendes Sprechen...»

50. Barraqué, Écrits,
S. 181.

51. Ebd., S. 416.

52. Foucault,
Geschichte der
Sexualität, S. 42.



Michel Foucault

und Jean

Barraqué mit
Begleiterinnen

(FotoAJB)

seiner ars combinatoria nach einer Hermeneutik des Selbst,

nach einer Ethik und einer Ästhetik der Existenz, nach

einem ontologischen Verhalten gegenüber der Geschichte

und der musikalischen Praxis, das das Klangereignis, sein

formales Werden und die Notwendigkeit der sie artikulierenden

moralischen Subjektivierung synthetisiert: «Ich glaube,
dass die Musik verhindert - und nun verwende ich einen

sehr rohen Ausdruck: ein Lump zu sein.»53 Barraqués Seria-

lismus löst sich in eine Moral auf, in die Befolgung von den

Regeln der Reihe, doch auch in eine Askese, askesis (Prüfung,
Exerzitien des Selbst), die ständig den zurückgelegten Weg
hin zur Unabhängigkeit ermisst. Die unnachgiebige und

vorsätzliche Unterwerfung unter die Reihe strebt zu einer

Verwandlung des Selbst und seines Lebens zu ästhetischem

Wert. Es handelt sich demnach weniger um die sklavische

Befolgung des seriellen Gesetzes als vielmehr um die Weisen

individueller Unterwerfung. Im Wissen um das Selbst, in der

Sorge um das Selbst, cura sui - nahe verwandt der Angst -,
ist das wichtigste Ziel, in sich selbst zu suchen, zu sich

zurückzukommen - «von sich zu sich», so lautet die rätselhafte

Formulierung in Portiques du feu.

KUNST GEGEN DEN TOD

Da jeder Tod immer jener eines Ichs ist, nur mich meint
und durch keinerlei Beziehung zu etwas anderem ausserhalb

des Ichs relativiert und erleichtert wird, entsteht die Angst,
diese «Bestimmung des träumenden Geistes»54.Und wie soll

mandie Angst, diese ständige Bedrohung eines Zusammenbrechens,

worin das Selbst die Welt als Welt und sich selbst

als In-der-Welt-Sein entdeckt, beherrschen, disziplinieren,

gar zurückdrängen?55 «Die Angst ist nichts anderes als die

augenblickliche Erfahrung des In-der-Welt-Seins.»56 Nach

Heidegger ängstigt sich das verängstigte Dasein, das mit der

faktischen Nacktheit seines In-der-Welt-Seins konfrontiert
wird. Diese Angst (Portiques du feu), diese Grundbefindlichkeit,

die ihrerseits die Furcht {...au-delà du hasard) und den

Schrecken {Chant après chant) ermöglicht, ist ein Existenzial
der Seinsverfassung des Daseins; damit steht sie konträr
sowohl zur Angst des Melancholikers, der keine Tröstung
empfangen kann und der ganz in sich gefangen ist, wie auch zu

seinem eidos der Schuldigkeit. Die Angst vereinzelt. Diese

Litanei über sich selbst, dieser «lyrische Kommentar des

Selbst», dieser Dialog mit sich und durch das Werk hindurch,
diese Struktur der Sorge begründet das «Sein zum Ende»

Heideggers. Der Tod erwartet das Dasein als seine eigenste,

absolute Möglichkeit, er ist das Siegel der Endlichkeit.
Gegenüber dieser existenzialen, und nicht epistemologischen
Gewissheit «bin ich mich selbst in meinem Sterben-Werden»57.

Die Zerstörung des Klangs in der Stille, des Archetyps in der
offenen Form, der Bewegung in der Entwicklung durch
Elimination (im ersten Satz der Fünften Sinfonie) ist Ausdruck
davon - der Ausdruck einer Kunst, die insgesamt auf den

Tod verweist, auf den grossen Reiniger metaphysischen
Wissens.58 Und in dieser Heideggerschen Perspektive des

Daseins als sum moribundus lesen wir bei Barraqué: «Für

alle, die wirklich geschaffen haben, für alle ist das letzte

Objekt die grosse Angst des Menschen, der Tod. Jeder
Verwahrer des Schöpferischen muss dies akzeptieren, ebenso wie

er seinen eigenen Tod akzeptiert. Sogar auf der technischen

Ebene muss sich seine Kunst gegen den Tod entwickeln,
muss sie sich in der ständigen Unvollendetheit vollenden.»59

Diese Unvollendetheit ist gemäss Broch die lyrische
Entschleierung des Logos. Broch vervielfachte die narrativen
und diskursiven Ausdrucksmöglichkeiten, und Barraqué war
zumal für den Lyrismus des zweiten Buches von Der Tod des

Vergil sensibel, «Das Feuer - Der Abstieg»; die Linie des

Niedergangs bedeutet darin unsere Existenz in der Welt,
denn die Bewegung der Tragik besteht immer aus Aufstieg
und Fall, und letzterer ist um so tiefer, je höher der moralische

Willen war. Dieser Lyrismus bewegt sich ständig zwischen

Licht und Dunkelheit, und er ist unabtrennbar vom Traum.

Der Tod des Vergil ruft auf zur lyrischen Schöpfung zwischen

Sonne und Nacht, zum wahrhaftigen Gesang, der aus den

Tiefen des Ichs hervorgeht, dort, wo der Mensch sich sterben

hört. «Im Lyrismus gibt es eine Art von Todesbetrachtung.»60

Mit Broch entfernte sich Barraqué von den Denkweisen von

Séquence, von einer Befindlichkeit und einer allzu starken

Gewichtung des Lyrischen; er begibt sich vielmehr in den

Bereich der Tragik, dorthin wo der Bruch mit dem Absoluten
die vertikale Transzendenz des Schicksals erst deutlich macht,

wo das Sein als Schicksal bis zu körperlicher Konvulsion und

Krampf gespannt ist und beinahe zum Todesbewusstsein selber

wird. Durch die mythische Struktur, worin eine Synthese

des Rationalen und Irrationalen entsteht, erwirbt er eine

neue Intelligenz, und das Werk nährt sich an diesem letzten

Wissen um ein Leben und eine Geschichte, die vom Ende

her bestimmt sind: «Es ging ihm und seinem Gedicht darum,

das Nichts zu erreichen, damit die Realität des Todes

erscheine und das nichtige Sinnbild zertrümmert werde.»61

(Aus dem Französischen von Patrick Müller)

53. Barraqué, Écrits,
S. 183.

54. Kierkegaard, Der

Begriff Angst, Reinbek

1960, S. 40.

55. Martin Heidegger,
Sein und Zeit,
Tübingen 1986, S. 182:
«Die Angst gib als
Seinsmögiichkeit
des Daseins in eins
mitdem in ihr
erschlossenen Dasein
selbst den
phänomenalen Boden für
die explizite Fassung
der ursprünglichen
Seinsganzheit des
Daseins. Dessen
Sein enthüllt sich als
Sorge.»

56. Vgl. Jean Greisch,
Ontologie et temporalité,

Paris 1994,
S. 234.

57. Ebd., S. 281.

58. Hermann Broch,
Briefe.

59. Barraqué, Écrits,
S. 400.

60. Ebd., S. 181.

61. Hermann Broch,
Der Tod des Vergil.

10/11


	Im Traum erwacht die Existenz : Jean Barraqué - Michel Foucault

