
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2001)

Heft: 72

Artikel: Ausdruckskonzepte in der Musik des 20. Jahrhunderts

Autor: Sanio, Sabine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927968

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUSDRUCKSKONZEPTE IN DER MUSIK
DES 20. JAHRHUNDERTS VON SABINE SANIO

Arnold Schönberg:
«Roter Blick

(Vision)».

Wassili Kandinsky:
Schönberg malt die

Bilder, «um seine

Gemütsbewegungen,

die keine

musikalische Form

finden, zum
Ausdruck zu

bringen».



Die Vorstellung, man könne Musik als Ausdruck beschreiben,

bildet neben der anderen, polar entgegengesetzten Vorstellung,

Musik sei eine Form von Mathematik und beruhe auf
Zahlen und Zahlenkombinationen, eines der grundlegenden

Konzepte, die im Laufe der Geschichte zur Charakterisierung
der Musik entwickelt und immer wieder diskutiert wurden.
Mit Mathematik und Sprache soll das Besondere, das die

Musik darstellt, genauer gefasst werden. Doch jede Korrelation

dieser Art ist von Anfang an doppelsinnig, zunächst

werden die Ähnlichkeiten und Gemeinsamkeiten benannt,
dann die Unterschiede. So weist man der Musik im Unterschied

zur Alltagssprache die Rolle einer Sprache des Gefühls

zu und betont ihre Fähigkeit zum Ausdruck des Unsagbaren.
Die Vorstellung von der Musik als einer Sprache ist heute

eine Selbstverständlichkeit. Doch im nachhinein ist kaum zu

klären, ob die Sprachähnlichkeit der Musik bereits bestanden

hat, bevor sie ausdrücklich benannt und damit gewisser-

massen auch theoriefähig wurde. Zum ersten Mal tauchte

die Idee der Sprachähnlichkeit der Musik vor wenig mehr
als zweihundert Jahren auf. Der französische Philosoph Jean-

Jacques Rousseau beschrieb die Musik als Sprache des

Gefühls und betonte ihre Fähigkeit, Gefühle auszudrücken und

bei denen, die sie hören, hervorzurufen. Die Vorstellung von
der Musik als Sprache des Gefühls beherrschte das gesamte
19. Jahrhundert. In der absoluten Musik - ein Begriff, der auf

Richard Wagner zurückgeht - sah man dagegen eine prekäre
musikalische Entwicklung. Wagner hatte den Begriff nur
entwickelt, um gegen ihn zu polemisieren. Formen, die die

Musik aus ihrer Verbindung mit Tanz und Gesang herauslösten,

verstand er als Zeichen für Niedergang und Verlust.

AUSDRUCK UND PROGRAMM

Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts wird in der musikalischen
Ästhetik eine Debatte über die Frage der Form und des

Ausdrucks geführt, die die Überlegungen zur Sprachähnlichkeit
der Musik weiter vorangetrieben hat. Im Hinblick auf die

Instrumentalmusik teilten viele Komponisten des 19.

Jahrhunderts Richard Wagners Einschätzung der Situation.

Abgesehen von wenigen Ausnahmen wie etwa Brahms neigten
die meisten dazu, in der Instrumentalmusik, die schon damals

als Verkörperung der Idee der absoluten Musik angesehen

wurde, die Ausdrucksdimension zu betonen, um auf diese

Weise das Fehlen von Gesang oder Tanz zu kompensieren. Die

Ausdrucksdimension bot eine interne Differenzierung, die

polar strukturierte Begriffspaare begünstigte; der Begriff der

Form erwies sich als Komplement für den Ausdrucksgedanken.
Diese Fragen waren keineswegs ausschliesslich theoretischer

Natur, sie verwiesen unmittelbar auf kompositionstechnische

Probleme. Die Souveränität, mit der Komponisten
wie Beethoven oder Schubert in der Behandlung ihrer

Themen und Motive formale Fragen lösten, denen sie beim

Komponieren gegenüberstanden, ging verloren, als diese

Strategien systematisiert und verallgemeinert wurden. Das

Formbewusstsein wuchs, doch schien zugleich die Kraft der

Form, Ausdruck zu binden, nachzulassen. Durch verfeinerte
Techniken in Instrumentierung, Motivvariation sowie in der

Verwendung des Leitmotivs wurden die expressiven,
deskriptiven und assoziativen Potentiale der Musik gesteigert.
Damit wuchs auch das Formbewusstsein, doch die musikalischen

Formen selbst wurden nicht unbedingt schlüssiger.
Vielmehr profitierten von dieser Entwicklung Gattungen wie

Charakterstück oder Symphonische Dichtung mit eher
literarischem Charakter, aber auch die Idee der Programmusik.

In der Programmusik sollen Titel, Programme und

Erläuterungen dem Publikum den Zugang zur Musik erleichtern
und den inneren Zusammenhang der Komposition verstärken.

Indem die Programmusik musikalischen Ausdruck

sprachlich benennt, bestreitet sie jedoch letztlich dessen

spezifisch musikalischen Charakter. Selbst Mahler, lange
Zeit ein entschiedener Verfechter der Idee der Programmusik,

fand keine befriedigende Lösung. Trotz intensiver

Bemühung konnten seine Programme seinen eigenen

Ansprüchen nicht genügen. Das letzte von ihm entworfene

Programm, das der dritten Sinfonie, benennt keine musikalischen

Themen mehr: Programm ist vielmehr «was mir die

Blumen auf der Wiese», «die Tiere im Walde», «der Mensch»,
«die Engel» und schliesslich «die Liebe erzählt». Fast wirkt
es wie ein Bild für die Situation des Hörers, es ist fast

genauso unbestimmt wie die Musik selbst.

Mahlers Distanzierung von der Programmusik lässt sich

als Resümee der gesamten Entwicklung verstehen. Die Idee

der Programmusik, musikalische Sujets zu sprachlich formulierten

Programmen zu verarbeiten, scheiterte daran, dass sich

Musik und Sprache keineswegs kohärent zueinander
verhalten. Zudem wirkt das Konzept heute so, als wollte man
der Musik, anders als Literatur und Malerei, den Status eines

integralen ästhetischen Ausdrucksmediums nicht zubilligen.
Die Auseinandersetzungen um die Programmusik haben

jedoch auch die Kompetenzen in formalen Fragen gesteigert.
Doch die Entwicklung in der Musik wie in den anderen

Künsten wies bald darauf in die genau entgegengesetzte

Richtung einer umfassenden Erforschung der ästhetischen

Materialien. Programme sind dabei nur hinderlich. Dennoch

ist die Bedeutung der sprachlichen Aneignung und Vermittlung

von ästhetischen Prozessen seitdem weiter gewachsen,

so sind etwa Künstler-Kommentare längst ein geradezu

konstitutives Element der Künste selbst.

Mahlers Musik hält die Beziehung von Ausdruck und Form

offen, seine Sinfonien sind eine freie Verbindung von
musikalischen wie literarischen Elementen, bestes Beispiel dafür
sind die häufigen Liedzitate. Doch für die Weiterentwicklung 0 4/05



der musikalischen Form besass die Position von Eduard

Hanslick weitaus grössere Anziehungskraft. Gegen Wagners

Polemik hatte er die Idee der absoluten Musik und die

Vorstellung eines Musikalisch-Schönen propagiert, das allein durch

sinnvolle Verbindung der Töne entsteht. Erst Schönberg

führte diesen Gedanken radikal zu Ende, indem er das

Komponieren als Darstellung von musikalischen Gedanken in
einem kohärenten musikalischen Raum interpretierte.

Schönbergs Konzept des musikalischen Gedankens
entzieht sich den bekannten Aporien von Form und Ausdruck

in der Musik. Der dargestellte Gedanke unterläuft als genuin
musikalischer die für Darstellungs- und Ausdruckskonzepte

typische Verweisungsstruktur. Die Darstellung eines musikalischen

Gedankens beruht allein auf der Anordnung der
vorhandenen Materialien: «Der zwei- oder mehrdimensionale

Raum, in dem musikalische Gedanken dargestellt werden,
ist eine Einheit. Obwohl die Elemente dieser Gedanken dem

Auge und dem Ohr einzeln und unabhängig voneinander

erscheinen, enthüllen sie ihre wahre Bedeutung nur durch

ihr Zusammenwirken, ebenso wie kein einzelnes Wort ohne

Beziehung zu anderen Wörtern einen Gedanken ausdrücken

kann. Alles, was an irgendeinem Punkt dieses musikalischen

Raumes geschieht, hat mehr als örtliche Bedeutung.»1 Auch

der Begriff des kohärenten musikalischen Raums unterläuft
die in Darstellungs- und Ausdruckskonzepten artikulierte

Verweisungsstruktur. Form ist bei Schönberg die unmittelbare

Verkörperung des musikalischen Gedankens, und

umgekehrt bezieht sich auch die Ausdrucksdimension der

Musik direkt auf die musikalische Form.

Schönbergs Ästhetik realisiert die Idee der Autonomieästhetik

insofern, als er die Musik auch in Verbindung mit
anderen Künsten, also etwa in der Liedvertonung, als

autonome begreift, indem er der Darstellung des musikalischen

Gedankens Vorrang gibt vor der Verdeutlichung der

Textgestalt des Gedichts. Schönberg hat dennoch an der

Ausdruckskategorie festgehalten, u.a. steht sie für seine

Überzeugung, als Künstler müsse man sich in der Musik
unmittelbar ausdrücken. In einem Brief vom 24.1.1911 an

Kandinsky schreibt er: «Und die Kunst gehört aber dem

Unbewussten! Man soll sich ausdrücken! Sich unmittelbar
ausdrücken! Nicht aber seinen Geschmack, oder seine Erziehung

oder seinen Verstand, sein Wissen, sein Können. Nicht
alle diese nichtangeborenen Eigenschaften. Sondern die

angeborenen, die triebhaften. [...] Man muss kein Bahnbrecher

sein, wenn man so schaffen will, nur ein Mensch, der sich

ernst nimmt; und der damit ernst nimmt, was die wirkliche
Aufgabe der Menschen auf jedem geistigen und künstlerischen

Gebiet ist: zu erkennen, und auszudrücken, was man
erkannt hat.» Diese zwischen Reflexion und Irrationalität
widerstreitenden Äusserungen sind nur schwer aufeinander

zu beziehen. Gemeint ist aber offensichtlich, man solle
als Künstler die eigenen unbewussten Antriebe erkennen
und ausdrücken, weil der künstlerische Ausdruck einen
Prozess der Reflexion, des Erkennens und Bewusstwerdens

verlangt. Dies ist nicht mehr das romantische Genie, dessen

Leben und Gefühle sich in seinen Werken niederschlagen.
Auch bei Schönberg ist die für das 20. Jahrhundert
charakteristische Ernüchterung im künstlerischen Selbstverständnis

zu beobachten - statt seiner Gefühle möchte er in seiner

Musik Einsichten und Erkenntnisse zum Ausdruck bringen.
Im Vordergrund steht die handwerkliche Dimension
der künstlerischen Arbeit, daneben geht es aber auch um
die tiefgreifende Erfahrung des gestörten Kontakts

zum Publikum und der Absonderung der künstlerischen

Existenz vom alltäglichen gesellschaftlichen Lebensprozess.
Diese verschwiegene, oft rätselhafte Existenz bringt Werke

hervor, die einem dunklen Orakel ähneln.2

Trotz der Bedeutung des Ausdrucksdenkens für Schönberg
assoziiert man mit diesem Komponisten heute selten die

Arbeit am Ausdruck. Schönberg gilt als Komponist mit sehr

rationalen und konstruktiven Kompositions- und

Argumentationsstrategien, die eine wichtige Etappe in der Distanzierung

vom traditionellen musikalischen Ausdrucksdenken darstellen.

Die Konsequenzen dieser Entwicklung zeigten sich in der

frühen seriellen Musik von Boulez und Stockhausen und der

umfassenden Rationalisierung des Kompositionsprozesses.

ÄSTHETIK ALS SPRACHTHEORIE

Mit Schönberg kommt die Diskussion um den Ausdruck in

der Musik für längere Zeit zu einem Abschluss. Die bis

dahin diskutierten Fragen werden abgelöst von solchen

nach der musikalischen Form und Struktur. Das expressive,

assoziative, deskriptive Potential der Musik wurde nicht

geleugnet, aber es dominierte nicht länger die Debatte um die

musikalische Ästhetik. Während bei Mahler Fragen des

Sujets und des Ausdrucks immer Prioriät vor solchen der

Form behielten, bot Schönbergs neue Kompositionsmethode
gerade in Fragen der Form bis dahin unbekannte Möglichkeiten.

Ähnliches gilt im übrigen für die von Strawinsky
vorangetriebene Weiterentwicklung im Bereich des Rhythmus.

Anders verhält es sich in der Ästhetik. Insbesondere in

den angelsächsischen Ländern, wo sich, anders als auf dem

europäischen Kontinent, die von Hegel propagierte und

vom Historismus realisierte Fundierung der Ästhetik in

der Geschichte der Künste nicht durchgesetzt hat, sind

Ausdruckstheorien bis heute von erstaunlicher Aktualität.
Statt einer Antwort auf die Frage nach den Künsten durch
die Untersuchung ihrer realen Entwicklung
näherzukommen, herrschen sprachanalytisch verfahrende Ansätze

vor, die das, was Kunst sei, durch Reflexion auf den

Sprachgebrauch und die Verwendung des Wortes und ihm
nahestehender Ausdrücke zu erfassen suchen. Diese Ansätze sind

Ergebnis der am Beginn des 20. Jahrhunderts einsetzenden

Reflexion der konstitutiven Rolle der Sprache für unser
Denken und Erkennen. Die Untersuchung des

Sprachgebrauchs in den Künsten, wie sie spätestens seit Nelson

Goodmans Sprachen der Kunst3 die angelsächsische Ästhetik

prägt, zielen insofern nicht allein auf ein besseres Verständnis

der Künste, mindestens ebenso wichtig ist die Suche nach

einem besseren Verständnis der Sprache, ihren Funktionen
und ihren Möglichkeiten. Dabei spielt das besondere
Verhältnis der Künste zur Realität eine wichtige Rolle.
Sprachanalytisch verfahrende Theorien stellen den Versuch dar, die

Künste gewissermassen anthropologisch, also als Dimension
des menschlichen Daseins zu begreifen. Deshalb argumentieren

diese Ansätze, selbst wenn sie sich bisweilen auf

aktuelle Phänomene beziehen, meist völlig unhistorisch.4

An dieser Stelle soll, statt auf einzelne Positionen in der

weitverzweigten aktuellen Debatte einzugehen, an zwei

frühe, äusserst wichtige Theoretiker erinnert werden.

Der amerikanische Pragmatist John Dewey argumentiert in

Kunst als Erfahrung5 vor allem produktionsästhetisch, er

bezieht die Kunst mit Hilfe des Begriffs der Erfahrung direkt

auf den Menschen, so dass sich die beiden Konzepte, die

vom Menschen und die von der Kunst, wechselseitig erhellen,

und Kunst als eine bestimmte Form intensivierter Erfahrung
erkennbar wird: «Kunst vereinigt in ihrer Form eben jene

Beziehung von aktivem Tun und passivem Erleben, von

abgegebener und aufgenommener Energie, die eine Erfahrung
zur Erfahrung macht [...] Das Tun oder Schaffen ist

künstlerisch, wenn das wahrnehmbare Ereignis so geartet ist, dass

seine Eigenschaften, so wie sie wahrgenommen werden, das

Problem der Herstellung bestimmt haben.»6 Diese Intensi-

1. Arnold Schönberg,
«Komposition mit
zwölf Tönen», in: ders.,
Stil und Gedanke,
Leipzig 1989 (Original
1950), S. 153.

2. Vgl. dazu Heinz
Steinert, Adorno in
Wien, Frankfurt/M.
1993, der zur
Beschreibung von
Schönbergs Künstlerische

Haltung ein Konzept

der «öffentlichen
Einsamkeit» und der
«Elite als Aussenseiter»
vorschlägt.

3. Nelson Goodman,
Sprachen der Kunst.
Ein Ansatz zu einer
Symboltheorie,
Frankfurt/M. 1973
(Original 1968).

4. Diese Vorgehensweise

hat den Vorteil,
dass sie unabhängig
von den ästhetischen
Phänomenen
argumentieren und eine
eigenständige
Konzeption des Ästhetischen

entwickeln
kann.

5. John Dewey,
Kunst als Erfahrung,
Frankfurt/M. 1980
(Original 1934).

6. A.a.O., S. 62.



vierung durch bewusste Wahrnehmung lässt sich auch als

selbstreflexive Form des Wahrnehmungsprozesses begreifen.
Mit den Begriffen des Ausdrucksakts und Ausdrucksobjekts

reflektiert Dewey die Doppeldeutigkeit des

Ausdrucksbegriffs, der eine Handlung wie ihr Ergebnis meinen
kann.7 Kunstwerke entstehen aus einem Ausdrucksakt.
Dieser unterscheidet sich von gewöhnlichen Handlungen
durch die Behandlung des Materials; im Ausdrucksakt
verdichtet sich das ästhetische Material zu einem spezifischen

Darstellungsmedium: «Zwischen Medium und Ausdrucksakt
besteht ein sehr enger Zusammenhang. Ein Ausdrucksakt
verwendet immer natürliches Material [...]. Das Material
wird zum Medium, wenn es im Hinblick auf seinen Ort und

seine Rolle eingesetzt wird; seine Beziehungen bilden eine

umfassende Situation, so, wie aus Tönen Musik wird, wenn

man sie zu einer Melodie ordnet.»8 In der ästhetischen

Rezeption dagegen stellen Kunstwerke Ausdrucksobjekte
dar, als solche offerieren sie Erfahrungen, die sonst nur das

dargestellte Sujet selbst bieten kann: «Das Gedicht oder das

Gemälde wirkt nicht in der Dimension der korrekten,
beschreibenden Aussage, sondern in derjenigen der Erfahrung
als solcher [...]. Die Logik der Poesie ist überpropositional,
auch wenn sie das verwendet, was im grammatischen Sinne

als Proposition bezeichnet wird. Letztere haben eine

Absicht; Kunst jedoch ist die unmittelbare Verwirklichung
einer Absicht.»9

Schon Dewey wollte mit der Unterscheidung von Aussage

und Ausdruck den besonderen Realitätsstatus der Künste im

Kontrast zur Sprache und ihren Aussageformen erfassen.

Nelson Goodman orientiert sich noch stärker an der

Interpretation von Kunstwerken; dem ästhetischen Produktions-

prozess schenkt er kaum Beachtung. Sein Interesse gilt den

Sprachen der Kunst -so der Titel seines Buchs. Künste sind

für ihn «Symbolsysteme» wie die Alltagssprache, die Sprache

der Logik oder non-verbale Verständigungsformen. Ihre
Besonderheit liegt in dem exklusiven Status, den sie der exem-

plifikativen Symbolfunktion zubilligen.10 Statt Eigenschaften

nur zu benennen, zeigen Kunstwerke die Eigenschaften, die

sie symbolisieren, selbst vor, etwa so wie ein grüner Gegenstand

die Eigenschaft grün anschaulich machen, eben

exemplifizieren kann. Neben der exemplifikativen Funktion der

Symbole gibt es bei Goodman auch eine Ausdrucksfunktion:
«Was zum Ausdruck gebracht wird, ist metaphorisch
exemplifiziert. Was Traurigkeit ausdrückt, ist metaphorisch traurig

[...]. Die Eigenschaften,die ein Symbol ausdrückt,sind seine

eigene Eigenschaft. Aber sie sind erworbenes Eigentum. Sie

sind nicht jene vertrauten Züge, durch die die als Symbole
dienenden Objekte oder Ereignisse buchstäblich klassifiziert

werden, sondern sie sind metaphorische Importe. Bilder

bringen eherTöne oder Gefühle zum Ausdruck als Farben.»11

Die Musik taucht bei Goodman fast ausschliesslich bei der

Untersuchung schriftlicher Symbolsysteme auf. Das Verhältnis

von schriftlich fixiertem Werk und dessen Realisierung in

einer Aufführung interpretiert er als sprachliches, im Sinne

von Peirces Unterscheidung von «typ» und «token», dem

Zeichen und seinen unterschiedlichen Realisierungen.

Notationssysteme sind schriftliche Symbolsysteme, die wie

die Alltagssprache auf der Basis der denotativen Funktion
arbeiten: «Die von einem Notationssystem geforderten
Eigenschaften sind Unzweideutigkeit, syntaktische und semantische

Disjunktivität und Differenzierung.»12 Es ist jedoch typisch

für Goodman, dass er, bevor er sich mit Notationssystemen
in den Künsten befasst, zunächst Systeme aus anderen

Bereichen untersucht, nämlich Uhren, Zähler, Analog-
und Digitalsysteme oder Diagramme, Karten und Modelle.

Bei der Betrachtung der Notationssysteme in den Künsten

orientiert sich Goodman an der ihnen im ästhetischen

Kontext zugewiesenen Funktion. Er besitzt jedoch kein
Interesse für die mit dem Anfang des 20. Jahrhunderts
einsetzende Entwicklung, als man begann, auch Notationssysteme

in ästhetische Symbolsysteme zu verwandeln; die in

den 50er Jahren des letzten Jahrhunderts aufkommenden

Experimente mit der musikalischen Graphik, bei der exem-

plifikatorische und expressive Funktionen in die Notationssysteme

einwandern, betrachtete er als einen Rückschritt.13

AUSDRUCK ALS DIMENSION
DES ÄSTHETISCHEN MATERIALS

Die Frage des Ausdrucks stellt sich im 20. Jahrhundert weniger

in Beziehung zur Form, sondern kann als Moment des

musikalischen Materials betrachtet werden. Sie hängt zudem

eng mit der radikalen Erweiterung zusammen, die das

musikalische Material im 20. Jahrhundert erfahren hat. Die

Erweiterung des musikalischen Materials, die heute längst
selbstverständlich geworden ist, hat zu einer Lockerung des

Formzusammenhangs geführt. Statt der dominierenden

Form, die sich die einzelnen Materialien gewissermassen

einverleibt, treten inzwischen die einzelnen Klänge stärker
in den Vordergrund.14

Schon bei Schönberg zeichnete sich die Eigendynamik des

musikalischen Materials ab, sein expressives Potential stösst

in dieser Zeit bei vielen Komponisten auf grosses Interesse.

Schönberg selbst machte die Klangfarbe zu einem wichtigen
Thema des Komponierens; ungefähr zur gleichen Zeit
integrierte Edgard Varèse die Geräusche von Sirenen in seine

Orchesterkompositionen, und Henry Cowell brachte durch

einfaches Treten des Klavierpedals die Obertöne zu einzelnen

Tönen zum Mitklingen, wodurch bis dahin völlig unbekannte

Klangphänomene entstanden. An dieser Stelle sei an einen

Aspekt in Schönbergs Ästhetik erinnert, der für seinen

Materialbegriff entscheidend war. Schönbergs Vorstellung
eines in sich kohärenten musikalischen Raums verlangte ein

ebenso kohärentes musikalisches Material, um die adäquate

Darstellung von musikalischen Gedanken zu ermöglichen.
Pierre Boulez hat diesen Gedanken nachdrücklich vertreten,

er war der eigentliche Grund für seine entschiedene

Distanzierung von John Cages wie von Pierre Schaefers Ästhetik,
die beide bei der auch von Boulez angestrebten Erweiterung
des musikalischen Materials dessen innerer Systematisierung
nicht den Vorrang einräumte, den Boulez für nötig hielt, um
auch bei dieser Entwicklung die Kohärenz des musikalischen

Raums zu bewahren.

John Cage hatte in den dreissiger Jahren durch den

deutschstämmigen Experimentalfilmer Oskar Fischinger die

- ursprünglich wahrscheinlich anthroposophische - Idee

kennengelernt, der Klang sei die Seele eines Dings. Cage

verstand diese Idee als Aufforderung, Dinge und Klänge zu

erkunden. Dieses fast mystische Bild vom Klang als Seele

eines Dings macht die zweite für das 20. Jahrhundert

grundlegende Ausdruckskonzeption anschaulich. Cage selbst hat

sie in einem Text aus seinem ersten Band Silence in geradezu

romantisch anmutender Weise formuliert: «Hearing sounds

which are just sounds immediately sets the theorizing mind

to theorizing, and the emotions of human beings are

continually aroused by encounters with nature. Does not a mountain

unintentionally evoke in us a sense of wonder? otters

along a stream a sense of mirth? night in the woods a sense

of fear? Do not rain falling and mists rising up suggest

the love binding heaven and earth? Is not decaying flesh

loathsome? Does not the death of someone we love bring
sorrow? And is there a greater hero than the least plant that

grows? What is more angry than the flash of lightning and

the sound of thunder? These responses to nature are mine

7. A.a.O., S. 99.

8. A.a.O., S. 78f.

9. A.a.O., S. 102.

10. Seit einiger Zeit
findet Goodmans
Symboltheorie auch in
der Musikwissenschaft
stärkere Beachtung,
vgl. etwa: Ursula
Brandstätter, Musik im
Spiegel der Sprache.
Theorie und Analyse
des Sprechens über
Musik, Stuttgart 1990,
sowie Simone Mahrenholz,

Musik und
Erkenntnis. Eine Studie
im Ausgang von Nelson
Goodmans Symboltheorie,

Stuttgart,
Weimar 1998.

11. Nelson Goodman,
Sprachen der Kunst,
a.a.O., S. 95.

12. A.a.O., S. 162.

13. A.a.O., S. 195.

14. Carl Dahlhaus hat
früh auf diese Umkehrung

der alten romantischen

Idee vom Material,

das in der Form
aufgeht, hingewiesen,
wodurch die Form zu
einem blossen «Mittel»
werde, «Material
auszubreiten» (vgl. Carl
Dahlhaus, «Plädoyer
für eine romantische
Kategorie. Der Begriff
des Kunstwerks in der
neuesten Musik», in:
Neue Zeitschrift für
Musik, Heft 1 1969,
S. 18-22, hier S.20).

06/0 7



and will not necessarily correspond with another's. Emotion
takes place in the person who has it. And sounds when

allowed to be themselves, do not require that those who hear

them do so unfeelingly. The opposite is what is meant by

response ability.»15 Cage ist selten so emphatisch für die

ästhetische Erfahrung eingetreten, die sich die Erforschung
der expressiven Qualitäten der Alltagsphänomene zum

Thema macht. Doch auch dort, wo er viel nüchterner
argumentiert, ist die Haltung die selbe, nämlich die des Vertrauens

in die menschliche Neugier und Entdeckerlust. An der zitierten

Stelle plädiert er für eine ästhetische Erfahrung, die ihre

Gegenstände in der Natur und im Alltag findet. Wenn man

solche Klänge und Geräusche hört, lösen sie «unintentionally»,
also unabsichtlich, Gefühlsreaktionen aus. Wer auf diese

Reaktionen achtet, entdeckt das expressive Potential solcher

Phänomene. Jeder Klang hat seinen Verlauf, Charakter und

seine expressive Qualitäten.
Die Hinwendung zu den Phänomenen selbst bedeutete

für Cage eine Abwendung vom traditionellen Formkonzept.
Wie die geschlossene Form verlor auch das Bestreben, einen

in sich schlüssigen, gewissermassen sprechenden Ausdruck

herzustellen, seine frühere Bedeutung. Das musikalische

Ausdruckspotential des Alltags sprengt das klassische

Konzept des musikalischen Werks. Die Form verliert damit

ihre gestaltende Funktion, ihr werden von Cage nur noch

negativ formulierte Ziele zugeschrieben.16 Schliesslich

verzichtet er darauf, sie noch weiter als Parameter seiner

Kompositionen zu behandeln, sie ist bei allen Alltagsphänomenen
immer schon vorhanden.17 Wenn wir mit einem Berg ein

Gefühl des Wunderbaren verbinden, kann man das auch als

eine Form der von Nelson Goodman als metaphorische

Exemplifikation beschriebenen Ausdrucksfunktion der

Symbole begreifen. Im Sinne Goodmans lässt sich dieses

Konzept daher auch als Versuch beschreiben, das metaphorische

Potential der Alltagsphänomene freizulegen. Dazu

muss man die Fähigkeit üben und entwickeln, solche

Übertragungen vorzunehmen. Der für Cages Ästhetik zentrale

Gedanke muss dagegen darin gesehen werden, dass er die

Kunst nicht mehr als etwas versteht, das aus dieser Fähigkeit
resultiert, sondern vielmehr sie als Aufforderung an die

Rezipienten begreift, sich selbst in dieser Fähigkeit zu üben.

Um die Expressivität des einzelnen Klangs oder Geräuschs

freizulegen, hat Cage phasenweise mit Hilfe von Zeitdauernstrukturen

eine kompositorische Form entwickelt, um
unterschiedlichste Klänge in ein Ganzes zu integrieren, das jedem

von ihnen genug Raum gibt, um seine Eigenart zu entfalten.

Pierre Boulez hat Cages Konzept erstaunlich früh, nämlich
schon 1949, während Cages Aufenthalt in Paris, an einem

Punkt kritisiert, der die entscheidende Differenz zu dem für
viele europäische Komponisten damals prägenden
Ausdrucksdenken in der Tradition Arnold Schönbergs markiert.
Es geht um die «remise en question qui consiste à donner,

au départ, une individualité à chaque son. Pour une œuvre
de longue durée, cette individualité étant un invariant, on
aboutit, du fait des répétitions dans le temps, à une neutralité

globale et hiérarchique dans l'échelles des fréquences, c'est à

dire d'un mode à sons multiples; et l'on tombe peut-être, par
excès, dans le piège que l'on avait voulu éviter à tout prix
-je ferai cependant remarquer que sur deux pianos préparés

differement, cette polarisation est déjà plus riche, vu le

système d'interférences - en quelque sorte - que créent
les deux modes établis. Au contraire, si l'on donne a priori
chaque son comme absolument neutre - chez Webern, par
exemple - le contexte fait surgir à chaque apparition d'un
même son, une individualité différente de ce son.»18 Boulez

kritisiert Cages Plädoyer für die Individualität der einzelnen

Klänge: Je länger ein Stück, desto häufiger werden diese un¬

verwechselbaren Klänge wiederholt und verlieren dadurch

schliesslich ihre Individualität. Boulez führt im Gegenzug
Weberns Kompositionsmethode an, bei der die aus dem

Kontext heraus entstehenden Funktionen den zunächst

völlig abstrakten Einzelereignissen eine weit grössere
Individualität zuweisen. Boulez orientiert sich hier am Konzept
des in sich geschlossenen musikalischen Werks. Für Cage

liegt genau in dieser Geschlossenheit ein Hindernis für die

Erforschung von Klangphänomenen. Bemerkenswert sind

auch die Unterschiede in den Individualitätskonzepten:
Für Boulez entsteht das einzelne nur innerhalb des Ganzen,
dessen Teil es ist, während es für Cage eine selbständige
Entität darstellt, er sieht eher eine Gefahr durch den Kontext,
der nicht immer den nötigen Raum lässt. Tatsächlich hat sich

Cage später selbst von diesem Konzept sowie insgesamt von
dieser äusserst komplexen Kompositionstechnik distanziert.

Als eine ganz andere Form, neue expressive Qualitäten für
die Musik zu entdecken, sei an dieser Stelle wenigstens kurz
die von dem französischen Radiomacher und Komponisten
Pierre Schaeffer begründete musique concrète erwähnt.

Schaeffers frühe Radiostücke beruhen auf seiner Fähigkeit,
die «Geräusche zum Sprechen zu bringen» und damit

zugleich die Zuhörer mit ihrer eigenen alltäglichen Wirklichkeit

zu konfrontieren, diese in einer neuen, unbekannten

Perspektive erlebbar zu machen. Es war dabei sicher kein

Zufall, dass eines der ersten Stücke die Eisenbahn zum
Thema hatte, war doch die Eisenbahn im letzten Jahrhundert
in ähnlicher Weise ein Synonym für den technisch-industriellen

Fortschritt wie in unserem die neuen Medien der

Kommunikation, zu denen nicht zuletzt auch das Radio zu zählen

ist. Diese Orientierung an der Herkunft, am Gehalt und an

der Expressivität alltäglicher Klänge und Geräusche implizierte

eine Verlagerung der kompositorischen Fragestellung

gegenüber der musikalischen Tradition, die Boulez 1958 in
einer schneidenden Kritik an der musique concrète und

ihrer fehlenden Systematik nachdrücklich herausstellte.

Boulez wandte sich nicht nur gegen die fehlende Systematik,
sondern auch gegen das surrealistische Moment im
Musikverständnis der musique concrète. Er machte damit auf eine

Besonderheit aufmerksam, die zentrale Bedeutung für die

Sonderstellung der musique concrète in der Musik unseres

Jahrhunderts besitzt. Surrealistisch ist nämlich nicht allein
die Montage disparater akustischer Phänomene, sondern vor
allem die Riickbeziehung dieser Phänomene auf den

Menschen, die sie zum Ausgangspunkt einer Reflexion über dessen

Selbstverständnis macht, wie sie etwa in der symphonie

pour un homme seul (1949) von Schaeffer und Henry, in
ihrer gemeinsamen Opéra concret Orphee 53 (1953) sowie

etwa in Henrys Variations pour une porte et un soupir (1963)

zum Ausdruck kommt. Grundlage für derartige Reflexionen

war die mit den neuen Wiedergabetechniken gegebenen

kompositorischen Möglichkeiten, zusammen mit den natürlich

vorgefundenen Geräuschen auch die uns vertraute Realität

als ganze abzubilden. Diese Besonderheit der musique
concrète, unmittelbar mit der inhaltlichen, abbildenden und

expressiven Dimension der Geräusche unseres Alltags sowie

der empirischen Realität insgesamt zu arbeiten, macht die

neuen Reproduktions- und Speichermedien in einer Weise

produktiv, die sich quer stellt zu der in der reinen Instrumentalmusik

verkörperten musikalischen Tradition.
Schaeffer verstand sich nicht als Komponist, er war ein

wissenschaftlich-theoretisch ebenso wie praktisch-künstlerisch
interessierter, ja, begeisterter Radiomacher, der sich eine

grosse Offenheit gegenüber den akustischen Phänomenen als

solchen bewahrte, für die er sich besonders in den ersten

Jahren vorbehaltlos begeisterte. Die musikalische Umsetzung
und die damit verbundenen Fragen der Systematisierung

15. John Cage,
•Experimental Music»,
in: ders., Silence,
London 1961, S. 10.

16. Vgl. Sabine Santo,
Alternativen zur
Werkästhetik. John
Cage und Helmut
Heissenbüttel,
Saarbrücken 1999,
S. 133f.

17. John Cage, «45'
für einen Sprecher»,
in: ders., Silence,
übersetzt von Ernst
Jandl, Frankfurt/M.
1987, S. 145.

18. «Pierre Boulez
présente les Sonatas
et interludes pour
piano préparé de John
Cage chez Suzanne
Tézenas», in: Pierre
Boulez/John Cage,
Correspondance et
documents, Winterthur
1990, S. 47f.



dieses neuen musikalischen Materials, um es in den
musikalisch-formalen Zusammenhang einer Komposition zu

integrieren, spielten für ihn zunächst kaum eine Rolle.19

Während Schaeffer mit einem Konzept, das viele

Berührungspunkte mit Cages Denken aufwies, in Europa
lange Zeit auf grossen Widerstand stiess, war Cages Ästhetik
in den USA in den 60er Jahren prägend für viele Komponisten

der folgenden Generation. Ein gutes Beispiel ist Steve

Reich. Reich hat sich besonders im Hinblick auf seine frühen
Tonbandstücke nicht zur Frage des Ausdrucks geäussert.
Doch wer sich mit dieser Frage befasst, erhält schnell den

Eindruck, dass die Vorbehalte, die Reich in den 70er dazu

bewegten, nicht mehr elektronische oder Tonbandmusik zu

komponieren, sondern für Instrumentalensemble, auch den

Charakter der elektronischen Stücke prägt.20 Ganz in Cages

Sinn bildete ein Alltagsphänomen - Temposchwankungen

von musikalischen Abspielgeräten - den Ausgangspunkt
dieser Kompositionen. In den frühen Tonbandstücken

It's Gonna Rain (1965) und Come Out (1966) verwandeln
sich Mitschnitte von Reden oder Predigten durch die Effekte
der Phasenverschiebung wie Überlagerungen und Verschiebungen

in ein unverständliches Geräuschband.

Wahrhaft aggressiv sind die grellen Feedbackgeräusche
seiner Pendelmusik (1968), bei der Mikrophone über den mit
ihnen verbundenen Lautsprechern pendeln. Die Aufnahmen

von Eisenbahnen in Different Trains beschwören neben der

schwierigen Kindheit eines zwischen zwei Städten in den USA
pendelnden Scheidungswaisen auch die Erinnerung an die

endlosen Eisenbahnzüge in die Vernichtungslager der Nazis.

Im Umgang mit Maschinen zeigt Reichs Musik eine Tendenz

zu Assoziationen der Gewalt, der Aggression und der

Destruktion, seine Technik der Phasenverschiebung wirkt
hier bedrohlich und destruktiv, während dieselbe

Phasenverschiebung in seinen Instrumentalkompositionen ganz
unbeschwerte und oft fast tranceartige Effekte provoziert.

Komponisten wie James Tenney und Alvin Lucier dagegen

haben im Umgang mit Alltagsphänomenen Techniken

gefunden, um eine an die klassische Ästhetik gemahnende

Verschmelzung von Form und Ausdruck zu erreichen.

Während Cage den Raum im Alltag erobert und alle

kompositorischen und konzeptionellen Konsequenzen gezogen
hat, konnten die Komponisten der folgenden Generation die

neuen Freiräume bedenkenlos erkunden. Dies gilt für Reich

ebenso wie für James Tenney oder Alvin Lucier. Deshalb

überrascht es nicht, dass Ausdruck hier fast durchweg mit
einem ganz ungewohnten Klangrepertoire arbeitet. Ausdruck

wird gerade am Ende des 20. Jahrhunderts überall entdeckt,

wo ihn niemand erwartet; manchmal haben solche

Aneignungsprozesse auch einen etwas seltsamen Beigeschmack

- es zeigt sich nämlich, dass der Wunsch, aus der musealen

Situation der Galerie und des Konzertsaals ins «Leben»

hinauszugelangen zwar nicht fehlgeschlagen ist, aber dieses

«Leben» hat dabei sein Gesicht schon verwandelt; selbst

wenn die Kunst an die merkwürdigsten Orte wandert:

Geruch und Geschmack des Ästhetischen sind sehr schnell

auch dort wahrzunehmen. Was die Kunst wirklich revolutionieren

kann, sind unsere Wahrnehmungsgewohntheiten.
Für Tenney sind unsere Wahrnehmungsgewohnheiten das

zentrale Thema seiner kompositorischen Arbeit21. Ausgehend

von der Frage, wie wir Klänge wahrnehmen, zielt seine

Musik auf eine Reflexion des Rezeptionsprozesses beim

Hören selbst. In den Swell-Pieces, die auf der Schwellform,
dem allmählichen An- und wieder Abschwellen eines

Klanges beruhen, erfasst der Hörer den Gesamtverlauf sehr

schnell und verlagert daraufhin seine Aufmerksamkeit auf

das Klanggeschehen selbst sowie eben auch auf den Rezep-

tionsprozess. Critical Band (1988) für variable Besetzung

Arnold
Schönberg:

«Gustav Mahler.

Vision»

beruht dagegen auf einem Wahrnehmungsphänomen im mi-
krotonalen Bereich: Die Instrumente durchlaufen ausgehend

vom Unisono ganz allmählich die kritische Bandbreite,
innerhalb derer wir die Tonhöhe von Klängen als identisch

wahrnehmen. Erst wenn die Tonhöhen auseinandertreten,
löst sich beim Hörer die untergründige Irritation auf, die dem

physikalischen Phänomen ebenso wie der Form und Thematik

des Stückes gilt. Tenney macht auf diese Weise noch
einmal in fast klassischer Manier die Selbstrefenzialität des

Materials zur Basis eines musikalischen Ausdruckskonzepts.
In Luciers Tonbandkomposition I am Sitting in a Room

(1969) finden sich ganz ähnliche selbstreflexive Momente.

Die Komposition besteht aus einer Folge von Aufnahmen,
die alle im selben Raum produziert wurden. Zuerst wird ein

Text, der die Versuchsanordnung der Komposition genau
beschreibt, vorgetragen und aufgenommen; anschliessend

wird jede neu entstandene Aufnahme wieder abgespielt und

ebenfalls aufgenommen. Von Version zu Version wird der

Anteil der für den Raum charakteristischen Frequenzen

stärker, sie überlagern allmählich den Text, der schliesslich

unverständlich wird; so entsteht eine Musik, aus der dem

Hörer schliesslich der Raum selbst mit seinen akustischen

Besonderheiten entgegenzutreten scheint, um direkt zu ihm

zu sprechen. Jeder der seine eigene Version von diesem Stück

herstellt, also das Stück nicht als Tonbandstück, sondern als

Konzeptstück begreift, wird in einen äusserst ungewohnten

Dialog mit dem Raum treten, in dem er sich gerade befindet.

Dabei kann er die expressiven Qualitäten dieses Raums

erfahren. So wie in dieser Komposition begreift es Lucier als

Ziel seiner kompositorischen Arbeit insgesamt, bestimmte

Eigenschaften und Besonderheiten des Klangs als akustischem

Medium zum Sprechen zu bringen. Er steht damit in

einer Tradition, die im 20. Jahrhundert parallel zu der

Entwicklung immer weiter rationalisierter Kompositionsverfahren,

sich mit dem musikalischen Material als solchem befasst

hat. Gerade am Werk von Alvin Lucier, der die physikalischen

Eigenschaften der Klänge, die Möglichkeiten, sie zu visua-

lisieren, zu verräumlichen o.ä.,22 zum Gegenstand seines

Komponierens gemacht hat, lässt sich gut beobachten, dass

auch das Material mit seinem Ausdruckspotential von sich

aus eine Tendenz zur Form aufweist, die herauszuarbeiten

man dann als Aufgabe des Komponisten beschreiben könnte.

19. Vgl. dazu die
Argumente von Boulez
bei seiner Kritik an der
musique concrète:
Pierre Boulez, Stichwort

«concrète» in:
Enzyklopédie de la
musique, Bd I.,
Paris 1958, S. 577.

20. Vgl. Steve Reich
im Gespräch mit
F. Lovisa am 9.3.1995,
in: Fabian R. Lovisa,
minimal-music,
Darmstadt 1996, S. 69.

21. Vgl. Larry
Polansky, «The Early
Works of James
Tenney», in: Soundings
13: The Music of
James Tenney, Santa
Fe 1984, S. 119-297,
hier s. 194f.

22. Vgi. Alvin Lucier,
«Untersuchen,Erprobe
n, Erforschen, Die
Werkzeuge meiner
Arbeit», in: Reflections/
Reflexionen (englisch/
deutsch), hg.v. Gisela
Gronemeyer und
Reinhard Oehischlägel,
Köln 1995, S. 441-467.

0 8/09


	Ausdruckskonzepte in der Musik des 20. Jahrhunderts

