
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2001)

Heft: 71

Artikel: Im Haus des Stummen : Goya und moderne Welterfahrung

Autor: Dufourt, Hugues / Eidenbenz, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927966

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IM HAUS DES STUMMEN VON HUGUES DUFOURT

Goya und moderne Welterfahrung

Um 1820 entstanden Francisco Goyas geheimnisvolle
«Pinturas negras», Fresken, die der mit 46 Jahren taub

gewordene Künstler auf die Wände seines Landhauses

bei Madrid, der «Quinta del sordo», gemalt hat. Aufdiese

«schwarzen Bilder» bezieht sich Hugues Dufourts
Kompositionfür Flöte und Orchester «La Maison du sourd»

(1996 / 97).

Francisco Goya steht - wie Goethe, Beethoven oder
Stendhal - auf der Schwelle zwischen zwei Jahrhunderten.

Zwar ist er tief im 18. Jahrhundert verwurzelt, gehört ihm
aber doch nicht mehr an. Von der Tradition bester spanischer

Malerei, jener von Greco und Velasquez, übernimmt er vor
allem deren Antizipation moderner Sensibilität. Die
apokalyptische Ansicht von Toledo, wie sie Greco gemalt hat, und

die Lumpenphilosophen bleiben ihm in prägender Erinnerung.

Am spanischen Hof in denkbar offizieller Atmosphäre
wird er gross und kann sich an der grossen europäischen
Malerei des 18. Jahrhunderts sättigen. Was ihm daran aber

überholt erscheint, entfernt er aus seinem eigenen Schaffen,
befreit sich von der zur Neige gehenden alten italienischen
Tradition. Goya liest den Aufklärer Voltaire, betrachtet aber

die rationalistische Malerei seiner Zeit - die Verschmelzung
von Natur und Antike oder von Natur und Ideal - als

künstlerische Landplage, die Ratio hält er nie für einen

angemessenen Zugang zur Kunst. Überzeugt davon, dass es die

Bildung sei, die die Menschheit von den Monstern der
Finsternis erlöst, geisselt er Aberglaube und Sektierertum.
Dennoch distanziert sich Goya als erster Künstler seiner

Epoche vom Idealismus und von der Idee einer edukativen
Mission der Kunst, in der er bloss eine neue Form von
Exorzismus sieht. Das 18. Jahrhundert hatte die Kunst als sozial

und öffentlich nützlich betrachtet. Für Goya ist die Kunst
keine von objektiven und konventionellen Kriterien geleitete

öffentliche Angelegenheit mehr, sondern wird zum
spezifischen Ausdruck, der auf seinen eigenen Regeln basiert.

Die Ästhetik der Aufklärer beruht auf Imitation und besteht
in der Suche nach idealen Formen, die von der Natur inspiriert,

vom Licht der Vernunft erhellt und mit der

Zweckbestimmung, universale Wahrheiten zu enthalten, belastet
sind. Goya, der sich Verstösse gegen die Kunstregeln jederzeit

erlaubt, stellt diese Ästhetik prinzipiell in Frage. Goya
hat der Malerei einen neuen Weg gebahnt, einen Weg von

der Realität zum Traum. Malerei ist weder narrativ noch

deskriptiv. Die Kraft, die sich in den tumultuösen Massen

seiner Bildräume zeigt, transportiert direkt und ohne formal
geregelte Vermittlung die Intensität von Emotionen,
ungebremsten Trieben und Affekten. Das Tun des Künstlers ist

bei ihm eine primäre, nicht mehr eine deduktive Erfahrung.
Indem die Kunst zu einer Stenographie des Triebhaften

wird, entbindet sich Goyas Malerei von allen Zwängen der

Nachahmung und erfindet einen Stil des Skizzenhaften.

Wenn die Malerei Objektivierung, Verschönerung und

Verklärung verweigert, konzentriert sie sich auf ihre spezifischen

Mittel und erfindet die Sprache der modernen Farbe.

Malraux schreibt: «Bis zu Goya richtete sich jedes Porträt
auch an die Vorstellungskraft des Betrachters. Zwanzig
seiner Porträts haben damit nichts mehr zu tun, sie sind nur
noch Kunst. Dieser Mann, dessen zweites Leben - vielleicht
auch sein erstes - der Traum war, hat die Malerei vom Traum

erlöst.»

TIEPOLOS LICHT

Goya (der sich seinen Lehrern gegenüber nie allzu dankbar

zeigte) hat die Geheimnisse der Kunst zweifellos von Tiepolo
gelernt. 1762 war Tiepolo nach Madrid geschickt worden in
einer letzten diplomatischen Mission: der Glorifizierung der

spanischen Krone. Karl III. hatte ihn an den Hof geholt, wo
er den Gardesaal und den Thronsaal im neuen königlichen
Palast ausschmücken sollte. Tiepolo hatte damit freie Bahn

für seine Machtfantasien und für seinen megalomanen und
reaktionären Hang zum Absolutismus. Ihm, der über ein

verblüffendes technisches Handwerk und eine unvergleichliche

Geschicklichkeit verfügte, gelang es, in seinen
Kunstwerken das Wesen des Traumhaften freizulegen. Er zeigte

Goya das verzauberte, lichthelle Universum, das für die

pastorale Kultur des europäischen Rokoko so charakteristisch

war. Er lehrte ihn die technischen Mittel für die

Gestaltung des Traums: Präzision, Ökonomie und die

Leichtigkeit des Materials, die Frische der an delikaten
Pastellnuancen reichen Palette, die kristalline Klarheit
des Kolorits, die subtilen Schattierungen bis hin zum
Verlöschen, die Leuchtkraft der Farbskala, die irreale Reinheit
tausendfachen Schimmerns, die Spiegelungen des Lichts in

irisierenden Räumen, die Weite der Landschaften mit ihrer

inspirierten Kraft.



Autoaggression:

Goyas «Saturn

verschlingt
seine Kinder»,

Detail

John Steer schreibt: «Niemals vor Tiepolo hat die Malerei
einen solchen Trompe-l'oeil-Effekt totaler Präsenz von
Licht und Raum erreicht; diverse Jahre später erst sollte

Goya mit den Fresken im Dom San Antonio de la Florida in
Madrid Ähnliches erreichen, wobei er von Tiepolos letzten

Arbeiten in der spanischen Hauptstadt beeinflusst war.»1

Im Schatten des Neoklassizismus, unter der Protektion
der Hofmaler Mengs und Francisco Bayeu ist Goya gross

geworden. Tiepolo aber wird ihm zur Herausforderung.
Dessen Deckenfresken sind Ausblicke in unermessliches

Licht, Wunder fingierter Architektur. In der Tradition des

virtuosen Illusionismus der Malerfamilie Galli Bibiena und

derTrompe-l'oeil-Künste Veroneses feiern seine Blicke zur
Decke die Herrlichkeit der Himmel in den Dimensionen
eines neuen Universums. Seine triumphalen Allegorien
entfalten eine Magie der Farben, die, von Veroneses Welt
abgesehen, nicht ihresgleichen kennt. Es sind malvenfarbige
Himmel, rosige Wolken, mit bläulichen Grau versilbert, mit
muschelartig gezackten Rändern; es sind Kaskaden
bernsteinfarbener Töne, lila, elfenbeinfarben, die sonniges Weiss

verströmen und sich von azurblauem oder blassgrünem

Hintergrund abheben. Tiepolo vollendet die Synthese der

ganzen venezianischen dekorativen Tradition, deren
verschiedene Komponenten er zu einer neuen und originären
Vision zusammenfasst. Das Licht, das wichtigste Element in
seinem Werk, erlaubt ihm, sich vom gequälten Kolorismus
und vom dramatischen Clair-Obscur des früheren
Dekorationsbarock zu befreien. Seine Palette hellt sich auf, wird

luftig und führt zu einer chromatischen Entmaterialisierung
der barocken Form bis diese sich auffächert in einer einzigen
Skala bleicher und luziderTöne.

John Steer schreibt weiter: «Tiepolo ist ein Meister unfass-

barer Atmosphären. Seine gebückten, müden Gestalten

scheinen weniger zu einer Geschichte als zu einem einzelnen

herausgehobenen Augenblick zu gehören, dessen übersteigerte

Intensität erst die Raison d'être ist. Das trifft buchstäblich

zu für die gravierten Capricci, die als Sujet eigentlich
nichts aussagen, aber in ihrer von jeder äusserlichen Motivation

unabhängigen extremen Intensität die Quintessenz von

Tiepolos Kunst repräsentieren.»2 Tiepolo zieht sich zurück

ins Interieur melancholischer Elegien mit manchmal bitterem

Beigeschmack, die er auf Radierungen, Zeichnungen und

kleinen Leinwänden festhält. Die Varl Capricci, 1740 graviert
und von seinen Söhnen veröffentlicht, und die Scherzi di

fantasia, eine Folge von 1739 bis 1757 entstandenen Stichen,

zeigen eine beunruhigende Welt dionysischer Archaik,
nächtliche Orgien, chthonische Kulte und Ruinen, seltsame

Schauspiele und die emblematischen Tiere Eule und Schlange,

Boten des Jenseits. Die 35 Capricci e Fantasie künden bereits

von der dumpfen Gewalt und der dunklen Irrationalität der

Caprichos Goyas.

LICHT UNTER DER FINSTERNIS

Weite Landschaften mit lichten Horizonten, heitere
Kompositionen, graziöse Szenen malte auch Goya zu Beginn auf
die Mauern seines Landhauses, das er 1819 vor den Toren
Madrids erstanden hatte. Goya beabsichtigte, sich vom Hof
und dessen Geschichten zurückzuziehen. Er lebte mit einer

jungen, von ihrem Ehemann getrennten Frau, der schönen

Leocadia Weiss - sie ist die Manola, die den Zyklus der

Mauermalereien in der Quinta del Sordo eröffnet -, und mit
der kleinen Rosario, die vermutlich die Tochter des Malers

war. Wie Alphonso E. Pérez Sanchez gezeigt hat, konnte mit
Röntgentechnik und Bestrahlungsmethoden unter den
vierzehn Pinturas negras auf den Mauern der Quinta del Sordo

die hell strahlende Welt Tiepolos freigelegt werden. Pérez

Sanchez schreibt: «In diesen breiten Panoramen, deren

lebendige Farben mit ihrem himmlischen Blau und saftigem
Grün durch die Pigmentanalyse an den Tag kommen,
erscheinen allmählich Personengruppen in den unteren
Partien der Komposition; wir können ihre Klarheit und

ihre Lebendigkeit erahnen in einem offenen Raum, dessen

leuchtender Himmel einen beträchtlichen Teil der Fläche

einnimmt.»3 Unter der Wallfahrt zum hl. Isidro verbirgt sich

«ein breites und offenes Panorama gewellter Gebirge und

eine Brücke mit drei Bögen, die sich im Wasser, einem

breiten Fluss vermutlich, spiegeln»4. Im unteren Teil von
La Leocadia zeigt sich «ein kleiner Esel mit seinem Reiter,
der einen Raum mit weiten Horizonten im Zickzack durchquert,

was auf einen kleinen, sich am Horizont verlierenden

Weg schliessen lässt. »5 Es sind immer grosszügige
Landschaften, einige sehr hell, mit klarem Himmel, andere mit

Wolken, komponiert aus immensen wüstenartigen Weiten,

hügeligen Flächen, felsiger Natur und von einer grossartigen
heiteren Erhabenheit.

Ein Umstand, über den man nur mutmassen kann, muss

das anfängliche Projekt umgestürzt haben. Die fröhlichen

1. John Steer, La
Peinture vénitienne,
Paris, 1990, S. 192

2. a.a.O. S. 192

3. Alfonso E. Pérez
Sanchez, Comment
les peintures de la
Quintada del Sordo
devinrent des
peintures noires,
in: Goya, les visions
magnifiques,
(Jacqueline und
Maurice Guillaud, hg.),
Paris, New York, 1987,
S. 89

4. a.a.O. S. 89

5. a.a.O. S. 89



Farben sind zerstört durch Schichten von dichtem Schwarz,

Grau, Braun und erdigem Gelb. Goya stellt jetzt eine in die

Barbarei gedrängte Menschheit dar, die Opfer ihrer selbst

ist, willenlos und erniedrigt, böse und stumpfsinnig. Die
Wahrheit, die nun Goya in seinem Malen äussert, ist nicht

mehr der Optimismus der Aufklärer. Es gibt nur noch einige

wenige traurige Tatsachen: Den Bruderkrieg, die Bestialität
der Instinkte, die Herrschaft des Aberglaubens und der

Lüge, die bis zum Nichts verkümmerten Hoffnungen, das

verstümmelte Leben, die Absurdität des Seins, der unmittelbar

bevorstehende Tod. Hier schlagen sich zwei schon zur
Hälfte im Sand versunkene Männer mit Knüppeln tot; da

begrüssen zusammengekauerte Hexen, Entsetzen im Gesicht

und wie aus Lehm geformt, vor einem kümmerlichen Feuer

den «Bock». Rechts im Hintergrund wohnt unbewegt die

Manola der Szenerie bei. Es ist Aquelarre, Hexensabbat.

Dann auch Asmodea: Der Dämon des liederlichen

Vergnügens, im Flug seiner Lüsternheit niedergemäht von
Gewehrsalven. Das Heilige Offizium'. Die Parade der Reaktion,

die finstere Prozession freiwilliger Unterwerfung. Judith

und Holofernes: Die weibliche Rache, die Gewalt ungestillten

Begehrens. Etwas weiter lachen zwei Frauen aus voller
Kehle über einen Mann. Die Parzen schneiden den Lebensfaden

durch. Saturn frisst seine Söhne. Ein Hund schwimmt

gegen die Strömung.
Die Pinturas negras haben Züge eines Selbstporträts:

Die arme Kindheit eines sozial Zurückgestellten, eine

mediokre Jugend, bescheidene Anfänge, schmähliche

Misserfolge, ein armseliges und dauernd um den morgigen Tag

besorgtes Leben. Spät eintretende künstlerische Reife, der

hartnäckige Aufstieg eines Beamten der Malerei, der sich

achtzehn Jahre lang mit Teppichkartons für die königliche
Manufaktur zu beschäftigen hatte. Und immer die Angst,
die Zugeständnisse an Opportunismus und Fügsamkeit.

Langsam nur wuchsen Antikonformismus und Aufsässigkeit,
die Befreiung aus einem Milieu von Malern, die darauf
versessen waren, ihm die Malerei zu erklären.

Goya anerkannte bloss drei Meister: Velasquez, Rembrandt
und die Natur. Nach der Natur malen hiess für Goya, auf alle

trostreiche Illusion zu verzichten - auf den Sophismus einer
universalen Güte in der Welt, auf den Glauben an ein Leben
nach dem Tod, auf den rationalistischen Optimismus, auf die

unnachgiebige Willensanstrengung, die Condition humaine

zu denken. Für Goya kann die Kunst nur das nie endende

Walten des Verlangens ausdrücken, dessen Ambivalenz,
dessen Kraft der Verneinung, dessen destruktive Energien,
dessen Gewalt und primitive Unbefriedigtheit.

AUTOAGGRESSION

Man könnte sich denken, dass die Pinturas negras die

Äusserungen der Bitterkeit und der Hoffnungslosigkeit eines

Mannes sind, der Spanien endgültig im Despotismus der
Reaktion versinken sieht. Damit allerdings würde man sich

mit einer bequemen Halbwahrheit zufrieden geben und die

konstante nebulöse Faszination übersehen, die der Maler für
Piranesi oder Magnasco empfand, und ebenso seine obsessive

Beschäftigung mit dem Hexensabbat und geheimen
Tribunalen. Kerker, amputierte Glieder, Kadaverstücke, das

Schmoren eines Körpers in der Feuerglut, die Gewichte von
Eisen und Ketten, die Stille der Gefängnisse bezeugen nicht
nur eine historische Katastrophe, sondern auch ein

tragisches Lebensgefühl. Mit Freud teilt Goya das Bild einer

Menschheit, deren Antriebsimpuls der Todestrieb ist, einer

Menschheit, die ihre Sehnsucht nach Verbrechen, Inzest,

Elternmord, Krieg, Raub und Unterjochung nie
unterdrücken kann. Und in Übereinstimmung mit Freud sieht

Goya:

L'Aquellare

Goya das künstlerische Werk unentwirrbar verknüpft mit
der Erotik, die dennoch nicht zu unterdrücken ist, was eine

Art elementaren Masochismus' bewirkt, eine destruktive

Macht, aus der sich die Sexualität zurückgezogen hat und

die sich wie eine unüberwindbare Grenze der Befriedigung
des Begehrens in den Weg stellt. Die wiederholte
Zwangshandlung, die Genuss weder erregt noch verschafft, übt
ihren zerstörerischen Einfluss auf den nicht zu bändigenden
Sexualtrieb aus.

Das spezifische Thema in Goyas Malerei ist also die totale

unerbittliche Negativität des Begehrens. Goya ist der erste

Maler des Monströsen, des Schmutzigen, des Gemeinen.

Das Tragische und Aufsässige in Goyas Werk liegt hier, im

gänzlichen Fehlen von Hoffnung auf eine Bewältigung der

triebhaften Kräfte. Das einzige Sujet seiner Malerei ist das

psychische Leiden einer Menschheit, die sich entblösst im

Begehren, in den dem Trieb eigenen Antagonismen; einer

Menschheit, die sich ihrer einst noch zuerkannten Vorrechte
beraubt sieht, die sich in Todesangst zurückzieht, doch den

Tod immer noch dem Leben vorzieht und die in Regression
und in ihrem Ekel hofft, ihrer unglücklichen Existenz
entfliehen zu können. Der Wahnsinn der Menschen rührt

weniger von ihrer Emanzipationsunfähigkeit als von ihrer

Verweigerung der Autonomie.

Goyas Kunst legt die Mechanismen bloss, nach denen,

gemäss Freud, die Aggression im Moment ihrer Verknüpfung
mit dem Sexualtrieb einen pathologischen Charakter
annimmt. Ein solches Vokabular ist natürlich inadäquat und

zielt auch auf einen der kontroversesten Punkte in der

psychoanalytischen Theorie. Diese Prozesse meinen die Auto-
aggression gegen die eigene Person in einem universalen

Vergnügen von Unterwerfung und Erniedrigung. Goya
seinerseits hat zwar keine Gelegenheit zu kannibalistischen
Szenen ausgelassen. Die Kunst Goyas, und die Kunst
überhaupt, darf aber nicht mit solchen psychischen Kräften

gleichgesetzt werden: Das Kunstwerk ist eine Angelegenheit
von Form, ein mühevoller Prozess, der nichts mit Fantasmagorie

und Halluzination zu tun hat.



SELBSTPORTRÄT DES KÜNSTLERS

Was habe ich selber nun von dieser Quinta del sordo
übernommen? - Die Elemente des Selbstportraits, zweifellos.

Meine eigene Maison du sourd ist ein Erlebnis von Mass-

losigkeit, ein langes Wüten entfesselten instrumentalen
Furors. Das Werk übernimmt den Lebenssaft von Surgir
und Saturne, dessen Skandalcharakter mich für einige Zeit
vom Musikleben ausgeschlossen hatte. Trotzdem habe ich
meine innerste Überzeugung nicht aufgegeben, dass Musik
Wahrhaftigkeit nur mit Grenzerfahrungen gewinnen kann,
jedenfalls nicht mit der diskursiven Langeweile und dem

geschmacklosen Hedonismus, den man ihr aufzwingen wollte.
Wer Musik gewissenhaft praktizieren will, schadet der

Familienehre, stellte Thomas Mann einmal fest. Mann war
diesbezüglich ein ausgesprochener Pessimist, denn die
sogenannt «zeitgenössische» Musik ist tatsächlich gefangen im
Netz einer rechthaberischen Welt, wo sie nur als Wissensgut
noch zugelassen ist. Musikalisches Schaffen muss sich heute

gemäss dem Kanon logischer Rekonstruktionen entfalten,
muss sich der Orthopädie der Forschung unterwerfen, muss

staatlichen Vorschriften gehorchen, ehe sie der tatkräftigen
Fürsorge der Kollegen und der therapeutischen Verbissenheit

der Musikwissenschaftler überantwortet wird.

In diesem Werk habe ich mich bewusst aus der soziopoliti-
schen Kunstwelt zurückgezogen und habe aufgehört, mich
über die im Namen der Freiheit, der Menschlichkeit oder

irgendwelcher abscheulicher Vorwände begangenen
Verbrechen zu ärgern. Dennoch habe ich immer an eine andere

Art von Vernunft geglaubt, deren Prinzipien es angesichts

von blinder Gewalt und wild entschlossener Kriminalität
ohne Wanken aufrecht zu erhalten gilt. Auch Goya hat den

Rationalismus der Aufklärer nie verleugnet und hat nie
daran gedacht, dass die Themen universalistischer Reflexion
etwas Zwanghaftes verschleiern könnten.

In meiner eigenen Maison du Sourd geht es um die

Erforschung der Zusammenhänge zwischen dem Hässlichen

und dem Verlangen. Wie ich schon festgestellt habe, weckt
die Vertiefung des menschlichen Begehrens eine urtümliche
Lust der Zerstörung, die mächtiger selbst als die Libido ist.

Die eigentliche Aufgabe der Kunst ist es, darin die versteckten

Kräfte zu enthüllen, deren Gestalt, deren unüberwindliche

Widerstände. Goya malt die Jagd nach Genuss und die

Erfahrung der Frustration, die Last der Vergangenheit, die

Begegnung mit dem Unausweichlichen, die Tragik absoluten

Scheiterns im monotonen Überdruss einer Tyrannei der

Zwangshandlungen. Die bildhafte Dekonstruktion eines

Themas, der sich Goya gewidmet hat, versuchte ich äquivalent

in der Musik wiederzugeben. Ein solches Unternehmen
basiert auf einer Kunstphilosophie, die näher bei Goya als

bei Freud steht. Ich denke - im Gegensatz zu Freud und

ähnlich wie Goya - dass die Aufgabe der Kunst nicht die

Sublimierung der Instinkte ist. Das Prestige einer letzten

Illusion von Macht muss man aufgeben - der schädlichsten

und hinterhältigsten Illusion von allen: jener, die sich die

Herrschaft über die Menschen oder die Erziehung des

menschlichen Geschlechts zum Ziel setzt. Die
Gewaltthematik bei Goya gilt nur der Mechanik des Begehrens,

wie sie die Eigenart der menschlichen Existenz bestimmt;

er malt die Beklemmung, die sich durch das Bewusstsein

darüber einstellt. Wie Goya denke ich, dass das Kunstwerk

nicht die symbolische Befriedigung der unbewussten Begierden

ist, dass es auch nichts mit Sublimation zu schaffen hat

und dass es nicht in erster Linie eine Ersatzwirklichkeit für
unterdrückte Neigungen ist. Malraux hat vollkommen recht,

wenn er sagt, Goya habe sich dem Malen des Traums
gewidmet. Das Kunstwerk muss am Ende nicht gefallen oder

lehren. Es vermittelt vielmehr jenen Verdruss, der ob dem

freigelegten Trieb erwächst, und die Verzweiflung über
offensichtlich Unkultivierbares. Die künstlerische Tätigkeit
wendet sich genau deshalb aber nie von der menschlichen

Gemeinschaft ab, denn ihre erste Aufgabe besteht darin, den
wesentlichen Bezug des Menschen zum Menschlichen zu

bezeugen. Die Wahrheit der modernen Kunst wohnt in ihrer
Befähigung, die mythischen Weltanschauungen aufzulösen.
Diese Kritik an der Illusion, an Aberglaube und

Fehleinschätzungen ihrer selbst ist das Fundament der Kunst.
Es fällt mir schwer, Kategorien und Kompositionstechniken

meiner Maison du Sourd zu benennen. Zweifellos bewegt
sich das Stück in extremen Gefilden. Sein nicht enden
wollender Anfang betont den Moment der Unentschiedenheit
und erinnert an den Anfang von Haydns Schöpfung. Ich
denke auch an die Raserei des Schlusses, für den ich mich
auf Strawinsky und Bartök und ihre zusehenden Intensivierungen

des Materials bezog. Alles klanglich Pittoreske habe

ich weggelassen und habe mich an die Einheit des Tons

gehalten, welche die innere Kohärenz des Stücks garantiert.
Da ich Musiker bin und nicht Maler, habe ich in der Komposition

nicht die verkürzende Treffsicherheit des Skizzenhaften

gesucht. Ein Musiker arbeitet auf der Exaktheit eines

Schemas und muss sich zu struktureller Klarheit zwingen.
Ich verstehe die kompositorische Arbeit als ein Entscheiden,
das letztlich ein Spezifizieren ist. Die Komposition ist eine

Technik, die sich spezialisiert, eine Formulierung, die präzisiert,

und nicht ein direkter Ausdruck des Offenkundigen.
Darüber hinaus aber beginnt die wahre Musik erst, wenn sie

diese determinierenden Entscheidungen übersteigt und dem

ständigen Differenzieren seine beruhigende Absicherung
nimmt. Die Idee, dass die Form aus der immanenten Totalität

in jedem Augenblick resultiere, scheint mir illusorisch.
Man muss Faktoren des Auftritts, des Dramas, der Gestalt-

werdung Rechnung tragen, die genau diese innere Bewegung

des Differenzierens blockieren, die Synthese dieser

Faktoren mit den inneren Bedingungen verhindern und den

ganzen Prozess verändern oder zerbrechen können.

Ein Wort noch zum Kompositionsmotiv: Es schien mir,
dass die Pinturas negras bei Goya die Zweifel eines Mannes

enthüllen, der sich in seiner Identität als Maler bedrängt
fühlte; als ob er einsehen würde, auf die höchsten Gipfel
der Kunst verzichten zu müssen, wie sie die letzten Werke
Rembrandts oder Velasquez' darstellen; als ob die Tiefe des

luministischen Paradieses ihm für immer unerreichbar sei.

Diesen luministischen Traum suchte ich im ersten Teil zu

beschwören, der eine bewusst disproportionierte Einleitung
zum restlichen Werk darstellt, einen Vorhang aus Licht,
hinter dem die Instrumentalfarben so verschmelzen, dass

sie nicht mehr zu unterscheiden sind: Suggestion einer

unbegrenzten, ziellosen Welt. Ohne dass ich das Stück seither

wieder gehört hätte, erinnere ich mich an Stockhhausens

Inori von 1974, das eine ähnliche Tendenz aufweist: Auch
dieses Werk ist nur Genese, Dynamik des Werdens, Keimen

und Entfalten. Im Gegensatz zu Stockhausen aber, der seinem

Stück eine meditative Haltung aufprägt, konzipierte ich
diese Einleitung wie eine spät eintretende Windstille, wie

eine vorübergehende Aufheiterung am Meer. Der zweite

Teil öffnet sich dann der schrillen subjektiven Expression.
Er ist konträr zum ersten von einer Melodik der Soloflöte

bestimmt, die gequält wirkt und sich, abgeschottet von der

Aussenwelt, ganz auf sich selber zurückzieht. Das Orchester

kumuliert die Energien und stösst sie gleichzeitig weg, wie

eine Involutionsspirale, eine einzige Kontraktion, die sich

schliesslich zuschnürt bis zur finalen Raserei.

(aus dem Französischen von Michael Eidenbenz)

18/19


	Im Haus des Stummen : Goya und moderne Welterfahrung

