Zeitschrift: Dissonanz
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (2001)

Heft: 71

Artikel: Im Haus des Stummen : Goya und moderne Welterfahrung
Autor: Dufourt, Hugues / Eidenbenz, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927966

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IM HAUS DES STUMMEN VON HUGUES DUFOURT

Goya und moderne Welterfahrung

Um 1820 entstanden Francisco Goyas geheimnisvolle
«Pinturas negras», Fresken, die der mit 46 Jahren taub
gewordene Kiinstler auf die Winde seines Landhauses
bei Madrid, der «Quinta del sordo», gemalt hat. Auf diese
«schwarzen Bilder» bezieht sich Hugues Dufourts Kom-
position fiir Flote und Orchester « La Maison du sourd»
(1996 /97).

Francisco Goya steht — wie Goethe, Beethoven oder
Stendhal — auf der Schwelle zwischen zwei Jahrhunderten.
Zwar ist er tief im 18. Jahrhundert verwurzelt, gehort ihm
aber doch nicht mehr an. Von der Tradition bester spanischer
Malerei, jener von Greco und Velasquez, iibernimmt er vor
allem deren Antizipation moderner Sensibilitdt. Die apoka-
lyptische Ansicht von Toledo, wie sie Greco gemalt hat, und
die Lumpenphilosophen bleiben ihm in priagender Erinne-
rung. Am spanischen Hof in denkbar offizieller Atmosphére
wird er gross und kann sich an der grossen européischen
Malerei des 18. Jahrhunderts séttigen. Was ihm daran aber
iiberholt erscheint, entfernt er aus seinem eigenen Schaffen,
befreit sich von der zur Neige gehenden alten italienischen
Tradition. Goya liest den Aufklidrer Voltaire, betrachtet aber
die rationalistische Malerei seiner Zeit — die Verschmelzung
von Natur und Antike oder von Natur und Ideal — als kiinst-
lerische Landplage, die Ratio hilt er nie fiir einen ange-
messenen Zugang zur Kunst. Uberzeugt davon, dass es die
Bildung sei, die die Menschheit von den Monstern der
Finsternis erlost, geisselt er Aberglaube und Sektierertum.
Dennoch distanziert sich Goya als erster Kiinstler seiner
Epoche vom Idealismus und von der Idee einer edukativen
Mission der Kunst, in der er bloss eine neue Form von Exor-
zismus sieht. Das 18. Jahrhundert hatte die Kunst als sozial
und offentlich niitzlich betrachtet. Fiir Goya ist die Kunst
keine von objektiven und konventionellen Kriterien gelei-
tete offentliche Angelegenheit mehr, sondern wird zum spe-
zifischen Ausdruck, der auf seinen eigenen Regeln basiert.
Die Asthetik der Aufklirer beruht auf Imitation und besteht
in der Suche nach idealen Formen, die von der Natur inspi-
riert, vom Licht der Vernunft erhellt und mit der Zweck-
bestimmung, universale Wahrheiten zu enthalten, belastet
sind. Goya, der sich Verstosse gegen die Kunstregeln jeder-
zeit erlaubt, stellt diese Asthetik prinzipiell in Frage. Goya
hat der Malerei einen neuen Weg gebahnt, einen Weg von

der Realitédt zum Traum. Malerei ist weder narrativ noch
deskriptiv. Die Kraft, die sich in den tumultutsen Massen
seiner Bildrdume zeigt, transportiert direkt und ohne formal
geregelte Vermittlung die Intensitdt von Emotionen, unge-
bremsten Trieben und Affekten. Das Tun des Kiinstlers ist
bei ihm eine primére, nicht mehr eine deduktive Erfahrung.
Indem die Kunst zu einer Stenographie des Triebhaften
wird, entbindet sich Goyas Malerei von allen Zwiéngen der
Nachahmung und erfindet einen Stil des Skizzenhaften.
Wenn die Malerei Objektivierung, Verschonerung und
Verkldrung verweigert, konzentriert sie sich auf ihre spezifi-
schen Mittel und erfindet die Sprache der modernen Farbe.
Malraux schreibt: «Bis zu Goya richtete sich jedes Portrét
auch an die Vorstellungskraft des Betrachters. Zwanzig
seiner Portréts haben damit nichts mehr zu tun, sie sind nur
noch Kunst. Dieser Mann, dessen zweites Leben — vielleicht
auch sein erstes — der Traum war, hat die Malerei vom Traum
erlost.»

TIEPOLOS LICHT

Goya (der sich seinen Lehrern gegeniiber nie allzu dankbar
zeigte) hat die Geheimnisse der Kunst zweifellos von Tiepolo
gelernt. 1762 war Tiepolo nach Madrid geschickt worden in
einer letzten diplomatischen Mission: der Glorifizierung der
spanischen Krone. Karl III. hatte ihn an den Hof geholt, wo
er den Gardesaal und den Thronsaal im neuen koniglichen
Palast ausschmiicken sollte. Tiepolo hatte damit freie Bahn
fiir seine Machtfantasien und fiir seinen megalomanen und
reaktiondren Hang zum Absolutismus. Thm, der iiber ein
verbliiffendes technisches Handwerk und eine unvergleich-
liche Geschicklichkeit verfiigte, gelang es, in seinen Kunst-
werken das Wesen des Traumhaften freizulegen. Er zeigte
Goya das verzauberte, lichthelle Universum, das fiir die
pastorale Kultur des europdischen Rokoko so charakte-
ristisch war. Er lehrte ihn die technischen Mittel fiir die
Gestaltung des Traums: Prézision, Okonomie und die
Leichtigkeit des Materials, die Frische der an delikaten
Pastellnuancen reichen Palette, die kristalline Klarheit

des Kolorits, die subtilen Schattierungen bis hin zum Ver-
16schen, die Leuchtkraft der Farbskala, die irreale Reinheit
tausendfachen Schimmerns, die Spiegelungen des Lichts in
irisierenden Raumen, die Weite der Landschaften mit ihrer
inspirierten Kraft.



John Steer schreibt: «Niemals vor Tiepolo hat die Malerei
einen solchen Trompe-I'oeil-Effekt totaler Prisenz von
Licht und Raum erreicht; diverse Jahre spéter erst sollte
Goya mit den Fresken im Dom San Antonio de la Florida in
Madrid Ahnliches erreichen, wobei er von Tiepolos letzten
Arbeiten in der spanischen Hauptstadt beeinflusst war.»'

Im Schatten des Neoklassizismus, unter der Protektion

der Hofmaler Mengs und Francisco Bayeu ist Goya gross
geworden. Tiepolo aber wird ihm zur Herausforderung.
Dessen Deckenfresken sind Ausblicke in unermessliches
Licht, Wunder fingierter Architektur. In der Tradition des
virtuosen Illusionismus der Malerfamilie Galli Bibiena und
der Trompe-I'oeil-Kiinste Veroneses feiern seine Blicke zur
Decke die Herrlichkeit der Himmel in den Dimensionen
eines neuen Universums. Seine triumphalen Allegorien ent-
falten eine Magie der Farben, die, von Veroneses Welt abge-
sehen, nicht ihresgleichen kennt. Es sind malvenfarbige
Himmel, rosige Wolken, mit bldulichen Grau versilbert, mit
muschelartig gezackten Ridndern; es sind Kaskaden bern-
steinfarbener Tone, lila, elfenbeinfarben, die sonniges Weiss
verstromen und sich von azurblauem oder blassgriinem
Hintergrund abheben. Tiepolo vollendet die Synthese der
ganzen venezianischen dekorativen Tradition, deren ver-
schiedene Komponenten er zu einer neuen und origindren
Vision zusammenfasst. Das Licht, das wichtigste Element in
seinem Werk, erlaubt ihm, sich vom gequélten Kolorismus
und vom dramatischen Clair-Obscur des fritheren Dekora-
tionsbarock zu befreien. Seine Palette hellt sich auf, wird
luftig und fiihrt zu einer chromatischen Entmaterialisierung
der barocken Form bis diese sich auffachert in einer einzigen
Skala bleicher und luzider Tone.

John Steer schreibt weiter: «Tiepolo ist ein Meister unfass-
barer Atmosphéren. Seine gebiickten, miiden Gestalten
scheinen weniger zu einer Geschichte als zu einem einzelnen
herausgehobenen Augenblick zu gehoren, dessen iiberstei-
gerte Intensitit erst die Raison d’étre ist. Das trifft buchstib-
lich zu fiir die gravierten Capricci, die als Sujet eigentlich
nichts aussagen, aber in ihrer von jeder dusserlichen Motiva-
tion unabhéngigen extremen Intensitét die Quintessenz von
Tiepolos Kunst reprisentieren.»” Tiepolo zieht sich zuriick
ins Interieur melancholischer Elegien mit manchmal bitterem
Beigeschmack, die er auf Radierungen, Zeichnungen und
kleinen Leinwénden festhilt. Die Vari Capricci, 1740 graviert
und von seinen Sohnen veroffentlicht, und die Scherzi di

Autoaggression:
Goyas «Saturn
verschlingt

seine Kinder»,
Detail

fantasia, eine Folge von 1739 bis 1757 entstandenen Stichen,
zeigen eine beunruhigende Welt dionysischer Archaik,
néchtliche Orgien, chthonische Kulte und Ruinen, seltsame
Schauspiele und die emblematischen Tiere Eule und Schlange,
Boten des Jenseits. Die 35 Capricci e Fantasie kiinden bereits
von der dumpfen Gewalt und der dunklen Irrationalitit der
Caprichos Goyas.

LICHT UNTER DER FINSTERNIS

Weite Landschaften mit lichten Horizonten, heitere Kompo-
sitionen, graziose Szenen malte auch Goya zu Beginn auf
die Mauern seines Landhauses, das er 1819 vor den Toren
Madrids erstanden hatte. Goya beabsichtigte, sich vom Hof
und dessen Geschichten zuriickzuziehen. Er lebte mit einer
jungen, von ihrem Ehemann getrennten Frau, der schonen
Leocadia Weiss — sie ist die Manola, die den Zyklus der
Mauermalereien in der Quinta del Sordo eroffnet —, und mit
der kleinen Rosario, die vermutlich die Tochter des Malers
war. Wie Alphonso E. Pérez Sanchez gezeigt hat, konnte mit
Rontgentechnik und Bestrahlungsmethoden unter den vier-
zehn Pinturas negras auf den Mauern der Quinta del Sordo
die hell strahlende Welt Tiepolos freigelegt werden. Pérez
Sanchez schreibt: «In diesen breiten Panoramen, deren
lebendige Farben mit ihrem himmlischen Blau und saftigem
Griin durch die Pigmentanalyse an den Tag kommen,
erscheinen allmihlich Personengruppen in den unteren
Partien der Komposition; wir konnen ihre Klarheit und
ihre Lebendigkeit erahnen in einem offenen Raum, dessen
leuchtender Himmel einen betrichtlichen Teil der Flache
einnimmt.»® Unter der Wallfahrt zum hl. Isidro verbirgt sich
«ein breites und offenes Panorama gewellter Gebirge und
eine Briicke mit drei Bogen, die sich im Wasser, einem
breiten Fluss vermutlich, spiegeln»*. Im unteren Teil von
La Leocadia zeigt sich «ein kleiner Esel mit seinem Reiter,
der einen Raum mit weiten Horizonten im Zickzack durch-
quert, was auf einen kleinen, sich am Horizont verlierenden
Weg schliessen lisst. »* Es sind immer grossziigige Land-
schaften, einige sehr hell, mit klarem Himmel, andere mit
Wolken, komponiert aus immensen wiistenartigen Weiten,
hiigeligen Flichen, felsiger Natur und von einer grossartigen
heiteren Erhabenheit.

Ein Umstand, iiber den man nur mutmassen kann, muss
das anfidngliche Projekt umgestiirzt haben. Die frohlichen

1. John Steer, La
Peinture venitienne,
Paris, 1990, S. 192

2. aa0.S. 192

3. Alfonso E. Pérez
Sanchez, Comment
les peintures de la
Quintada del Sordo
devinrent des
peintures noires,

in: Goya, les visions
magnifiques,
(Jacqueline und
Maurice Guillaud, hg.),
Paris, New York, 1987,
S. 89

4. a.a0.S.89

5. a.a.0.S.89

16/17



Farben sind zerstort durch Schichten von dichtem Schwarz,
Grau, Braun und erdigem Gelb. Goya stellt jetzt eine in die
Barbarei gedriangte Menschheit dar, die Opfer ihrer selbst
ist, willenlos und erniedrigt, bose und stumpfsinnig. Die
Wabhrheit, die nun Goya in seinem Malen dussert, ist nicht
mehr der Optimismus der Aufkldrer. Es gibt nur noch einige
wenige traurige Tatsachen: Den Bruderkrieg, die Bestialitét
der Instinkte, die Herrschaft des Aberglaubens und der
Liige, die bis zum Nichts verkiimmerten Hoffnungen, das
verstimmelte Leben, die Absurditit des Seins, der unmittel-
bar bevorstehende Tod. Hier schlagen sich zwei schon zur
Hiilfte im Sand versunkene Manner mit Kniippeln tot; da
begriissen zusammengekauerte Hexen, Entsetzen im Gesicht
und wie aus Lehm geformt, vor einem kiimmerlichen Feuer
den «Bock». Rechts im Hintergrund wohnt unbewegt die
Manola der Szenerie bei. Es ist Aguelarre, Hexensabbat.
Dann auch Asmodea: Der Ddmon des liederlichen
Vergniigens, im Flug seiner Liisternheit niedergemiht von
Gewehrsalven. Das Heilige Offizium: Die Parade der Reak-
tion, die finstere Prozession freiwilliger Unterwerfung. Judith
und Holofernes: Die weibliche Rache, die Gewalt ungestill-
ten Begehrens. Etwas weiter lachen zwei Frauen aus voller
Kehle tiber einen Mann. Die Parzen schneiden den Lebens-
faden durch. Saturn frisst seine Sohne. Ein Hund schwimmt
gegen die Stromung,.

Die Pinturas negras haben Ziige eines Selbstportrits:

Die arme Kindheit eines sozial Zurtickgestellten, eine
mediokre Jugend, bescheidene Anfinge, schmihliche Miss-
erfolge, ein armseliges und dauernd um den morgigen Tag
besorgtes Leben. Spit eintretende kiinstlerische Reife, der
hartnickige Aufstieg eines Beamten der Malerei, der sich
achtzehn Jahre lang mit Teppichkartons fiir die konigliche
Manufaktur zu beschéftigen hatte. Und immer die Angst,
die Zugestdndnisse an Opportunismus und Fligsamkeit.
Langsam nur wuchsen Antikonformismus und Aufséssigkeit,
die Befreiung aus einem Milieu von Malern, die darauf ver-
sessen waren, ihm die Malerei zu erkldaren.

Goya anerkannte bloss drei Meister: Velasquez, Rembrandt
und die Natur. Nach der Natur malen hiess fiir Goya, auf alle
trostreiche Illusion zu verzichten — auf den Sophismus einer
universalen Giite in der Welt, auf den Glauben an ein Leben
nach dem Tod, auf den rationalistischen Optimismus, auf die
unnachgiebige Willensanstrengung, die Condition humaine
zu denken. Fiir Goya kann die Kunst nur das nie endende
Walten des Verlangens ausdriicken, dessen Ambivalenz,
dessen Kraft der Verneinung, dessen destruktive Energien,
dessen Gewalt und primitive Unbefriedigtheit.

AUTOAGGRESSION

Man konnte sich denken, dass die Pinturas negras die Aus-
serungen der Bitterkeit und der Hoffnungslosigkeit eines
Mannes sind, der Spanien endgiiltig im Despotismus der
Reaktion versinken sieht. Damit allerdings wiirde man sich
mit einer bequemen Halbwahrheit zufrieden geben und die
konstante nebuldse Faszination iibersehen, die der Maler fiir
Piranesi oder Magnasco empfand, und ebenso seine obses-
sive Beschiftigung mit dem Hexensabbat und geheimen
Tribunalen. Kerker, amputierte Glieder, Kadaverstiicke, das
Schmoren eines Korpers in der Feuerglut, die Gewichte von
Eisen und Ketten, die Stille der Geféngnisse bezeugen nicht
nur eine historische Katastrophe, sondern auch ein tra-
gisches Lebensgefiihl. Mit Freud teilt Goya das Bild einer
Menschheit, deren Antriebsimpuls der Todestrieb ist, einer
Menschheit, die ihre Sehnsucht nach Verbrechen, Inzest,
Elternmord, Krieg, Raub und Unterjochung nie unter-
driicken kann. Und in Ubereinstimmung mit Freud sieht

Goya:
L’Aquellare

Goya das kiinstlerische Werk unentwirrbar verkniipft mit
der Erotik, die dennoch nicht zu unterdriicken ist, was eine
Art elementaren Masochismus’ bewirkt, eine destruktive
Macht, aus der sich die Sexualitét zuriickgezogen hat und
die sich wie eine uniiberwindbare Grenze der Befriedigung
des Begehrens in den Weg stellt. Die wiederholte Zwangs-
handlung, die Genuss weder erregt noch verschafft, tibt
ihren zerstorerischen Einfluss auf den nicht zu bandigenden
Sexualtrieb aus.

Das spezifische Thema in Goyas Malerei ist also die totale
unerbittliche Negativitiat des Begehrens. Goya ist der erste
Maler des Monstrosen, des Schmutzigen, des Gemeinen.
Das Tragische und Aufsdssige in Goyas Werk liegt hier, im
génzlichen Fehlen von Hoffnung auf eine Bewiltigung der
triebhaften Krifte. Das einzige Sujet seiner Malerei ist das
psychische Leiden einer Menschheit, die sich entblosst im
Begehren, in den dem Trieb eigenen Antagonismen; einer
Menschheit, die sich ihrer einst noch zuerkannten Vorrechte
beraubt sieht, die sich in Todesangst zurtickzieht, doch den
Tod immer noch dem Leben vorzieht und die in Regression
und in ihrem Ekel hofft, ihrer ungliicklichen Existenz ent-
flichen zu konnen. Der Wahnsinn der Menschen riihrt
weniger von ihrer Emanzipationsunfdhigkeit als von ihrer
Verweigerung der Autonomie.

Goyas Kunst legt die Mechanismen bloss, nach denen,
gemiss Freud, die Aggression im Moment ihrer Verkniipfung
mit dem Sexualtrieb einen pathologischen Charakter an-
nimmt. Ein solches Vokabular ist natiirlich inadédquat und
zielt auch auf einen der kontroversesten Punkte in der psy-
choanalytischen Theorie. Diese Prozesse meinen die Auto-
aggression gegen die eigene Person in einem universalen
Vergniigen von Unterwerfung und Erniedrigung. Goya
seinerseits hat zwar keine Gelegenheit zu kannibalistischen
Szenen ausgelassen. Die Kunst Goyas, und die Kunst iber-
haupt, darf aber nicht mit solchen psychischen Kriften
gleichgesetzt werden: Das Kunstwerk ist eine Angelegenheit
von Form, ein miihevoller Prozess, der nichts mit Fantasma-
gorie und Halluzination zu tun hat.



SELBSTPORTRAT DES KUNSTLERS

Was habe ich selber nun von dieser Quinta del sordo iiber-
nommen? — Die Elemente des Selbstportraits, zweifellos.

Meine eigene Maison du sourd ist ein Erlebnis von Mass-
losigkeit, ein langes Wiiten entfesselten instrumentalen
Furors. Das Werk tibernimmt den Lebenssaft von Surgir
und Saturne, dessen Skandalcharakter mich fiir einige Zeit
vom Musikleben ausgeschlossen hatte. Trotzdem habe ich
meine innerste Uberzeugung nicht aufgegeben, dass Musik
Wahrhaftigkeit nur mit Grenzerfahrungen gewinnen kann,
jedenfalls nicht mit der diskursiven Langeweile und dem
geschmacklosen Hedonismus, den man ihr aufzwingen wollte.
Wer Musik gewissenhaft praktizieren will, schadet der
Familienehre, stellte Thomas Mann einmal fest. Mann war
diesbeziiglich ein ausgesprochener Pessimist, denn die soge-
nannt «zeitgenossische» Musik ist tatsdchlich gefangen im
Netz einer rechthaberischen Welt, wo sie nur als Wissensgut
noch zugelassen ist. Musikalisches Schaffen muss sich heute
gemdss dem Kanon logischer Rekonstruktionen entfalten,
muss sich der Orthopidie der Forschung unterwerfen, muss
staatlichen Vorschriften gehorchen, ehe sie der tatkriftigen
Fiirsorge der Kollegen und der therapeutischen Verbissen-
heit der Musikwissenschaftler iiberantwortet wird.

In diesem Werk habe ich mich bewusst aus der soziopoliti-
schen Kunstwelt zuriickgezogen und habe aufgehort, mich
tiber die im Namen der Freiheit, der Menschlichkeit oder
irgendwelcher abscheulicher Vorwinde begangenen Ver-
brechen zu drgern. Dennoch habe ich immer an eine andere
Art von Vernunft geglaubt, deren Prinzipien es angesichts
von blinder Gewalt und wild entschlossener Kriminalitét
ohne Wanken aufrecht zu erhalten gilt. Auch Goya hat den
Rationalismus der Aufkldrer nie verleugnet und hat nie
daran gedacht, dass die Themen universalistischer Reflexion
etwas Zwanghaftes verschleiern konnten.

In meiner eigenen Maison du Sourd geht es um die Er-
forschung der Zusammenhénge zwischen dem Hasslichen
und dem Verlangen. Wie ich schon festgestellt habe, weckt
die Vertiefung des menschlichen Begehrens eine urtiimliche
Lust der Zerstorung, die méchtiger selbst als die Libido ist.
Die eigentliche Aufgabe der Kunst ist es, darin die versteck-
ten Krifte zu enthiillen, deren Gestalt, deren uniiberwind-
liche Widerstdnde. Goya malt die Jagd nach Genuss und die
Erfahrung der Frustration, die Last der Vergangenheit, die
Begegnung mit dem Unausweichlichen, die Tragik absoluten
Scheiterns im monotonen Uberdruss einer Tyrannei der
Zwangshandlungen. Die bildhafte Dekonstruktion eines
Themas, der sich Goya gewidmet hat, versuchte ich dquiva-
lent in der Musik wiederzugeben. Ein solches Unternehmen
basiert auf einer Kunstphilosophie, die néher bei Goya als
bei Freud steht. Ich denke — im Gegensatz zu Freud und
dhnlich wie Goya — dass die Aufgabe der Kunst nicht die
Sublimierung der Instinkte ist. Das Prestige einer letzten
Illusion von Macht muss man aufgeben — der schidlichsten
und hinterhiltigsten Illusion von allen: jener, die sich die
Herrschaft tiber die Menschen oder die Erziehung des
menschlichen Geschlechts zum Ziel setzt. Die Gewalt-
thematik bei Goya gilt nur der Mechanik des Begehrens,
wie sie die Eigenart der menschlichen Existenz bestimmt;
er malt die Beklemmung, die sich durch das Bewusstsein
dariiber einstellt. Wie Goya denke ich, dass das Kunstwerk
nicht die symbolische Befriedigung der unbewussten Begier-
den ist, dass es auch nichts mit Sublimation zu schaffen hat
und dass es nicht in erster Linie eine Ersatzwirklichkeit fiir
unterdriickte Neigungen ist. Malraux hat vollkommen recht,
wenn er sagt, Goya habe sich dem Malen des Traums ge-
widmet. Das Kunstwerk muss am Ende nicht gefallen oder

lehren. Es vermittelt vielmehr jenen Verdruss, der ob dem
freigelegten Trieb erwichst, und die Verzweiflung iiber
offensichtlich Unkultivierbares. Die kiinstlerische Titigkeit
wendet sich genau deshalb aber nie von der menschlichen
Gemeinschaft ab, denn ihre erste Aufgabe besteht darin, den
wesentlichen Bezug des Menschen zum Menschlichen zu
bezeugen. Die Wahrheit der modernen Kunst wohnt in ihrer
Befihigung, die mythischen Weltanschauungen aufzuldsen.
Diese Kritik an der Illusion, an Aberglaube und Fehl-
einschitzungen ihrer selbst ist das Fundament der Kunst.

Es fallt mir schwer, Kategorien und Kompositionstechniken
meiner Maison du Sourd zu benennen. Zweifellos bewegt
sich das Stiick in extremen Gefilden. Sein nicht enden wol-
lender Anfang betont den Moment der Unentschiedenheit
und erinnert an den Anfang von Haydns Schopfung. Ich
denke auch an die Raserei des Schlusses, fiir den ich mich
auf Strawinsky und Bartok und ihre zusehenden Intensivie-
rungen des Materials bezog. Alles klanglich Pittoreske habe
ich weggelassen und habe mich an die Einheit des Tons ge-
halten, welche die innere Kohirenz des Stiicks garantiert.
Da ich Musiker bin und nicht Maler, habe ich in der Kompo-
sition nicht die verkiirzende Treffsicherheit des Skizzen-
haften gesucht. Ein Musiker arbeitet auf der Exaktheit eines
Schemas und muss sich zu struktureller Klarheit zwingen.
Ich verstehe die kompositorische Arbeit als ein Entscheiden,
das letztlich ein Spezifizieren ist. Die Komposition ist eine
Technik, die sich spezialisiert, eine Formulierung, die prizi-
siert, und nicht ein direkter Ausdruck des Offenkundigen.
Dariiber hinaus aber beginnt die wahre Musik erst, wenn sie
diese determinierenden Entscheidungen iibersteigt und dem
standigen Differenzieren seine beruhigende Absicherung
nimmt. Die Idee, dass die Form aus der immanenten Tota-
litdt in jedem Augenblick resultiere, scheint mir illusorisch.
Man muss Faktoren des Auftritts, des Dramas, der Gestalt-
werdung Rechnung tragen, die genau diese innere Bewe-
gung des Differenzierens blockieren, die Synthese dieser
Faktoren mit den inneren Bedingungen verhindern und den
ganzen Prozess verdndern oder zerbrechen konnen.

Ein Wort noch zum Kompositionsmotiv: Es schien mir,
dass die Pinturas negras bei Goya die Zweifel eines Mannes
enthiillen, der sich in seiner Identitét als Maler bedrangt
fiihlte; als ob er einsehen wiirde, auf die hochsten Gipfel
der Kunst verzichten zu miissen, wie sie die letzten Werke
Rembrandts oder Velasquez’ darstellen; als ob die Tiefe des
luministischen Paradieses ihm fiir immer unerreichbar sei.
Diesen luministischen Traum suchte ich im ersten Teil zu
beschworen, der eine bewusst disproportionierte Einleitung
zum restlichen Werk darstellt, einen Vorhang aus Licht,
hinter dem die Instrumentalfarben so verschmelzen, dass
sie nicht mehr zu unterscheiden sind: Suggestion einer
unbegrenzten, ziellosen Welt. Ohne dass ich das Stiick seit-
her wieder gehort hitte, erinnere ich mich an Stockhhausens
Inori von 1974, das eine dhnliche Tendenz aufweist: Auch
dieses Werk ist nur Genese, Dynamik des Werdens, Keimen
und Entfalten. Im Gegensatz zu Stockhausen aber, der seinem
Stiick eine meditative Haltung aufpragt, konzipierte ich
diese Einleitung wie eine spit eintretende Windstille, wie
eine voriibergehende Aufheiterung am Meer. Der zweite
Teil offnet sich dann der schrillen subjektiven Expression.
Er ist kontrdr zum ersten von einer Melodik der Soloflote
bestimmt, die gequélt wirkt und sich, abgeschottet von der
Aussenwelt, ganz auf sich selber zurtickzieht. Das Orchester
kumuliert die Energien und stosst sie gleichzeitig weg, wie
eine Involutionsspirale, eine einzige Kontraktion, die sich
schliesslich zuschniirt bis zur finalen Raserei.

(aus dem Franzosischen von Michael Eidenbenz)

18/19



	Im Haus des Stummen : Goya und moderne Welterfahrung

