
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2001)

Heft: 71

Artikel: Trieb und Schöpfung : das musikalische Schaffen von Hugues Dufourt
in den neunziger Jahren

Autor: Castanet, Pierre Albert / Eidenbenz, Michael / Müller, Patrick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927965

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927965
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TRIEB UND SCHÖPFUNG VON PIERRE ALBERT CASTANET

Das musikalische Schaffen von Hugues Dufourt in den neunziger Jahren

«Bei der Musik, die ich geschrieben habe, muss man sich

aufeinen eigenartigen, immer wiederkehrenden Katalog
und aufmasslose Dimensionen einlassen können.

Woher stammen diese düsteren Farben, diese gewichtigen,
bisweilen drückenden Stimmungen, diese träumerische

Zeitlichkeit, diese taube Gewaltsamkeit, die ständig an

die Oberfläche dringt? Eine tragische Sicht aufdie Welt?

Melancholische Stimmung? Politischer Pessimismus?

All dies ist nur ein Teil der Wahrheit. Es handelt sich

zweifellos um ein Zusammentreffen der historischen und

der privaten Weltsicht.»1

Zu einer Zeit, als die gelassenen Bewegungen einer
befreienden Aleatorik und die anarchistischen Kreise des

Hippietums Europa zu überziehen begannen, zeigen auch

die Jugendwerke Dufourts ein kritisches Temperament, das

sich von Anfang an gegen die axiomatischen Regulierungen
einer neuen Logik der Dissonanz wendete. So weist das erste

Werk, Brisants (1968), das ein pianistisches Können
ohnegleichen verlangt, Töne des Protestes und eruptive
Erschütterungen auf, die seit den Klavierwerken eines Pierre Boulez
und Karlheinz Stockhausen ohne Beispiel sind. In dieser

Epoche (1968-73) unterrichtet der Komponist an der

Universität Jean Moulin in Lyon.
Nach einer zweiten Periode (1972-77), in der grossbesetzte

Werke dominieren und in der zumal die Beziehung zwischen

Geräusch und Ton ausgelotet wird (so in Erewhon [1972-76],
einer gewaltigen Sinfonie für sechs Musiker, die auf
150 Schlagzeuginstrumenten zu spielen haben), interessiert
sich Dufourt für die Möglichkeiten der neuen technologischen

Errungenschaften (1977-82). «Die grosse Form ist für
mich das einzige künstlerische Problem, das in der Musik

von Bedeutung ist», betont der Komponist. «Man muss den

Berg besteigen, was einen Blick auf die Kunst erlaubt, der
sich nicht den konventionellen Ideen des Jahrhunderts

anpasst, um zu erkennen, dass die Form die ständige

Neuformulierung ihrer eigenen Bedingungen darstellt.»2

Nach 1976 arbeitet Dufourt innerhalb des Pariser Itinéraire-
Zirkels3 - wo er auch mit Tristan Murail, Gérard Grisey,
Michael Levinas und Roger Tessier (alles Schüler Messiaens)

Umgang pflegt -, er ist dort nicht nur verantwortlich für das

historische Manifest «La musique spectrale»4, sondern er
schreibt auch eine gewichtige Partitur, die eine ganze Generation

der Moderne prägen wird: Saturne (1978-79), ein

revolutionäres Werk für Blasinstrumente, Schlagzeug und

Elektronik. Das Stück gleicht einem Banner des Triumphs,
das mitten ins Herz von Qual und Atemnot gepflanzt wird;
unerschöpfliche, verblüffende Passagen ergeben sich aus der

überbordenden klanglichen Kraft (vergleichbar mit dem

gewaltsamen Vormarsch der Punkbewegung zu jener Zeit).
In der Reflexionsphase von Surgir (1980-84) enthüllt die

sinfonische Totalität ihr energisches Potential, in der Verfügbarkeit

über die Massen, in der energetischen Typologie und

in ihrem farblichen Überschwang.5 Man hat den Eindruck,
dass hier der Freudschen Theorie der Lust durch urtümliche

Kräfte, durch die Aufrechterhaltung von Spannungen und

durch organisches Arbeiten Ausdruck gegeben wird (ein

Organ ist ja auch zuständig für die Gegenwart der Lust). Der
Blick auf die topologischen Modelle der Klangcharaktere ist

entscheidend für die Meisterwerke der neunziger Jahre: eine

ganze Reihe von Werken, ausgehend von The Watery Star

(1993) für Oktett bis zu Lucifer d'après Pollock (1999-2000)

für Orchester, mit eingeschlossen natürlich der riesenhafte

Zyklus der vier Hivers, begonnen 1987 mit Le Philiosophe
selon Rembrandt. Wie die vier kontrastierenden Sätze von
Erewhon und der rohe Monolith Surgir bezeichnet Le Philosophe

selon Rembrandt das Ende einer Epoche und den

Beginn einer neuen, weniger von Unsicherheiten geprägten
Periode, die aber noch immer reich ist an rationalen
Überlegungen und inneren Erfahrungen, zugleich aber ist sie auch

von hoher Einheitlichkeit.6

Zeitgleich mit den postmodernistischen Strömungen
beginnt 1986 die vierte Periode Dufourts. Eine harmonische

Syntax und eine instrumentale Grammatik tragen zu einer

Tonsprache bei, die der Anordnung ganz eigener Akkorde
hohen Wert beimisst (Saxophonquartett [1992-93]) und die

eine Dualität kennt zwischen «Verschmelzung» und «Ent-

schmelzung» innerhalb eines quälenden, bisweilen sogar
stürmischen Kontrapunktes7 {L'Espace aux ombres [1995],

Euclidian Abyss [1996]). Orientert zumal am instrumentalen

Repertoire {L'Heure des traces [1986], L'Hommage à Charles

Nègre [1986], The Watery Star [1993]...), finden die Arbeitsmodelle

nun auch im Bereich des Vokalen {La Mort de

Procris [1986] nach einem Bild von Piero di Cosimo, Noche

Oscura [1991] auf «Canciones» von Saint Jean de la Croix)
oder des Theatralischen {Dédale, Oper auf ein Libretto von

MyriamTanant [1995]) Verwendung. Als wesentliches

Übergangswerk in seinem Schaffen hat der Komponist diese

anderthalbstündige, dreiaktige Oper als einen «notwendigen

Rückzug» bezeichnet, «um weitergehen zu können»8.

Die Erfahrung einer Oper in kleiner Besetzung, worin ein

Kinderchor dem Komponisten eine besonders schwierige

Aufgabe stellte, markiert den Beginn einer neuen Periode,
in der alles in den Dienst der Entfaltung einer orchestralen

Phänomenologie sowie der Formbarkeit energetischer
Massen gestellt wird (1995-2001).

1. Hugues Dufourt,
«Le beau n'est que le

commencement du
terrible», Les
autoportraits, Symphonia 10,

Paris 1996, S. 24.

2. Gespräch mit
Hugues Dufourt von
Bruno Serrou, Mélomane

92, Paris 2001.

3. Vgl. Pierre Albert
Castanet, «Hugues
Dufourt: les années
de compagnonnage
avec l'Itinéraire -
1976-1982», Vingt-
cinq ans de créatron
musicale contemporaine,

Paris 1998,
S. 15-39.

4. Vgl. Hugues
Dufourt, Musique, Pouvoir,
Ecriture, Paris 1991,
5. 289-294.

5. Vgl. Pierre Albert
Castanet, «L'orchestre
et l'histoire», Booklet
zur CD mit den Werken
Saturne und Surgir,
Paris, Accord, 1993.

6. Vgl. Pierre Albert
Castanet, «Hugues
Dufourt à l'oeuvre -
vingt-cinq ans de
création musicale en
Europe», Dissonance
40, 1994, S. 13.

7. Vgl. Pierre Albert
Castanet, «Tourbillon
et spirale: matrices
universelles dans la

musique Contemporaine»,

Saint Etienne
2000.

8. Wenn nicht eigens
angegeben, stammen
die Zitate Dufourts aus
einem langen Interview
des Verfassers vom
17. Juli 2001 in Paris.



LICHT UND TRANSPARENZ

«In der Musik ist ein mysteriöses Licht gegenwärtig; jenes,
das mit Worten nur äusserst schwer einzufangen, vom
Geist nur mit grösster Mühe zu verstehen ist. Deshalb
widersteht sie, besser als alle anderen Erfahrungen, dem

Nihilismus.»9

Philippe Jaccottet, Les écrivains et la musique, 1991

Wie eigentliche Diamanten stellen diese sorgfältig gestalteten
Werke - in metaphorischem wie in real akustischem Sinn -
die Spielarten einer subtilen Transparenz in ein helles Licht;
sie pflegen Umgang mit Verwandlungen, brillantem
Klangmaterial, Maskierung, der Verwendung räumlicher Auflockerungen

oder Gabelungen. Zum einen gehen diese Formen

der Transparenz aus einem System komplexer Akkorde und

einer bewährten Tonhöhengrammatik hervor, zum anderen

aus den verschiedenen Farbtönungen der klanglichen
Verschmelzung. In diesem Sinne widmet sich die Partitur

von Le Philosophe selon Rembrandt fast ausschliesslich der

Beziehung zwischen der Absorbtion von Strahlungen und

den Formen der Lichtdurchlässigkeit, dabei spielt sie mit den

feinen Abstufungen und den mehrdeutigen Übergängen

zwischen verschiedenen durchsichtigen, diaphanen oder

opaken Klangelementen.
Erwähnen wir neben den vielen Beispielen, die sich

auf das Clair-Obscur und auf das Gebiet der bildenden
Künste beziehen10 (von Down to a sunless Sea [1970] und

La Tempesta d'après Giorgione [1976-77] bis zu Chasseurs

dans la neige [2001] oder La Gondole sur la lagune [2001]),
einen Satz des Komponisten, um die optisch-kinetischen

Beziehungen innerhalb von Le Philosophe selon

Rembrandt besser greifbar zu machen: «Die Tönungen,
die Farben, die Akkorde verwandeln sich untereinander
und sollen eine nicht regulierte Dauer schaffen, die auf
reiner Spekulation beruht.» Anderswo, so in einem

kürzlich geführten Gespräch, hat der Komponist
eingestanden, dass er kein klar definiertes Konzept besitze,

um die Beziehungen zwischen Malerei und Musik zu

thematisieren: «Ich würde in etwas umständlicher Weise

sagen, dass ich in Begriffen der Malerei spreche, um der

Kunst als einer bestimmten Erfahrung Ausdruck zu geben.

Ich meine dabei weder Analogie, noch Metapher, nicht

einmal Korrespondenz zwischen den Künsten. Alle diese

Begriffe sind meiner Ansicht nach zu akademisch. Die
Kunst ist immer der Trieb, der Form annimmt und der sich

dadurch aufhebt. Es handelt sich nicht um eine Sublimation,
nicht um einen kristallisierten Trieb, sondern um die

Entwicklung eines fundamentalen Sinnes für Verstösse

gegen Geltendes. Es ist auch ein Versuch der Wahrheit»11.

Zitieren wir auch die Werkeinführung zu Euclidian Abyss,
die Dufourt vier Jahre später (1996) verfasste: Dieses Stück
«hat zugleich Merkmale der flächigen Malerei von Rothko,
Gottlieb oder Reinhardt, wie auch der Bewegungskunst
eines Pollock, Hofmann oder De Kooning.» Durch das

Nachdenken über das bildnerische Gedächtnis der Geschichte

(der Modernen aller Zeiten) hat sich der Autor ein spekulatives

Imaginatorium geschaffen, das letztlich für Philosophie
und Komposition fruchtbar wird. Wenn wir so die

Entwicklungsprozesse in Dufourts Musik analysieren, ergibt sich

das Bild einer kühnen Zügellosigkeit der «zeitgenössischen
Musik»: Clio, Calliope, Euterpe - Töchter von Mnemosyne
und Zeus - kehren hier natürlicherweise zur mütterlichen
Geburtsstätte zurück.

Zwischen «schöpferischem Gedächtnis»12 und fataler

Ernüchterung ist die Melodie nur ein Köder, um die Kraftlinien

zu führen, während sich die instrumentale Textur in

langen, letztlich homogenen Säulen entfaltet. So ist in The

Watery Star (1993) der instrumentale Strang eher im

kontrapunktischen als polyphonen Sinne gedacht. Der Gedanke des

Kontrapunktes (im Sinne von punctum contra punctum, wie

ihn Schönberg zu seiner Zeit definierte) lässt zweitrangige
Partien erscheinen, die durch ihre (prinzipiell legitime)
Selbständigkeit auf die eigentliche, den mäandrierenden und

schlanken Verlauf bestimmende Hauptstimme Rücksicht
nehmen. Die Melodie, und dies macht die hohe Handwerk-
lichkeit Dufourts aus, gehorcht nicht mehr dem Mozartschen

Gedanken als dem «eigentlichen Wesen der Musik», denn sie

hat nicht für die Verständlichkeit des Ganzen und für die

ästhetische Einheitlichkeit zu sorgen, vielmehr führt sie

sogleich in eine akustische Sackgasse. «Der dem Unbekannten

entflohene Mensch kehrt zum Mysterium zurück [...], die

anonyme Fährte zeugt vom Elend des Menschen»13, formuliert

Vladimir Jankelevitch in seiner Sprache.

Der melodische Aspekt von The Watery Star wird beim

analytischen Hören als eine falsche Fährte erkennbar. Doch
da das melodische Element gleichwohl stets von Bedeutung

zu sein scheint, führt es zu überraschender Aufhellung, zu

einem wirklichen Ausreissversuch, und verwandelt sich in der

Art einer additiven Synthese zu etwas ganz Neuem. Als
Produkt einer waghalsigen Akkumulation wird es zur glanzvollen
Resultante des harmonisch-kontrapunktischen Geschehens,

das mit peinlichster Sorgfalt in Bewegung gesetzt wird. In

anderen Worten und mit Seitenblicken auf Henri Bergsons

Formulierung der «Melodie als innerem Leben»14 nähert sich

die Musik einer «klanglichen Illusion», so der Komponist selbst.

9. Philippe Jaccottet,
Les écrivains et la
musique, Paris 1991.

10. Vgl. Pierre Albert
Castanet, Hugues
Dufourt, 25 ans de
musique contemporaine,

Paris 1995,
S. 27, 189-192.

11 .La boîte de
Pandore, ou de la peinture,

Gespräch von
Hugues Dufourt mit
Laurent Feneyrou,
Paris 2001.

12. Dies ist der Titel
eines Kapitels aus
Dufourts Musique,
Pouvoir, Ecriture,
S. 199-239.

13. Vladimir Jankelevitch,

La vie et la mort
dans la musique de
Debussy, Neuchâtel
1968, S. 134.

14. Vgl. Henri Bergson,
Versuch über die
unmittelbaren Gegebenheiten

des Bewusst-
seins (1889).

10/11



In Euclidian Abyss (1996, Titel nach einer Gouache von
Barnett Newman) für Bläseroktett, Vibraphon und Streicher

schliesst die Partitur mit Absicht jegliche konturierende

Linie aus. Der Komponist verwischt die Spuren von Figuren,
radiert die melodischen Linienführungen und verwirft
Momente allzu grosser Klarheit. «Der innere Kern und sein

Umfeld, Wandlungsfähigkeit und Durchlässigkeit, ungelöste
und gegensätzliche Spannungen, Kolorismus, fortwährende

Auflösung der Formen, dies alles ist zugleich Grammatik
und Material, es drückt dem Stück den Stil auf», schreibt der

Komponist im Motto seiner Partitur. Das ganze Können

Dufourts beruht auf der schwierigen, aber geduldig
durchgeführten Synthese von bestimmten Instrumentalregistern,
deren Charakteristik bisweilen durch hinterlistig gewählte

Lagen zutage tritt. In Le Philosophe selon Rembrandt

beispielsweise wusste er ganz eigene Farbtöne zu finden,
indem er die Eigenschaften eines bestimmten Registers

verselbständigte: Dass die untere Mitte mit Bratsche, Oboe,

Englischhorn, Klarinette, Trompete, Marimba und Pauke

besetzt ist, ist symptomatisch. Indem er nun diese neue

Fähigkeit der klangfarblichen Differenzierung auf die alte

Hierarchie des Orchesters übertrug, konnte er für das Füllen
des Hintergrund und für die Resonanz der Mitte neue

Lösungen finden und dem «Relief» der musikalischen Faktur

mit seinen Vertiefungen und Erhebungen sowie der Behandlung

extremer Register ganz neue Bedeutung zuweisen.

Angeregt werden die auf diese Weise durchsichtig
hervorgehobenen Harmonien oft durch das Auflodern eines

dämonischen Temperaments. Die kluge Dosierung (die sich

bisweilen im positiven Sinne als problematisch erweist) von
flacher, von melancholischem Sehnen durchzogener
Zeitlichkeit (Saturne, The Watery Star; Saxophonquartett, An
Schwager Kronos...) wird sogleich ergänzt und

vervollständigt durch quälende, grundsätzlich unkontrollierbare

Eruptionen (Erewhon, Surgir, Euclidian Abyss...), oder sogar
durch einen artifiziellen Chiasmus einer Verschmelzung von
minimalistischer Kargheit an der Oberfläche mit maximalen

Unebenheiten der Reliefstrukturen. Alle diese plastischen
Gesten prägen in präziser Abstimmung sowohl die Sonnen-

wie die Schattenseiten der auf Einheitlichkeit bedachten
Ästhetik Dufourts. Dies ist die ästhetische Handschrift eines

überaus begabten Musikers, dessen elitäres Material sich

immer auf ein Kaleidoskop bezieht, das nicht in seine

Einzelteile zu zerlegen ist.

VOM ZUG DER HAND UND
VOM RÜCKZUG DER PSYCHE

«Wenn die Musik in Gefahr gerät, sich an irdische Güter

zu binden, dann muss die Aufführung ihr helfen, die

himmlischen Tugenden wieder zu finden Es ist die

Pflicht des auftretenden Musikers, sie von ihrem Tod auf
diesen gedruckten Papierseiten zu befreien und ihr neues

Leben zu schenken.»

Ferruccio Busoni, Versuch einer neuen
Ästhetik der Tonkunst, 1907

Ein «Lob der Hand» bestimmt im Werk Dufourts die

instrumentalen Gesten gleich mehrfach, zumal in den
kleinbesetzten Stücken: von Plus Oultre (1990) für Schlagzeug
solo bis zu verschiedenen Klavierstücken (An Schwager
Kronos [1994\, Meeresstille [1997], Rastlose Liebe [1998]),
darunter auch in den Werken für E-Gitarre solo (La Cité

des Saules [1997]) und im Duo (L'Ile sonnante [1991] für
E-Gitarre und Schlagzeug).

Im Zentrum dieses Denkens über die «Arbeit der Hand in

der Kunst» - diese vornehme und gebildete Geste, zugleich

instinktiv und erneuernd, fruchtbar und vielversprechend,
versehen mit unendlichem Gedächtnis und dem sicheren

Sinn für Vorahnungen - stehen der Schwung flüchtiger
Strukturen und die Authentizität des Ausdrucksstrebens.

Die Klavierwerke sind inspiriert von einem «spekulativen
Journal» über instrumentale Praxis, romantisches und

impressionistisches Repertoire, gestische Tradition und

Möglichkeiten des Zitierens. All diese Kriterien spielen beim

«Neubedenken der Ausdrucksbedingungen beim Schreiben

für Klavier» eine prägende Rolle. Für den Komponisten
ist das Klavier demnach nicht mehr das Instrument der

«Schubertiaden» früherer Zeiten, sondern es ist zugleich zu
einem paradoxen Werkzeug poetisierender Formmatrizen

geworden, zu einem Möbel, das Regie führt über die instinktiven

Triebe, zu einer riesigen Farbpalette, aus der gänzlich

neue mechanisch-akustische Mixturen zu gewinnen sind.

Entgegen der Verwendung des Klaviers als Schlagzeug, die

die experimentellen Komponisten des letzten Jahrhunderts

pflegten (Ives, Cowell, Ohana, Stockhausen, Zimmermann,
Boulez, Louvier...) - auch übrigens Dufourt selbst in seinem

ersten Opus, Brisants, das ausserhalb der neoklassizistischen

Norm steht -, berauscht sich Dufourt an den expressiven
Werten einer «universellen» pianistischen Interpretationstradition.

Der bei den Komponistenkollegen aller Generationen

abgehorchte «Hand-Akt» verwandelt sich also zu einem

eigentlichen «Kraftakt» auf der Ebene der neuen digitalen
Verfügbarkeit und angesichts des fiebrig wuchernden

Materials. Dabei liebt Dufourt es durchaus, sich der positiven

Elemente aus der grossen Interpretationstradition
renommierter Pianisten und ihrem klassischen Repertoire
zu bedienen: die Fülle der brachialen Bewegungsverläufe,
die die neuromuskulären Reflexe erschüttern; die Verräum-

lichung, die die sich stets gebärdenden Vorgänge bei der

Musikalisierung der Geste15 mit sich bringen; die klar zu

Tage tretende Integration der Massen und die Vergrösserung
des Ambitus; die Suche nach Homogenität und nach klanglicher

Legitimierung; die expressive Konsistenz der Texturen

(das «Fleisch des Klangs», wie sich Giacinto Scelsi

ausdrückte); das taktile Ausloten der parametrischen Strukturen,

usw. - schliesslich «die Verschmelzung der Färbungen
in einer Tonmalerei, die, den verstecktesten Winkeln der

Psyche Ausdruck geben kann»16.

Weitab jeglicher analytischer oder formalistischer

Einschränkung (was nicht die Stärke Dufourts ist) findet
sich solch «differenzierte Fülle» in den drei Klavierstücken
mit auf Goethe und Schubert verweisenden Titeln aus den

Jahren 1994 bis 1998 wieder. «Es war gerade die Überwindung

dieser Antinomie, die ich dem Klavier wiedergeben
wollte. Ohne den wichtigen Beitrag des Konstruktivismus
und der grandiosen Spannweite der willensstarken

Konstruktionen des 20. Jahrhunderts übersehen zu wollen,
scheint es mir heute opportun, eine pianistische Sprache zu

finden, die zur Verinnerlichung und zur Synthese fähig ist

und die es ermöglicht, sich das Beste aus der sich im 20.

Jahrhundert so sehr verfeinernden Kunst des Tastens zu nehmen.

Mir scheint, dass es die Interpreten waren, die den Komponisten

stets die vollendete Kunst beispielhaft gezeigt haben.»17

In seinem Klavierzyklus - der sich einerseits am Klavierstück

op. Ill Nr. 1 Robert Schumanns, am letzten Satz

der Sonate funèbre Frédéric Chopins oder an La Gondole

lugubre von Franz Liszt orientiert (in Rastlose Liebe und

dann in La Gondole sur la lagune), andererseits vorgegebenen

rhythmisch-harmonischen Modellen folgt - befreit sich

Dufourt vom instrumentalen Idiom, indem er eindeutige und

unsichere Konturen aufeinanderprallen lässt, indem er die

Gegebenheiten des harmonischen Rhythmus zügelt, indem

15. Vgl. Michelle
Biget, Le geste pianis-
tique - essai sur l'écriture

du piano entre
1800 et 1930, Rouen
1986.

16. Hugues Dufourt,
«A propos du piano»,
Portrait d'artiste,
Programm des Festivals
Octobre en Normandie,

Rouen 1997, S. 11.

17. Ebd.



er die Dynamik verflüssigt, kurz, indem er die Ausdrucksmittel

dahingehend schärft, dass sie in ein scharfsinniges
und erfindungsreiches Spiegelkabinett führen. Tatsächlich
verzichtet er nicht darauf, das so arrangierte Ensemble mit
übersteigerten, vielfältig einsetzbaren Variationsarten zu
unterfüttern. Wie in der Musik Gustav Mahlers betrifft
dieses Grundprinzip des inneren Lebens sowohl das kleine
Detail wie auch die grosse Form. Wohlverstanden gibt es

darin keinerlei überhebliche oder polemische Haltung einer
Rückkehr zur Vergangenheit, auch nicht diejenige eines

hemmungslosen Pasticcios. «Ich denke, dass die Tradition ein
Vermächtnis von wohlgesetzten kompositorischen Problemen

darstellt, die zu systematisieren ich mir vorgenommen
habe»18, meint der Komponist bündig.

HUGUES DUFOURTS
«VIER JAHRESZEITEN»

«Es ist etwas Bedenkliches um die Musik, meine Herren.

Ich bleibe dabei, dass sie zweideutigen Wesens ist. Ich gehe

nicht zu weit, wenn ich sie für politisch verdächtig erkläre.»

Thomas Mann, Der Zauberberg

Das Uraufführungsprojekt von Hivers - anlässlich des Festival

d'Automne de Paris - war der Versuch, ein «Fresko» von
vier Hauptwerken der abendländischen Malerei musikalisch

zu kommentieren: Le Déluge d'après Poussin (2000-2001),
Le Philosoph selon Rembrandt (1987-1992), Les Chasseurs

dans la neige von Breughel d.Ä. (2001) und La Gondole sur
la lagune nach Guardi (2001). Während der Komponist zuvor
seine eigene musikalischen Sphäre unter eine historische

Perspektive gestellt hat und seine wichtigsten Werke in
ihrem gesellschaftlichen Kontext deutete - von Brisant

(1968) über Saturne (1978/79) bis Surgir (1980-84) beispielsweise

-, so hat er sich seit den achtziger Jahren zusehends

von der Vorstellung gelöst, dass die Kunst soziale Funktionen

habe, indem er sich auch von den soziopolitischen und

institutionellen Repräsentationsaufgaben befreit hat.

Im Kommentar zu La Cité des Saules (1997) hat Dufourt
symptomatisch darauf hingewiesen, dass das lange Gitarrensolo

ein «Poème de détachement» darstelle. Damit ist ein

Zustand der Krise, der Krisis im etymologischen Wortsinne

gemeint: Es geht um einen Bruch mit dem gesuchten
Gleichgewicht, mit dem Fällen von Entscheidungen, mit der Geste

des Separierens. «Dieses Stück soll den Aufbruch illustrieren,
die wiedergefundene Unabhängigkeit, die Evokation von
Einsamkeit und vom Abstand zum sozialen Leben.» Das

bezeichnendste Werk für Dufourts Rückzug (besonders von
der Last des Urbanen Lebens und dem Gewicht der alltäglichen

Banalitäten) ist zweifellos La Maison du Sourd. In
dieser konzertanten Komposition «habe ich mich bewusst

aus der soziopolitischen Kunstwelt zurückgezogen und

habe aufgehört, mich über die im Namen der Freiheit, der

Menschlichkeit oder irgendwelcher abscheulicher Vorwände

begangenen Verbrechen zu ärgern. Dennoch habe ich immer

an eine andere Art von Vernunft geglaubt, deren Prinzipien
es angesichts von blinder Gewalt und wild entschlossener

Kriminalität ohne Wanken aufrecht zu erhalten gilt.»19

Ebenso ist auch Hivers eher ein poetisches als ein
rebellisches Werk, obgleich sich der Autor mit diesem Orchesterzyklus

sinnbildlich an eine europäisch sensibilisierte

Gesellschaft richtete. Es ging darum, darauf hinzuweisen,
dass Europa existierte und existieren wird, und zwar in einer

einheitlichen kulturellen Form, wie sie der Komponist sich

wünscht. Ja, er erklärt, dass «in dieser Phase des Scheiterns

in den achtziger Jahren das Problem der Sensibilität, sei es

ein politisches oder soziales, den Vorrang vor experimentel-

Hugues

Dufourt

© Louis
Monier

len Problemen hat. Wenn es in den Siebzigern dringend war,
zu forschen und zu experimentieren, so ist es jetzt ebenso

notwendig, in der Musik die Zeichen europäischer Einheit
wiederzufinden. Es wird unumgänglich, eine Sprache zu

schaffen, die auf ihren experimentellen Dünkel verzichtet,
denn leider tendiert das Experiment, das einst das Sinnbild
einer kosmopolitischen und avancierten Konzeption der
Musik war, heute dazu, sich in sein Gegenteil zu verkehren
und zur Unterscheidungsmarke zwischen den nationalen
Eliten und ihrer Arroganz zu werden. Die Überwindung

von Forschung und Experiment würde den Sieg einer
umfassenden und vermittelnden Expression bedeuten. Es gibt
keine grosse Musik oder grosse Sprache ausser der wirklich
europäischen.»20

Ausserdem wies er im Programmheft des Festival

d'Automne 2001 darauf hin, das Hivers vier verschiedene

typische Erfahrungen des 20. Jahrhunderts repräsentiere:
«Die erste ist die Sintflut, und hinter der Sintflut gilt es den

Genozid zu verstehen.» Die zweite atmet mit
philosophischerer Aura den «Multikulturalismus» und «Formen der

Universalität, die noch zu erfinden sind». An dritter Stelle

repräsentiert Breughel das von «aller Vorsehung abgeschnittene

menschliche Schicksal», genau so wie - viertens - bei

Guardi «der Winter der kleinen Leute, die von der Geschichte

ausgebootet wurden», avisiert wird. Und denken wir nicht

nur an Gesellschaft, Politik, Geschichte, Geographie, sondern

auch an die Tradition! Denn, wie wir gesehen haben, geht es

bei Hivers um eine Reihe von abendländischen Gemälden

verschiedener Jahrhunderte, die durchlebt und geprägt
wurden von Nicolas Poussin, Rembrandt, Breughel d.Ä und

Francesco Guardi. Die Wahl dieser «Tradition» zeigt für
Dufourt also die unentbehrliche Naht, auf deren Weg der

Mantel der Geschichte in all seinen Falten zu befragen ist.

In der Nachfolge Richard Wagners, Gustav Mahlers,

Anton Bruckners und Jan Sibelius' ist Hugues Dufourt ein

Meister der Zeit (der Kontinuität wie der formalen
Überraschung), des Raums (der Tiefe und der Weite) und der

18. Gespräch von
Hugues Dufourt mit
Jacques Boonaure,
Mélomane 87, Paris
1999.

19. vgl. den
nachfolgenden Artikel von
Hugues Dufourts in

diesem Heft

20. Hugues Dufourt,
l'Italie, l'Europe,
Gespräch mit Pierre
Albert Castanet in: Les
Cahiers du CIREM,
1992, S. 164

12/13



Farbe (der Dosierung expressiven Leuchtens). Wenn einerseits

die Form gleichzeitig aus wohldurchdachter Wandlung
und anarchistischem Atmen erwächst, aus «sich wechselseitig

spezifizierenden Differenzen21, wenn sie anhaltend

vermittelt zwischen dem Herkömmlichen und dem

Unerwarteten, zwischen Diffusem und Unbegreiflichem, zwischen

Formalismus und Kunstwerk, dann widersteht auf der anderen

Seite die Klangfarbe jeglicher grundsätzlichen Transformation:

Hier «macht sieh Freiheit nur in nicht spürbaren

Abstufungen bemerkbar», sagt der Komponist. Desgleichen
hat Dufourt im Zusammenhang mit aktueller Politik «lyrische

(Aus)Dauer» gefordert, womit er nicht den Lyrismus des

Sturm und Drang oder des bei canto meinte, sondern den

Sinn des lateinischen Wortes Meditatio, also eine philosophische

Reflexion, die hohe geistige Konzentration verlangt.

Einige Werke in Dufourts wechselhafter, doch kontinuierlicher

Entwicklung, etwa Le Philosophe selon Rembrandt

(1987-1992) oder La Maison du sourd (1996-1999), weisen

Verfahren auf, die, um ein Verebben zu gestalten, etliche

mehr oder weniger exakt repetierte Elemente und mehr

oder weniger modifizierte Symmetrien aufweisen. So

gemahnt der erste Teil von La Maison du sourd an ein Postulat,
das sich «wie eine unerlässliche Prämisse für das was folgt»,
verhält: «Die Zielgerichtetheit und die Bewegung des zweiten

Teils sind nichts anderes als eine Erweiterung der
unentschiedenen Ruhe und der Unbeweglichkeit des ersten.» Im

Gegensatz zu Debussys Des pas sur la neige - ein Stück, in

dem es laut Jankelewitsch «nichts abzuschliessen und nichts

zu erwarten gibt» - hat Dufourt für L'Espace aux ombres

(1995 - den Titel entlieh er dem Dichter Henri Michaux)
eine Form erfunden, die aus der Spannung konstant vermiedenen

Abschliessens resultiert: Wie in La Tempesta selon

Giorgione muss der Hörer immer auf alles gefasst sein,

selbst dort, wo die Partitur aufhört. Dennoch stützen sich

die verschiedenen Spannungsfaktoren - wie in L'Espace aux
ombres fürsechzehn Musiker - wechselseitig aufeinander,
so dass als Ganzes ein zusammenhängendes destabilisiertes

Gebilde entsteht. «Diese Technik genereller Spannung,
deren Auflösung immer anders erfolgt, stützt sich nicht nur
auf die Verkettung der Faktoren untereinander, sondern

auch auf die Motive selbst. Deren Disposition ist gestisch

gedacht und formal nur leicht skizziert», gesteht der

Komponist.

VOM TRIEB, VON VERMITTLUNG,
VON TRADITION

Proliferation, Repetition, Annulation: Architektur mit
Wahn kontaminiert, durch Begehren korrodierte Felsen,

sexuelle Stalaktiten des Todes. »

Octavio Paz, Der sprachgelehrte Affe

Als einziger in diesem Fahrwasser einer Haltung, die die

Modernität via die Tradition befragt (im Sinne von tradere

übermitteln, was die Empfindung des Bruchs mit einschliesst

und auch positiv konnotiert), beweist Hugues Dufourt ein
feines Gespür besonders für die oberflächenaktiven Werte
einer aktiven Klangfarbenharmonie und einer sich ständig
ausdehnenden Kontrapunkttextur. Alle parametrischen
Elemente werden damit ästhetisch bedeutsam: vom geräuschhaften

Reiben der Saiten bis zu den gewaltigen Torsionen
der Massen und immensen volumetrischen Frakturen, die
einer chaostheoretischen Untersuchung würdig wären. Somit
kann schon ein kleinstes Tremolo die Klangmaterie zum
Leben erwecken (wie beispielsweise im Saxophonquartett),
darin vergleichbar den kleinsten Pinselstrichen, die in den

aufregendsten Meisterwerken der Malerei unverhofft Trans¬

parenz schaffen können. Und auf der makroskopischen
Ebene scheinen die Brüche an strategischen Punkten im

melodisch-rhythmischen Kontinuum gleichsam den
antagonistischen Trieben der Destruktion und der Sublimation

zu gehorchen. Dufourt erklärte im Zusammenhang mit
L'Espace ata ombres: «Die Dimensionen dieses Stücks liegen
in ständiger Konfrontation im Sinne eines anfänglichen
Bebens, einer ersten Unentschlossenheit. Oszillation aber

ist primitiv und verhindert somit a priori eine beherrschte

und zielgerichtet vollendete Form».

In seinen Anmerkungen zu Meeresstille (1997) schreibt

Dufourt, dieser Zyklus von Klavierstücken «mischt die

Zeiten und erforscht gleichzeitig die Vergangenheit, die

Gegenwart und die Zukunft. Das kulturelle Erbe darf kein
Tabu mehr sein, und es geht nicht an, dass die Postmoderne

dessen abgezogene Haut allein in Beschlag nimmt. Die

Vergangenheit muss wiedergefunden werden, auf dass der

Zukunft der Weg bereitet werde.» Indem Dufourt so mit den

Grundprinzipien der modernen Musik flirtet, interessiert er
sich - in L'Espace aux ombres (1995) - für die Konflikte,
die typischen Probleme des 20. Jahrhunderts und deren

Beziehung zur Postmoderne. Gewiss, «das musikalische
Schaffen hat während fast einem halben Jahrhundert
Optimismus ausgestrahlt, einen Ehrgeiz, das Universum in seiner

Totalität zu verstehen und zu beherrschen. Dieser Elan hat

aber den Wechselfällen der Geschichte nicht standgehalten,
und die Utopisches symbolisierenden Formen sind vom
Geist subjektiver und partikularer Forderungen ausgelöscht

worden.»

Die mehr oder weniger verkappte Schlacht, in der sich die

Modernen und die Postmodernen gegenüber stehen, kann

nach Dufourts Ansicht einen positiven Ausweg, einen Sinn

finden, der sich in den kontradiktorischen Debatten verbirgt.
Während im September 1978 der Diskurs politisch, heftig
und autoritär war, kämpft Dufourt heute besonnen für eine

«Synthese der Stile», die, mit poetischem Ausdruck gepanzert,

eine gänzlich neue Kunstform gebären könnte. «Eines

der aktuellen Probleme heutigen Musikschaffens scheint

mir die Wiederverwendung der Tradition zu sein. Die An-
bindung an sie darf nicht bloss sinnlose Wiederholung sein.

Es ist daher nötig geworden, das Metier neu zu bewerten,
den Faden der Geschichte wieder aufzunehmen, ohne

Eklektizismus oder technische Obsession. Wie kann man an
die Tradition anknüpfen, ohne die traditionellen Formen zu

renovieren? Debussy hatte einen Lösungsvorschlag, indem

er das Rhetorische und die Funktionshierarchien abschaffte,

um gleichzeitig die Formen, die Klänge und die Bewegungen

zu befreien22...» In L'Espace aux ombres hat Dufourt diese

Arbeit sensiblen Systematisierens bis in spezifische
Elemente der Schreibweise verlagert, indem er neben der ganz

neuen Bedeutung von Artikulationen eine verführerische

Integration verschiedener Elemente und heterogener

Figuren einführte; so dass eine gesunde Artenkreuzung
entstehen konnte, selbst wenn die einzelnen Bestandteile
untereinander unvereinbar schienen. Wie Jacques Lacan sagte,

kann nur «Bedeutungstragendes miteinander kopulieren».
Die Bewegung der bedeutungstragenden Zugaben, ihre
kreative Quelle («Im-pulsion»), ihre zweideutige Substanz,

ihre a-priori-Widersprüche, ihre unvorhersehbare

Zerstörung, ihre plötzliche Expansion, ihre kreative Projektion
(«Ex-pulsion») sind fixiert durch die Konjektur persönlicher
Koordinaten, die sich in der Raum-Zeit der Partitur
eingeschrieben finden; Konfigurationen, die nur durch die strikte

Verbindung mit der künstlerischen Vermittlung als einzigem
musikalischem Vergnügen dargestellt werden können.

Abgesehen von den Bezügen in Dufourts Schaffen zum

Unförmigen, zum Lärm, zum a priori Unbequemen, zum

21. Hugues Dufourt,
«Le beau n'est que le
commencement du
terrible», a.a.O.

22. Hugues Dufourt,
Notiz zur CD Accord
205442; Accord / Una
Corda 1996



Parasitären, zu Anormalität und Makel taucht in jedem

neuen Werk auch die unablässig wiederholte Erfahrung von
zeitlicher Masslosigkeit auf, von infernalem Furor in der

Instrumentenbehandlung, von Raserei und Intensivierung
des Materials (wie sie auch für Bartok und Strawinsky
bedeutsam war). In La Maison du sourd hat Dufourt die

Virtuosität eines Blasinstruments (der solistischen Flöte)
explizit mit verängstigtem Irrsinn verglichen. Nach dem

Muster des Solisten in Antiphysis (1978), führt hier «die

Flöte das Schrille ein und zeigt die Schwierigkeit einer
rationalen Aneignung des Expressiven.» Ausserdem erklärte der

Komponist, das Material von La Maison du sourd stelle eine

«Erforschung der Zusammenhänge zwischen dem Häss-

lichen und dem Verlangen» dar. Eine ähnliche Transzendenz

des Hässlichen lässt sich auch in den Konzepten früherer
Werke feststellen, so beispielsweise inSombre Journée

(1976-1977) oder selbst Saturne (1978-1979) beispielsweise.

Damit fügt sich Dufourt auf natürliche Weise in das ein, was

Carl Dahlhaus die Domäne der «Extra-Ästhetik» nennt:
Das Hässliche ist eine unentbehrliche Kategorie der Kunst.

In diesem Sinne wäre Meeresstille (1997) «nach Freud ein

Ausdruck des Todestriebes, sofern man darunter jene
unwiderstehliche Verlockung versteht, zum Ungeformten zurückkehren

zu wollen, die jedem Menschen, vom Lustprinzip
geprägt, auflauert.»23 Mit Bezug auf Freuds psychoanalytische

Essays zur Massenpsychologie und Ich-Analyse sowie

zum Unbehagen in der Kultur hat Dufourt die sich

überschneidenden Begriffe des kollektiven Gedächtnisses und

der Hochkultur sowie die Beziehungen des «Gewöhnlichen»

zur musikalischen Produktion erörtert. So müsse man «der

herrschenden Meinungen der Unkultur entgegenhalten, dass

die Kultur Vermittlung und Schlichtung ist, und nicht ein

Kult des rohen Faktums; dass sie eine Arbeit der Objektivierung

impliziert, die das Verlangen zügelt und sich keinesfalls

dem momentanen Vergnügen ausliefert; dass die mühselige

Arretierung der Form ein gemeinsames Werk des Gedächtnisses

und der Sprache ist, die keineswegs eine Fantasmagorie

oder ein verbindlicher Traum ist; dass sich mit der Sozialisation

des Bedürfnisses die Möglichkeit des Raffinements, der

Bildung, des Zugangs zum Universellen eröffnet; dass die

Kunst eine Sache der Form ist und dass eine Form zugleich

schöpferische Negativität,Totalisierung und Ausdruck impliziert;

dass ein Werk ein System von Bedeutungen ist, und

nicht die halluzinatorische Befriedigung der Lust; dass die

Kultur unablässig zurückerobert wird durch diese Form des

Unbewussten seiner selbst - der Vergangenheit -, durch

diese Form des Vergessens - die assimilierte Errungenschaft
der Humanität -, durch diese Form der Rückkehr ins

Ungeformte - die zersetzenden Kräfte des Todestriebes. Die
Kultur ist weder eine spontane, noch eine harmonisierende

Entwicklung, sondern ein Streben, das sich den

Anfangsbedingungen des Lebens entringt.» Das Denken Freuds

begegnet auch im Einführungstext zu La Maison du Sourd

wieder. Diesmal vereinigt es sich mit demjenigen von Goya,

worin sich «das künstlerische Werk unentwirrbar mit der

Erotik verknüpft, die dennoch nicht zu unterdrücken ist, was

eine Art elementaren Masochismus bewirkt, eine destruktive

Macht, aus der sich die Sexualität zurückgezogen hat und die

sich wie eine unüberwindbare Grenze der Befriedigung des

Begehrens in den Weg stellt. Die wiederholte Zwangshandlung,

die Genuss weder erregt noch verschafft, übt ihren

zerstörerischen Einfluss auf den nicht zu bändigenden
Sexualtrieb aus.»24

Es ist offensichtlich: Das zentrale Wort dieses letzten
Jahrzehnts des 20. Jahrhunderts scheint «Trieb» zu sein, man

begegnet ihm ausführlich beispielsweise in der Aura von

Meeresstille, doch betrifft es eigentlich das ganze Oeuvre

Dufourts. Für den deutschen Philosophen kann pulsio
jegliche innere Form, jegliche natürliche Dynamik von
grundsätzlich physiologischem Ursprung bezeichnen. Bei
den theoretischen Reflexionen hat eines der psychoanalytischen

Systeme gar zur Entgegenstellung der beiden Mächte
Eros und Thanatos geführt, wobei erstere deutlich in ihre
Schranken verwiesen wird. Tatsächlich verweigert Freud

dem Eros die Allmacht, indem er ihm eine Kraft dämonischer

Herkunft (der Automatismus der Wiederholung)
entgegenstellt, die letztlich immer siegreich bleibt. Neben der

Rolle der Lust in der Musik, die den mehr oder weniger
bewussten Antrieb ästhetischen oder künstlerischen Strebens

ordnet (erinnern wir uns an die Dreiteilung in motorisches,
affektives und intellektuelles Streben), scheinen die
triebhaften Anlagen Dufourts seinen Sinn für die sprechenden
Gesten des Klanglichen zu befeuern: Salven von pulsierender

Dynamik (auch für den Dichter Michaux oder den

Komponisten Strawinsky war dies zentral), das Eindringen
von aufschiessenden Klangruppen, verkappte Einschübe
ausserhalb jeglicher Norm (so glatte, blaugrüne, opake,

granulierte, lichtvolle, schmutzige, verbogene Elemente

einführend), räumliches Ausscheren und zeitliche Sprünge

(was bisweilen zu monströsen, bisher ungehörten
Mischungen führt), tragisches Aufbäumen, herrisch wie

der Wille zur Macht. In diesem fragilen und traumartigen
Kontext zwischen lebendiger Erinnerung und

Versinnbildlichung, zwischen ungesundem Stimulus und

Sünde wurde Lucifer d'après Pollock anlässlich seiner

Uraufführung im Maison de Radio France, Paris, als die

Realisierung einer «Szenographie der Triebe» vorgestellt,
die auf eigene Weise eine Verflechtung «halluzinatorischer

Fähigkeiten» zur Darstellung bringt.
Schliessen wir, wie wir begonnen hatten: mit einem Portrait,

einem (zu) kurzen Ausschnitt aus dem schönen Text über

Dufourt von Odile Marcel:
«Es gibt grosse Wut, Raserei und abrupte Gewaltsamkeiten

in der Musik von Hugues, wie überhaupt in derjenigen seines

Jahrhunderts. Dieses Auflodern, dieses explosionsartige
Verbrennen ist das hörbare Gegenbild zu einer Welt mit ihren

Machtdemonstrationen und ihren untrüglichen Zeichen einer

Energie, die schwelt und explodiert, vervielfacht durch die

Epoche. Viel Nervosität und feinsinnige Artikulation, viel

Virtuosität, unbefangener, gelösterErfindungsgeist... »2S

(Aus dem Französischen von Patrick Müller und Michael

Eidenbenz)

23. Hugues Dufourt,
«Meeresstille»,
Programmheft des Festivals

Octobre en
Normandie, Rouen 1997,
S. 11.

24. Hugues Dufourt,
«Im Haus des Stummen»,

vgl. dieses Heft
von Dissonanz.

25. Odile Maroel,
«Hugues Dufourt,
né sous le signe de
Saturne», Insit 11,
Paris 2000, S. 5.


	Trieb und Schöpfung : das musikalische Schaffen von Hugues Dufourt in den neunziger Jahren

