Zeitschrift: Dissonanz
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (2001)

Heft: 70

Artikel: "Zu den Sachen selbst!" : zur Asthetik von Helmut Lachenmann
Autor: Kaltenecker, Martin / Eidenbenz, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927962

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«ZU DEN SACHEN SE LBS T i

Zur Asthetik von Helmut Lachenmann*

In Helmut Lachenmanns Violoncello-Solostiick Pression
(1969/70) erscheint das Violoncello wie ein Objekt, das unter
die Lupe genommen und zerlegt wird, ein Objekt, dessen
Funktionieren erst noch zu entdecken ist. Auch wenn in

Air (1968/69, rev. 1994) fiir grosses Orchester mit Schlag-
zeug-Solo der Perkussionist schnell mit dem Schlédgel tiber
die Rohren des Vibraphons gleitet oder wenn der Pianist im
ersten Stiick von Kinderspiel (1980) systematisch von oben
nach unten eine Taste nach der andern niederdriickt, wirken
die Instrumente wie Objekte, vor denen man zunéchst ein-
mal zuriickschreckt, um sich ihnen dann vorsichtig und wie
zum ersten Mal anzunédhern. Pression wirkt wie ein kompo-
niertes Verbliifft-Sein, das die genaue Untersuchung des
Instruments als Objekt auslost. Es ist dies eine Haltung, die
gewisse Beziige zur Philosophie Edmund Husserls aufweist,
der Reflexion iiber die Wahrnehmung zur Bedingung des
Bewusstseins erkldrt: Wahrhnehmung wird in eine Folge
partieller Anndherungen zerlegt — was darin als Invariables
wiederkehrt, liefert die Essenz des Objekts (entsprechend
seiner berithrmten Parole «Zu den Sachen selbst!»); Wahr-
nehmung soll also vom Vorurteil eines Alles-Wissens ent-
lastet werden. Es geht um die Erforschung des Gegebenen,
«der Sache selbst», die man wahrnimmt, an die man denkt,
von der man spricht — anstatt Hypothesen zu schmieden:
Weder zur Beziehung des Phdnomens mit dem Sein, von dem
es Phdanomen ist, noch zur Beziehung, die das Phdnomen mit
dem Ich verbindet und begriindet, warum es Phanomen ist.
Dies geschieht durch ein sukzessives und progressives Son-
dieren von Grenzen und durch die Definition von Stufen,

so dass die Wahrnehmung selbst jenen abgestuften oder
zirkuldren Charakter tibernimmt, der ein Objekt umgibt

und von dem sie eine Folge von Eindriicken empféingt. Das
Objekt, sagt Husserl, erscheint wie ein Strom von Abschat-
tungen: «Der Gegenstand ist wie ein <Eigenes», das mir durch
seine standigen Abwandlungen hindurch gegeben wird; die
Tatsache, dass er ein Gegenstand fiir mich wird (also in sich
fiir mich), beruht eben auf der notwendigen Unzulénglich-
keit meines Begreifens dieses Gegenstandes.»' Hinzuzu-
fiigen wire, dass diese Abschattungen nicht eine Angele-
genheit passiver Speicherung durch das Bewusstsein sind;
jede Beobachtung ist nach Husserl ein Akt: Die phinomeno-
logische Wahrnehmung ist ein aktives Hingehen zum Objekt,
von Husserl «Intentionalitdt» genannt.

Behilt man diesen Ausgangspunkt der Philosophie
Husserls (von dem aus er ein hochst komplexes Gedanken-
gebédude errichtet) im Blick, so erhellt sich die «Szenerie»
liber einigen Stiicken Lachenmanns. Auch hier entledigt sich
das Subjekt von jedem a priori im Bezug auf das Instrument
(oder beziiglich der Klangmaterialien, die hervorzubringen

es angeblich bestimmt ist). Im vorliegenden Fall wire dies
das samtweiche, aber erstarrte Vibrato des Cellos, das

einer perfektionierten einseitigen Behandlung des Objekts
«Cello» entstammt. Es gilt also andere Handhabungen aus-
zuprobieren, um diese phdnomenologischen Abschattungen
zu gewinnen, die die eigentliche Essenz ausmachen. Husserl
spricht von «eidetischen Variationen», die sich durch Dar-
stellung und Vorstellung «mehrerer Méglichkeiten der Modi-
fikation, des Anders-Seins»? ergeben. Solche Variationen (die
fiinf Abschnitte in Pression beispielsweise) stellen fiir den
Zuhorer gleichsam ein Forschungsunternehmen dar, in dem
das Instrument zerlegt wird wie von einem Kind oder einem
Ignoranten, der zu Beginn des Stiicks von oben nach unten
tiber die Saiten fiahrt und dabei nur den Schatten eines Tons
zustande bringt. In Lachenmanns Sprache wird das Instru-
ment so zum «Gerét», mit dem man «hantiert», doch in solch
subtiler Regression wird es auch neu. Und genau in diesem
Punkt liegt fiir Lachenmann der Unterschied zwischen seiner
Musik und jener Heinz Holligers: «Dabei waren [...] die
Holligerschen Radiogerite, Blockflotenkopfstiicke und das
ganze <Lungen-Arsenal> in Pneuma ebensowenig <neu> wie
die Gerten und trockenen Aste in meinem Air; neu war der
—verwegen ausgedriickt — <metaphilharmonische> Kontext,
der solche vermeintlichen Extravaganzen selbst-versténdlich,
das heisst verniinftig machte. Der wesentliche Unterschied
zwischen seinem und meinem Ansatz war mir allerdings
schon damals deutlich: Wo in Air die Musikinstrumente in
suspekter Nachbarschaft mit Geridten selbst zu solchen
wurden und das instrumentale Spiel auf die profane Ebene
des <Hantierens» geriet, veredelten sich bei Holliger die
Geriite ihrerseits zu Musikinstrumenten, und das prosaische
Hantieren wurde letztlich doch wieder musizierendes
Spiel.»?

DIE MUSIKALISCHE FORM DES HONIGS

Dass das Instrument zum «Gerit» wird, ist fiir Lachenmanns
Asthetik ein zentraler Punkt und ein nachhaltiger Katalysa-
tor fiir seine klangliche Erfindungskraft. Manchmal spricht
Lachenmann von Instrumenten wie von Moébeln, die zu
demontieren und neu zusammenzusetzen sind, Instrumente
sind fiir ihn «Kulturmobiliar»*. So ist das Instrument immer
eine Zusammensetzung verschiedener «Gerite», die es zu
zerlegen gilt; eine Operation, die oft durch deren ungewohn-
liche Verwendung erfolgt: In Pression fiir einen Cellisten
etwa ist das Vibrato eine Ausnahme, das Cello wird wie ein
Perkussionsinstrument behandelt, das kompaktes Rauschen
produziert, Hauchen, Knirschen — jene Tone also, die sich aus
den Materialien Holz und Bogenhaar ergeben. 1970 schrieb

*  Dieser Artikel ist
ein ins Deutsche
libersetzter Vorab-
druck aus einem
demnéchst erschei-
nenden Buch Uber
Helmut Lachenmann
von Martin Kaltenecker.
Wir danken dem Autor
sowie dem Verleger
Van Dieren Editeur fiir
die Abdruckerlaubnis.

1. Peter Prechtl,
Edmund Husserl,
Hamburg: Junius,
1998, S. 21.

2 Ebd.; S#2.

3. Helmut Lachen-
mann, Musik als
existentielle Erfahrung,
Wiesbaden: Breitkopf
& Hartel / Insel, 1997,
S. 308.

4. Ebd.,'S. 157.



Lachenmann in diesem Geist eine kurze radikale Studie fiir
Klavier namens Guero (benannt nach einem siidamerika-
nischen Perkussionsinstrument), in deren Verlauf keine
einzige Taste gedriickt wird. Der Pianist wird also «von sei-
nem erworbenen pianistischen Kénnen getrennt» und muss
«nun erst recht als Musiker sich selber finden».> Das Klavier
erfahrt somit eine Neudefinition als «sechsmanualige Va-
riante jenes lateinamerikanischen Instruments (eigentlich
<Guiro>)» und wird erforscht mit einfachen oder doppelten
Glissandi, gespielt mit Fingernagel oder Fingerbeere in
variabler Geschwindigkeit, ausgefiihrt auf schwarzen oder
weissen Tasten, auf den Wirbeln sowie auf den Saiten zwi-
schen Wirbeln und Déampfern.

Diese Haltung einer Zuriicknahme, einer Neudefinition
und Transformation des Objekts weist eine gewisse Ver-
wandtschaft auf mit dem poetischen Schaffen von Francis
Ponge, der seinerseits «von den Dingen eingenommen war»
(und geprigt von der Phianomenologie durch die Lektiire
der Werke Merleau-Pontys). Ponge (1899-1988) suchte von
den zwanziger Jahren an nach einer Poesie ohne Lyrismen,
nach einem Gegengift gegen die Rhetorik, nach einer Art
von Materialismus, der sich «durch den Mordversuch am
Gedicht durch sein Objekt» ergibt. Seine Texte waren also
rein deskriptiv, bespielten jedes Mal neue Register oder
metaphorische «Klaviaturen» und produzierten alles in
allem «Abschattungen» im Sinn Husserls, sie kreisten so
eng wie moglich um ihr Objekt — Seife, ein Radioapparat,
eine Mimose, eine Crevette, ein Kiesel... — und verstanden
Expression nicht als einen spontanen «Erguss», sondern als
Folge ausdauernder Anstrengung, die erst den essentiellen
Saft hervorzubringen vermag. In jenem Dutzend Seiten, die
Ponge der Wespe widmet (und dabei Notizen aus vier Jahr-
zehnten zusammenfasst), lesen wir unter anderem: «Analo-

“gie der Wespe und der elektrischen Tramway. Etwas von
Stummsein in der Ruhe und von Aktion des Sangers. Etwas
auch wie ein kurzer Zug mit erstem und zweitem Wagen,
oder besser: Triebwagen und Bummler. Und ein knisternd
zischender Trolley. Knisternd wie das Brutzeln von Fritier-
tem, eine (aufschaumende) Chemie.» Spiter wird sie zum
«wandelnden Siphon», zum «Kochtopf mit fliegender
Konfitiire» und schliesslich zur «musikalischen Form des
Honigs»®. Diese zahllosen metaphoriéchen Zangen, womit
ein Objekt umgedreht und erforscht wird, um es neu wahr-

nehmen zu kénnen, finden sich auch in Lachenmanns Musik:

In der zentralen Kadenz von Notturno (1966/68, rev. 1990)
fiir kleines Orchester mit Violoncello solo wird das Solo-
instrument von einem Becken abgelost und ersetzt. Da aber
auch das Becken mit einem Kontrabassbogen gespielt wird,
empfindet man es wie ein deformiertes metaphorisches

Aquivalent des Solocellos. Das Auge sicht also eine sur-
realistische Collage (der holzerne Korpus des Streichinstru-
ments ist in eine eherne Rundform transformiert), aber das
Ohr hort die Kldnge wie als ein heiseres, metallisches Echo
des vibrierenden Cellotons.

Ponge verfolgt den Gedanken, die Struktur des poetischen
Textes von gewissen Eigenschaften des zu untersuchenden
Objekts abzuleiten. «Schluss mit Sonetten, Oden, Epigram-
men: Die Form des Gedichts soll von seinem Sujet bestimmt
sein», sagte er, und weiter: «Selbst dem Gedanken muss [der
Dichter] wie einem Objekt begegnen.»’ La Seine, ein Text
von ungewohnlicher Lange, wird zum Fliesstext. Auch in
Lachenmanns Pression lassen sich zwei Teile unterscheiden
(Abschnitte 1 bis 3 und 4 bis 5), die sich kontrastieren und
gegenseitig beantworten. Im ersten Teil entstehen die Aktio-
nen durch den Druck der Hand des Interpreten auf das
Instrument (Glissandi, Kldnge unter Pression...), im zweiten
fithren die Gesten vom Instrument weg (Pizzicati, «Raketen-
tone»...). Die Zweiteilung des Stiicks ist also direkt abge-
leitet von den zwei Arten, das Objekt zu behandeln; man
konnte also sagen, Pression habe eine «manuell» bestimmte
Form.

Oft weisen Ponges Texte ausgedehnte Formen auf, die sich
durch sukzessive Anndherung ergeben, durch Etappen, die
auch Repetitives enthalten, stetige Neuformulierungen ge-
wisser Bedeutungen etwa, wodurch der Eindruck eines um
das Objekt herumgehenden Beobachters erweckt wird.

Die Sammlung Comment une figue et pourquoi zum Beispiel
enthilt solche Etappen in einem Prozess fortwahrender
Neubeschreibung der gleichen Eindriicke. Dieses Heran-
tasten ist fiir Ponge unerlésslich, damit «die gewohnten
Klassifikationen gestort» werden, und es erfolgt immer
durch variierende, bewusst unvollstindige Nachahmung des
schon Beschriebenen: «Die Unvollstandigkeit der Ausdriicke
soll eine neue Induktion des Humanen in die schon zu sehr
zertrennten und vertrockneten, pratentiosen und aufge-
bldhten Zeichen bewirken.»®

Ponges Texte unterscheiden sich somit vom Dinggedicht,
vom Objekt-Gedicht Rilkes, der in kleiner Form — sehr oft
im Sonett — versucht, ein lyrisches Aquivalent zum betrach-
teten und in einem dichten Geflecht verkniipfter Metaphern
erfassten Objekt zu finden. Wenn Konzentration bei Rilke
Kompression bedeutet, meint sie bei Ponge — und ebenso bei
Lachenmann — eine intensive Forschungsreise’ und eine Art
langsam verfertigtes phanomenologisches Journal, dessen
wesentliches Element seine Linge ist. Im Streichquartett
Gran Torso (1971/72, rev. 1978) versucht Lachenmann,
Arten der logischen Verkniipfung dessen zu finden, was wir
«Abschattungen» nannten, ohne dass, wie er selber sagt,

5. Ebd., S.384.

6. Francis Ponge,
La Rage de I’expres-
sion, Paris: Poésie
Gallimard, 1976,

S. 15-27.

7. Francis Ponge,
Meéthodes, Paris:
Pléiade, 1975, S. 533,
und Francis Ponge,
Le Parti pris des
choses, Paris: Poésie
Gallimard, 1967,

S. 130.

8. Ponge, Méthodes,
S. 521, und Ponge,
Parti pris, S. 128.

9. In den Notizen zu
Accanto findet sich
folgende bezeichnende
Anmerkung: «Der
Solist praktiziert auch
eine andere Art von
Verantwortung seinem
Instrument gegentiber».

20/21



«Negativer
Hohepunkt» T
in Helmut

//”’_\//’/\, wmbinban, ety sdwedber | qelagenttin hiban winden
( =)

Lachenmanns [l S

«Gran Torso»

/”/y " » "
I[ \// wehsiban weiten, Shaacben’ | galagettin horber weiden

e G pp (2 n ) v e Ctebgte: [ geieaSgey 0 v AR Bobgbletain 7 g a LR,
(© B’(ﬂ'lf/\()pf BJ 'n: M T = 2 @ E D S B & T -1 L% ¢ Ao =—t—r¢ = 2 (51 3, e i o By 5 ? |6 = S S i ¢
1% N =T | T G T T ==l EF I 3 5553 1% } e e 1 =01 1 =3 1 =1 151 | B ] I | B2 I
& Hiirtel) My Erl_=ls Pl = |EE ) ) R S ] 1 | Y ) i o 5 ) L | e g
e a- = =
Cpppp flaty {
qs.

«polyphones Ordnungsdenken die haptische Préisenz des
momentan hervorgerufenen Klangs» gefihrden wiirde.!” Der
Ausgangspunkt dabei ist die blosse Reibung des Bogens auf
der Saite, sie ist das thematische Element, von der zahlreiche
sich gegenseitig beleuchtende Varianten ausgehen. Ein erster
Abschnitt (zweimal durch einen langen Orgelpunkt unter-
brochen) wirft gleichsam alle Arten von Gesten und extrem
kontrastierenden Kldngen auf einen Haufen. Darauf aber
erscheinen — und darin besteht die Idee des Stiicks — die ein-
zelnen Gesten mit reziproken Artikulationen nacheinander
in sukzessivem Verlauf. Der zweite Teil (Takte 23 bis 60)

teilt das Quartett in zwei Duos: Bratsche und Cello fiihren
kontinuierliche Bewegungen aus (Gesten auf den Saiten,

die zwischen Saitenhalter und Griffbrett wandern und har-
monische, leise gehauchte Tone produzieren), wihrend die
beiden Violinen verschiedene Varianten vereinzelter Tone
spielen (Pizzicati mit Fingern oder mit der Schraube des
Bogens, col legno etc.). Der dritte Abschnitt beginnt mit
Tonen unter grossem Bogendruck, die ruckartig knirschend
klingen. Schliesslich werden diese diskontinuierlichen Klidnge
gedehnt, abgeflacht und ausgebreitet, als ob man sie unter
der Lupe betrachtete: Zunichst hort man ein quasi saltando,
dann geddmpfte Tone der Bratsche und kaum mehr horbare
Bewegungen; ab Takt 103 gibt es nur noch ein heftiges leises
Reiben auf dem Saitenhalter. Noch einmal aber wird diese
mikroskopische Textur verlassen: Springende Klidnge (arco
balzando, col legno balzando, legno saltando...) bilden plas-
tische Momente innerhalb des liegenden Klangs ausgebrei-
teter oder mit aggressivem Bogendruck produzierter Tone.
Man begreift hier, weshalb Lachenmann mehrmals sagte,
Gran torso sei eine Perforations-Studie. Selbst die Klang-
oszillationen der Takte 194 bis 201 erscheinen plotzlich, als
sei die Gestik des Perforierens auf das Gebiet der Tonhohen
tibertragen worden, so wie der Komponist umgekehrt er-
reicht, dass klassisches Vibrato hisslich wirkt in solch bruitis-
tischem Umfeld. Es folgt ein weiterer Abschnitt, der die
Kontraste zwischen gehaltenen und isolierten Ténen akzen-
tuiert, und eine homorhythmische Coda mit Bartok-Pizzicati
auf geddmpften Saiten.

TAKT UND TAKTILES

Auf dem «negativen Hohepunkt» des ersten Quartetts, Gran
lorso, fithren die Musiker nur noch kreisende Bewegungen
iiber dem Instrumentenkorpus aus. Sie sind hier in gewisser
Weise also von Ausfithrenden zu Horenden geworden und
geben dem Publikum somit das perfekte Bild jenes konzen-
trierten Horens, von dem Lachenmann 1964 in Ulm sprach:
«Der Horvorgang ist absolut neu geworden. Er bedeutet
absolute Konzentration auf akustische Vorgénge in der Zeit.
Dies ist der einzige Weg zum Material. Hier ist der Schliissel

10. Lachenmann,
Musik als existentielle
Erfahrung, S. 197.

zu dem verloren gegangenen oder verloren geglaubten
Kontakt zwischen Material und Erfahrungsbereitschaft.»!!

Die Instrumentalisten «stellen» also das Horen «dar», eine

11. Zitiert nach
Gianmario Borio und
Hermann Danuser
(Hg.), Im Zenit der

«ekstatische» Situation, die auch ein Abbild jener phdnome-
nologischen Spannung ist, wie sie Merleau-Ponty beschreibt:

«Wenn ich etwas begreife, beispielsweise einen Tisch, so Moderne: die
2 % R o - Gt Internationalen
nehme ich nicht eine Synthese vor, vielmehr begreife ich ihn Eapari s o Neve
mit meinen Sinnen, meiner Wahrnehmung und schliesslich, Musik Darmstadt,
Freiburg i. Br.:

indem ich sein Typisches unter allem moglichen Sein er-
kenne; ich vollziehe eine universale Montage mit Bertick-

Rombach Wissen-
schaft, 1997, Bd. 4,
= S. 114.

sichtigung der ganzen Welt... Das Begreifen ist also nicht

12. Merleau-Ponty,
Phénomenologie de la
perception, zitiert nach
Lyotard, S. 65.

synthetisierende Aktivitit, sondern Ekstase.»'
Jedes Werk Lachenmanns ist eine Art Toccata, die zum

konzentrierten Kleinsten tendiert. Das Wort «abtasten»

13. Aristoteles, De

taucht in Lachenmanns Ausserungen oft auf: «Abtasten» :
Anima, S. 84.

ist ein vorsichtiges Fiihlen, ein konzentriertes Spiiren, das
nichts tiberstiirzt, ein Fiihlen mit Takt. Der Ausdruck hat
also mehrere Bedeutungen: «Abtasten» ist ebenso eine

14. Jacques Derrida,
Le toucher, Jean-Luc
Nancy, Paris: Galilée

: ; : 2000.
Geste des Instrumentalisten wie — so hat die Betrachtung
von Gran Torso gezeigt — eine Art der Formerfindung, indem 15 Ebd., S. 165.
eine bestimmte Klangkategorie (der Hauch, der Stoss, der 16. Ebd., S. 162.

Bruch, die Perforation...) von der Gesamtheit der verfiig- s e

Anthropologie in
pragmatischer
Hinsicht, Frankfurt:
Insel / Suhrkamp,
Bd. XII, S. 8-10.

baren instrumentalen Materialien gleichsam «gescannt»
beziehungsweise «gesiebt» wird. Die fiir Lachenmanns
Asthetik zentrale Kategorie des «Tastens» wird auch von der
philosophischen Tradition als sinnlich wichtigste betrachtet,
so etwa von Aristoteles: In De Anima beschreibt dieser den 18, Ehd8 14,
Tastsinn als elementar wesentlich (I, 413b5). Er erméglicht

das Uberleben, er ist der «Sinn der Nahrung» (414b5 und

434-435), er ist der am weitesten entwickelte Sinn (421a18),

«ohne ihn gibt es keinen anderen Sinn, wihrend der Tastsinn

sehr wohl ohne die anderen auskommen kann, denn viele

Tiere konnen weder sehen, noch héren, noch riechen (415a5)»'3.

Man kann solchen «Haptozentrismus»'* ausserdem in ver-

schiedenen Auspriagungen verfolgen, wie Jacques Derrida

es jlingst tat: Bei Berkeley, bei den Sensualisten des 18. Jahr-

hunderts wie Maine de Biran («alle unsere Empfindungen

sind eine Art des Tastens», selbst das Sehen wird als taktil

betrachtet'”) oder auch bei Diderot, der schrieb: «Ich

erkannte, dass unter allen Sinnen das Auge der oberflach-

lichste ist, das Ohr der hochmiitigste, die Nase der liisternste,

der Geschmack der abergldaubischste und wankelmiitigste,

das Tasten aber der tiefste und philosophischste.»'® Kant, der

Sensibilitit als Bewusstseinsform!” versteht, teilt die fiinf

Sinne auf in jene, die mechanisch, «<mehr objektiv» sind und

«zur Erkenntnis des dusseren Gegenstandes» beitragen

(Tastsinn, Sehen und Horen), und in jene, die «mehr subjek-

tiv als objektiv» sind, deren Vorstellung «mehr die des Ge-

nusses als der Erkenntnis des dusseren Gegenstandes» ist

(Geschmack und Geruch).'® Der Tastsinn ist also der einzige

«von unmittelbarer dusserer Wahrnehmung; eben darum



>
S
S a

T
I '1 [ wnhoiban mk‘\‘;.wu.h',fx%wa« heber werdan) 2 hes e ———
( ) ilvP
i
110 I e
T Hit Nare
(caldian Lasbersibinetliess agl‘v“lu.h hSebar Lotndin) Shop S
-
(& a :
.mk R o Safelatie] O Wemspinnasy betben
R v n v e Sieg v A N n v [al v (al () —
=] it T =t Fr = Neeee=—==a f — T 1 ] o e e T
U I == 3] 17 13— [EEssigt| j— EZig e I
: 5 o =
fpeer 41..4) r
der wichtigste und am sichersten belehrende, dennoch aber die Sinnesfunktionen neu zu verteilen, um dadurch alle Krifte 19. Ebd., § 15.

der grobste: weil die Materie fest sein muss, von deren Ober-
flache der Gestalt nach wir durch Beriihrung belehrt werden
sollen.» Und bezeichnenderweise fiigt Kant hinzu, dass nur
der Tastsinn (das Auge nicht, da es vom Licht abhéngig ist)
uns eine Idee der «korperlichen Gestalt» geben konne. "’
Schliesslich findet sich dasselbe Motiv auch in der Phidno-
menologie; Derrida zitiert folgende Passage aus Husserls
Ideen II: «Alle Dinge, die wir sehen, sind beriihrbar und
stehen nur deshalb — und nicht weil sie sichtbar sind — in un-
mittelbarem Bezug zum eigenen Korper. Was nur sehend
wahrgenommen wird, kénnte auch keinen eigenen Korper
haben. Der eigene Korper der Dinge ergibt sich also wesent-
lich nur durch den Tastsinn.»*

Dieses traditionelle Misstrauen gegeniiber dem Sehsinn
und die Bevorzugung des Tastsinns hdangen héchstwahrschein-
lich auch mit der Reflexivitit des Beriihrens zusammen:

Die Hand, die ein Objekt beriihrt, beriihrt sich selber; die
Informationen, die sie liefert, sind doppelt, ihre Fahigkeit ist
gleichzeitig «ek-statisch» (um einen Begriff Merleau-Pontys
aufzunehmen) und reflexiv.?! Lachenmann auf der anderen
Seite definiert das Thema, das «Objekt» der Musik — und dies
ist nun das ganz zentrale Element seiner Asthetik — als «sich
selbst wahrnehmende Wahrnehmung»??. Bei Lachenmann
lasst sich also die zentrale Operation beobachten, durch

die die reflexive Struktur des Tastens mit dem Ohr in Zu-
sammenhang steht: Bei Lachenmann ist es das Tasten, was
den Gehorsinn, die Hand, was das Ohr umtreibt. Solches ist
nicht moglich ohne Forcieren, und vielleicht wurzeln hier
die Widersténde, die seine Musik provoziert — wie Claudel
schreibt: «Das Auge ist das Organ der aktiven Aneignung,
der intellektuellen Eroberung, wihrend das Ohr jenes des
Empfangens ist.»> Bei Lachenmann muss das Gehor sich
selber aktivieren, die dsthetische Operation (oder besser:
«dsthesische», jene der Sinne ndmlich) verlduft doppelt, sie
zwingt das Ohr zu gleichzeitig aktivem und selbstreflexivem
Horen.

Diese Betrachtungen wiren nicht vollstandig ohne jene
— ebenfalls reichhaltige — Thematik dessen, was Kant das
«Vikariat der Sinne»?*, die unvermeidliche Kontamination
des einen Sinns durch den anderen, bezeichnet. Man konnte
dies anhand der im 18. Jahrhundert postulierten «blinden
Musik» illustrieren. Diderot beispielsweise versucht die Per-
fektion und Autonomie zu beweisen, mit der das Gehor den
verlorenen Sehsinn ersetzen kann, indem er Beispiele von
Blinden beschreibt, die tastend Farben oder intuitiv geome-
trische Formen erkennen konnen, die falsche von richtigen
Miinzen unterscheiden, die «mit der Haut» sehen oder einen
Ort durch die Erinnerung an «das Gerdusch der Mauern und
Pflastersteine» wiedererkennen kénnen.> Die verschiedenen
Kiinste scheinen demnach geradezu besessen von der Idee,

dem jeweiligen spezifischen Sinn zugute kommen zu lassen:
Braque sagte, es «geniige nicht, ein Objekt sichtbar zu ma-
chen, man muss es auch beriihrbar machen»*® . Und Jean-Luc
Nancy schreibt im Zusammenhang mit seinem Begriff der
«Pluralitét der Kiinste»: «Sie [die Kunst] isoliert das, was wir
<«Sinn> nennen oder wenigstens einen Teil oder ein Verhalten
eines Sinnes, sie isoliert ihn, um ihn zu zwingen nur zu sein,
was er ist, ungeachtet jeder signifikanten und auch niitzlichen
Wahrnehmung. Die Kunst zwingt einen Sinn, sich selber zu
beriihren, Sinn dessen zu sein, was er ist. Genau dadurch
aber wird er nicht einfach <ein Sinn>, etwa Sehsinn oder
Gehorsinn, sondern indem er sich isoliert und das <Erlebte»
nicht mehr integriert, wird er auch etwas anderes, eine andere
Instanz fiir Einheit, die eine andere Welt erkennbar macht,
eine Welt, die nicht «visuell> oder <klanglich> ist, sondern
<bildhaft> oder «musikalisch>.»*” Wie wiire nun in diesem
Kontext speziell die Musik zu lokalisieren? Ist ihr Ort an

die Partitur gebunden (die zu lesen bereits geniigt, wie der
Geiger Rudolf Kolisch postulierte)? Ist sie an den Ort ge-
bunden, wo sie erklingt? Oder an den mentalen Ort ihrer
Wahrnehmung? Die Frage wird noch komplexer durch jenen
Einschnitt, den seit den letzten Jahren des 19. Jahrhunderts
die Aufnahmetechnik bewirkte: Bevor Klidnge technisch
gespeichert werden konnten, war das Horen nie vom Sicht-
baren einer Auffiihrung getrennt. Und man kénnte nun die
Hypothese folgern, dass die Entwicklung einer Idee der
«Wahrnehmung» im 20. Jahrhundert (ein zusehends aktuelles
Thema im Denken der Komponisten) exakt von dieser
neuen Horstruktur herriihre, die nunmehr eine Alternative
zum Konzert anbot und das reine Horen vom parasitdren
Sehen losloste.

Bei Lachenmann jedenfalls ist das Sehen alles andere als
unbedeutend. Dies gilt besonders im Rahmen dieses «zweiten
Stils», den die «musique concrete instrumentale» illustriert:
Der metaphorische Effekt des Beckens in Notturno, das die
Aufgabe des Cellos tibernimmt, wird durch den optischen
Eindruck verstdrkt. Desgleichen wiirde der Effekt der zer-
brochenen Aste in Air, auf die ein Echo trockener Pizzicati
antwortet, beim Nur-Horen verpuffen. Im Vorwort zu
Pression verlangt Lachenmann ausserdem, dass das Stiick
moglichst auswendig zu spielen sei, dass auf jeden Fall
kein Pult dem Blick auf den Instrumentalisten im Wege
stehen diirfe. Die Szenerie der Wahrnehmung 6ffnet sich bei
Lachenmann also weder fiir ein stummes Mimo-Drama noch
fiir die hinter dem pythagordischen Vorhang verstecke iso-
lierte akustische Kunst; sie fallt vielmehr in den Bereich der
Oper: Indem sie das mit dem Sehen verbundene Horen als
reflexives Tasten neu definiert.

(Aus dem Franzdsischen von Michael Eidenbenz)

20. Derrida, Le
toucher, S. 197.

21. Siehe Derridas
Kommentar zu einem
Abschnitt in /deen I,
Le Toucher, S. 187f.

22. Lachenmann,
Musik als existentielle
Erfahrung, S. 117.

28. Paul Claudel, La
Peinture hollandaise,
Paris: Gallimard, 1967,
S. 67.

24. Kant, Anthro-
pologie in pragma-
tischer Hinsicht, § 27.

25. Denis Diderot,
Lettre sur les aveugles,
Paris: Gallimard 1966,
S. 379 und 387. Siehe
auch Additions 2, 3,
und 5 (1782).

26. Georges Braque,
Cabhiers, Paris: Edition
Maeght.

27. Derrida, Le
toucher, S. 12.

22/23




	"Zu den Sachen selbst!" : zur Ästhetik von Helmut Lachenmann

