
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2001)

Heft: 70

Artikel: "Zu den Sachen selbst!" : zur Ästhetik von Helmut Lachenmann

Autor: Kaltenecker, Martin / Eidenbenz, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927962

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«ZU DEN SACHEN SELBST! ^ VON MARTIN KALTENECKER

Zur Ästhetik von Helmut Lachenmann *

In Helmut Lachenmanns Violoncello-Solostück Pression

(1969/70) erscheint das Violoncello wie ein Objekt, das unter
die Lupe genommen und zerlegt wird, ein Objekt, dessen

Funktionieren erst noch zu entdecken ist. Auch wenn in

Air (1968/69, rev. 1994) für grosses Orchester mit
Schlagzeug-Solo der Perkussionist schnell mit dem Schlägel über
die Röhren des Vibraphons gleitet oder wenn der Pianist im

ersten Stück von Kinderspiel (1980) systematisch von oben

nach unten eine Taste nach der andern niederdrückt, wirken
die Instrumente wie Objekte, vor denen man zunächst einmal

zurückschreckt, um sich ihnen dann vorsichtig und wie

zum ersten Mal anzunähern. Pression wirkt wie ein komponiertes

Verblüfft-Sein, das die genaue Untersuchung des

Instruments als Objekt auslöst. Es ist dies eine Haltung, die

gewisse Bezüge zur Philosophie Edmund Husserls aufweist,
der Reflexion über die Wahrnehmung zur Bedingung des

Bewusstseins erklärt: Wahrhnehmung wird in eine Folge

partieller Annäherungen zerlegt - was darin als Invariables

wiederkehrt, liefert die Essenz des Objekts (entsprechend
seiner berührmten Parole «Zu den Sachen selbst!»);
Wahrnehmung soll also vom Vorurteil eines Alles-Wissens
entlastet werden. Es geht um die Erforschung des Gegebenen,
«der Sache selbst», die man wahrnimmt, an die man denkt,

von der man spricht - anstatt Hypothesen zu schmieden:

Weder zur Beziehung des Phänomens mit dem Sein, von dem

es Phänomen ist, noch zur Beziehung, die das Phänomen mit
dem Ich verbindet und begründet, warum es Phänomen ist.

Dies geschieht durch ein sukzessives und progressives
Sondieren von Grenzen und durch die Definition von Stufen,

so dass die Wahrnehmung selbst jenen abgestuften oder

zirkulären Charakter übernimmt, der ein Objekt umgibt
und von dem sie eine Folge von Eindrücken empfängt. Das

Objekt, sagt Husserl, erscheint wie ein Strom von Abschattungen-.

«Der Gegenstand ist wie ein <Eigenes>, das mir durch
seine ständigen Abwandlungen hindurch gegeben wird; die

Tatsache, dass er ein Gegenstand für mich wird (also in sich

für mich), beruht eben auf der notwendigen Unzulänglichkeit

meines Begreifens dieses Gegenstandes.»1 Hinzuzufügen

wäre, dass diese Abschattungen nicht eine Angelegenheit

passiver Speicherung durch das Bewusstsein sind;

jede Beobachtung ist nach Husserl ein Akt: Die phänomenologische

Wahrnehmung ist ein aktives Hingehen zum Objekt,
von Husserl «Intentionalität» genannt.

Behält man diesen Ausgangspunkt der Philosophie
Husserls (von dem aus er ein höchst komplexes Gedankengebäude

errichtet) im Blick, so erhellt sich die «Szenerie»

über einigen Stücken Lachenmanns. Auch hier entledigt sich

das Subjekt von jedem a priori im Bezug auf das Instrument
(oder bezüglich der Klangmaterialien, die hervorzubringen

es angeblich bestimmt ist). Im vorliegenden Fall wäre dies

das samtweiche, aber erstarrte Vibrato des Cellos, das

einer perfektionierten einseitigen Behandlung des Objekts
«Cello» entstammt. Es gilt also andere Handhabungen
auszuprobieren, um diese phänomenologischen Abschattungen
zu gewinnen, die die eigentliche Essenz ausmachen. Husserl

spricht von «eidetischen Variationen», die sich durch
Darstellung und Vorstellung «mehrerer Möglichkeiten der
Modifikation, des Anders-Seins»2 ergeben. Solche Variationen (die
fünf Abschnitte in Pression beispielsweise) stellen für den

Zuhörer gleichsam ein Forschungsunternehmen dar, in dem

das Instrument zerlegt wird wie von einem Kind oder einem

Ignoranten, der zu Beginn des Stücks von oben nach unten
über die Saiten fährt und dabei nur den Schatten eines Tons

zustande bringt. In Lachenmanns Sprache wird das Instrument

so zum «Gerät», mit dem man «hantiert», doch in solch

subtiler Regression wird es auch neu. Und genau in diesem

Punkt liegt für Lachenmann der Unterschied zwischen seiner

Musik und jener Heinz Holligers: «Dabei waren [...] die

Holligerschen Radiogeräte, Blockflötenkopfstücke und das

ganze <Lungen-Arsenal> in Pneuma ebensowenig <neu> wie

die Gerten und trockenen Äste in meinem Air; neu war der

- verwegen ausgedrückt - <metaphilharmonische> Kontext,
der solche vermeintlichen Extravaganzen selbst-verständlich,
das heisst vernünftig machte. Der wesentliche Unterschied
zwischen seinem und meinem Ansatz war mir allerdings
schon damals deutlich: Wo in Air die Musikinstrumente in

suspekter Nachbarschaft mit Geräten selbst zu solchen

wurden und das instrumentale Spiel auf die profane Ebene
des <Hantierens> geriet, veredelten sich bei Holliger die

Geräte ihrerseits zu Musikinstrumenten, und das prosaische
Hantieren wurde letztlich doch wieder musizierendes

Spiel.»3

DIE MUSIKALISCHE FORM DES HONIGS

Dass das Instrument zum «Gerät» wird, ist für Lachenmanns
Ästhetik ein zentraler Punkt und ein nachhaltiger Katalysator

für seine klangliche Erfindungskraft. Manchmal spricht
Lachenmann von Instrumenten wie von Möbeln, die zu

demontieren und neu zusammenzusetzen sind, Instrumente
sind für ihn «Kulturmobiliar»4. So ist das Instrument immer
eine Zusammensetzung verschiedener «Geräte», die es zu

zerlegen gilt; eine Operation, die oft durch deren ungewöhnliche

Verwendung erfolgt: In Pression für einen Cellisten
etwa ist das Vibrato eine Ausnahme, das Cello wird wie ein

Perkussionsinstrument behandelt, das kompaktes Rauschen

produziert, Hauchen, Knirschen - jene Töne also, die sich aus

den Materialien Holz und Bogenhaar ergeben. 1970 schrieb

Dieser Artikel ist
ein ins Deutsche
übersetzter Vorabdruck

aus einem
demnächst erscheinenden

Buch über
Helmut Lachenmann
von Martin Kaltenecker.
Wir danken dem Autor
sowie dem Verleger
Van Dieren Éditeur für
die Abdruckerlaubnis.

1. Peter Prechtl,
Edmund Husserl,
Hamburg: Junius,
1998, S. 21.

2. Ebd., S. 72.

3. Helmut Lachenmann,

Musik als
existentielle Erfahrung,
Wiesbaden: Breitkopf
& Härtel / Insel, 1997,
S. 308.

4. Ebd., S. 157.



Lachenmann in diesem Geist eine kurze radikale Studie für
Klavier namens Guero (benannt nach einem südamerikanischen

Perkussionsinstrument), in deren Verlauf keine

einzige Taste gedrückt wird. Der Pianist wird also «von
seinem erworbenen pianistischen Können getrennt» und muss

«nun erst recht als Musiker sich selber finden».5 Das Klavier
erfährt somit eine Neudefinition als «sechsmanualige
Variante jenes lateinamerikanischen Instruments (eigentlich
<Guiro>)» und wird erforscht mit einfachen oder doppelten
Glissandi, gespielt mit Fingernagel oder Fingerbeere in

variabler Geschwindigkeit, ausgeführt auf schwarzen oder
weissen Tasten, auf den Wirbeln sowie auf den Saiten
zwischen Wirbeln und Dämpfern.

Diese Haltung einer Zurücknahme, einer Neudefinition
und Transformation des Objekts weist eine gewisse
Verwandtschaft auf mit dem poetischen Schaffen von Francis

Ponge, der seinerseits «von den Dingen eingenommen war»

(und geprägt von der Phänomenologie durch die Lektüre
der Werke Merleau-Pontys). Ponge (1899-1988) suchte von
den zwanziger Jahren an nach einer Poesie ohne Lyrismen,
nach einem Gegengift gegen die Rhetorik, nach einer Art
von Materialismus, der sich «durch den Mordversuch am

Gedicht durch sein Objekt» ergibt. Seine Texte waren also

rein deskriptiv, bespielten jedes Mal neue Register oder

metaphorische «Klaviaturen» und produzierten alles in

allem «Abschattungen» im Sinn Husserls, sie kreisten so

eng wie möglich um ihr Objekt - Seife, ein Radioapparat,
eine Mimose, eine Crevette, ein Kiesel... - und verstanden

Expression nicht als einen spontanen «Erguss», sondern als

Folge ausdauernder Anstrengung, die erst den essentiellen

Saft hervorzubringen vermag. In jenem Dutzend Seiten, die

Ponge der Wespe widmet (und dabei Notizen aus vier
Jahrzehnten zusammenfasst), lesen wir unter anderem: «Analogie

der Wespe und der elektrischen Tramway. Etwas von
Stummsein in der Ruhe und von Aktion des Sängers. Etwas

auch wie ein kurzer Zug mit erstem und zweitem Wagen,

oder besser: Triebwagen und Bummler. Und ein knisternd

zischender Trolley. Knisternd wie das Brutzeln von Fritier-

tem, eine (aufschäumende) Chemie.» Später wird sie zum

«wandelnden Siphon», zum «Kochtopf mit fliegender
Konfitüre» und schliesslich zur «musikalischen Form des

Honigs»6. Diese zahllosen metaphorischen Zangen, womit
ein Objekt umgedreht und erforscht wird, um es neu
wahrnehmen zu können, finden sich auch in Lachenmanns Musik:

In der zentralen Kadenz von Notturno (1966/68, rev. 1990)

für kleines Orchester mit Violoncello solo wird das

Soloinstrument von einem Becken abgelöst und ersetzt. Da aber

auch das Becken mit einem Kontrabassbogen gespielt wird,

empfindet man es wie ein deformiertes metaphorisches

Äquivalent des Solocellos. Das Auge sieht also eine
surrealistische Collage (der hölzerne Korpus des Streichinstruments

ist in eine eherne Rundform transformiert), aber das

Ohr hört die Klänge wie als ein heiseres, metallisches Echo
des vibrierenden Cellotons.

Ponge verfolgt den Gedanken, die Struktur des poetischen
Textes von gewissen Eigenschaften des zu untersuchenden

Objekts abzuleiten. «Schluss mit Sonetten, Oden, Epigrammen:

Die Form des Gedichts soll von seinem Sujet bestimmt

sein», sagte er, und weiter: «Selbst dem Gedanken muss [der

Dichter] wie einem Objekt begegnen.»7 La Seine, ein Text

von ungewöhnlicher Länge, wird zum Fliesstext. Auch in

Lachenmanns Pression lassen sich zwei Teile unterscheiden

(Abschnitte 1 bis 3 und 4 bis 5), die sich kontrastieren und

gegenseitig beantworten. Im ersten Teil entstehen die Aktionen

durch den Druck der Hand des Interpreten auf das

Instrument (Glissandi, Klänge unter Pression...), im zweiten

führen die Gesten vom Instrument weg (Pizzicati, «Raketentöne»...).

Die Zweiteilung des Stücks ist also direkt abgeleitet

von den zwei Arten, das Objekt zu behandeln; man
könnte also sagen, Pression habe eine «manuell» bestimmte

Form.

Oft weisen Ponges Texte ausgedehnte Formen auf, die sich

durch sukzessive Annäherung ergeben, durch Etappen, die

auch Répétitives enthalten, stetige Neuformulierungen
gewisser Bedeutungen etwa, wodurch der Eindruck eines um
das Objekt herumgehenden Beobachters erweckt wird.
Die Sammlung Comment une figue et pourquoi zum Beispiel
enthält solche Etappen in einem Prozess fortwährender

Neubeschreibung der gleichen Eindrücke. Dieses Herantasten

ist für Ponge unerlässlich, damit «die gewohnten
Klassifikationen gestört» werden, und es erfolgt immer

durch variierende, bewusst unvollständige Nachahmung des

schon Beschriebenen: «Die Unvollständigkeit der Ausdrücke

soll eine neue Induktion des Humanen in die schon zu sehr

zertrennten und vertrockneten, prätentiösen und
aufgeblähten Zeichen bewirken.»8

Ponges Texte unterscheiden sich somit vom Dinggedicht,

vom Objekt-Gedicht Rilkes, der in kleiner Form - sehr oft
im Sonett - versucht, ein lyrisches Äquivalent zum betrachteten

und in einem dichten Geflecht verknüpfter Metaphern
erfassten Objekt zu finden. Wenn Konzentration bei Rilke

Kompression bedeutet, meint sie bei Ponge - und ebenso bei

Lachenmann - eine intensive Forschungsreise9 und eine Art
langsam verfertigtes phänomenologisches Journal, dessen

wesentliches Element seine Länge ist. Im Streichquartett
Gran Torso (1971/72, rev. 1978) versucht Lachenmann,

Arten der logischen Verknüpfung dessen zu finden, was wir

«Abschattungen» nannten, ohne dass, wie er selber sagt.

5. Ebd., S. 384.

6. Francis Ponge,
La Rage de l'expression,

Paris: Poésie
Gallimard, 1976,
S. 15-27.

7. Francis Ponge,
Méthodes, Paris:
Pléiade, 1975, S. 533,
und Francis Ponge,
Le Parti pris des
choses, Paris: Poésie
Gallimard, 1967,
S. 130.

8. Ponge, Méthodes,
S. 521, und Ponge,
Parti pris, S. 128.

9. In den Notizen zu
Accanto findet sich
folgende bezeichnende
Anmerkung: «Der
Solist praktiziert auch
eine andere Art von
Verantwortung seinem
Instrument gegenüber».

2 0/2 1



«polyphones Ordnungsdenken die haptische Präsenz des

momentan hervorgerufenen Klangs» gefährden würde.10 Der

Ausgangspunkt dabei ist die blosse Reibung des Bogens auf

der Saite, sie ist das thematische Element, von der zahlreiche

sich gegenseitig beleuchtende Varianten ausgehen. Ein erster

Abschnitt (zweimal durch einen langen Orgelpunkt
unterbrochen) wirft gleichsam alle Arten von Gesten und extrem
kontrastierenden Klängen auf einen Haufen. Darauf aber

erscheinen - und darin besteht die Idee des Stücks - die

einzelnen Gesten mit reziproken Artikulationen nacheinander

in sukzessivem Verlauf. Der zweite Teil (Takte 23 bis 60)

teilt das Quartett in zwei Duos: Bratsche und Cello führen
kontinuierliche Bewegungen aus (Gesten auf den Saiten,

die zwischen Saitenhalter und Griffbrett wandern und

harmonische, leise gehauchte Töne produzieren), während die

beiden Violinen verschiedene Varianten vereinzelter Töne

spielen (Pizzicati mit Fingern oder mit der Schraube des

Bogens, col legno etc.). Der dritte Abschnitt beginnt mit
Tönen unter grossem Bogendruck, die ruckartig knirschend

klingen. Schliesslich werden diese diskontinuierlichen Klänge

gedehnt, abgeflacht und ausgebreitet, als ob man sie unter
der Lupe betrachtete: Zunächst hört man ein quasi saltando,
dann gedämpfte Töne der Bratsche und kaum mehr hörbare

Bewegungen; ab Takt 103 gibt es nur noch ein heftiges leises

Reiben auf dem Saitenhalter. Noch einmal aber wird diese

mikroskopische Textur verlassen: Springende Klänge (arco
balzando, col legno balzando, legno saltando...) bilden
plastische Momente innerhalb des liegenden Klangs ausgebreiteter

oder mit aggressivem Bogendruck produzierter Töne.
Man begreift hier, weshalb Lachenmann mehrmals sagte,
Gran torso sei eine Perforations-Studie. Selbst die
Klangoszillationen der Takte 194 bis 201 erscheinen plötzlich, als

sei die Gestik des Perforierens auf das Gebiet der Tonhöhen

übertragen worden, so wie der Komponist umgekehrt
erreicht, dass klassisches Vibrato hässlich wirkt in solch bruitis-
tischem Umfeld. Es folgt ein weiterer Abschnitt, der die

Kontraste zwischen gehaltenen und isolierten Tönen akzentuiert,

und eine homorhythmische Coda mit Bartök-Pizzicati
auf gedämpften Saiten.

TAKT UND TAKTILES

Auf dem «negativen Höhepunkt» des ersten Quartetts, Gran
Torso, führen die Musiker nur noch kreisende Bewegungen
über dem Instrumentenkorpus aus. Sie sind hier in gewisser
Weise also von Ausführenden zu Hörenden geworden und

geben dem Publikum somit das perfekte Bild jenes konzentrierten

Hörens, von dem Lachenmann 1964 in Ulm sprach:
«Der Hörvorgang ist absolut neu geworden. Er bedeutet
absolute Konzentration auf akustische Vorgänge in der Zeit.
Dies ist der einzige Weg zum Material. Hier ist der Schlüssel

zu dem verloren gegangenen oder verloren geglaubten
Kontakt zwischen Material und Erfahrungsbereitschaft.»11
Die Instrumentalisten «stellen» also das Hören «dar», eine

«ekstatische» Situation, die auch ein Abbild jener
phänomenologischen Spannung ist, wie sie Merleau-Ponty beschreibt:

«Wenn ich etwas begreife, beispielsweise einen Tisch, so

nehme ich nicht eine Synthese vor, vielmehr begreife ich ihn

mit meinen Sinnen, meiner Wahrnehmung und schliesslich,
indem ich sein Typisches unter allem möglichen Sein

erkenne; ich vollziehe eine universale Montage mit
Berücksichtigung der ganzen Welt... Das Begreifen ist also nicht

synthetisierende Aktivität, sondern Ekstase.»12

Jedes Werk Lachenmanns ist eine Art Toccata, die zum
konzentrierten Kleinsten tendiert. Das Wort «abtasten»

taucht in Lachenmanns Äusserungen oft auf: «Abtasten»
ist ein vorsichtiges Fühlen, ein konzentriertes Spüren, das

nichts überstürzt, ein Fühlen mit Takt. Der Ausdruck hat
also mehrere Bedeutungen: «Abtasten» ist ebenso eine

Geste des Instrumentalisten wie - so hat die Betrachtung
von Gran Torso gezeigt - eine Art der Formerfindung, indem
eine bestimmte Klangkategorie (der Hauch, der Stoss, der

Bruch, die Perforation...) von der Gesamtheit der verfügbaren

instrumentalen Materialien gleichsam «gescannt»

beziehungsweise «gesiebt» wird. Die für Lachenmanns
Ästhetik zentrale Kategorie des «Tastens» wird auch von der

philosophischen Tradition als sinnlich wichtigste betrachtet,

so etwa von Aristoteles: In De Anima beschreibt dieser den

Tastsinn als elementar wesentlich (I,413b5). Er ermöglicht
das Überleben, er ist der «Sinn der Nahrung» (414b5 und

434-435), er ist der am weitesten entwickelte Sinn (421al8),
«ohne ihn gibt es keinen anderen Sinn, während der Tastsinn

sehr wohl ohne die anderen auskommen kann, denn viele

Tiere können weder sehen, noch hören, noch riechen (415a5)»13.

Man kann solchen «Haptozentrismus»14 ausserdem in
verschiedenen Ausprägungen verfolgen, wie Jacques Derrida
es jüngst tat: Bei Berkeley, bei den Sensualisten des 18.

Jahrhunderts wie Maine de Biran («alle unsere Empfindungen
sind eine Art des Tastens», selbst das Sehen wird als taktil
betrachtet15) oder auch bei Diderot, der schrieb: «Ich

erkannte, dass unter allen Sinnen das Auge der oberflächlichste

ist, das Ohr der hochmütigste, die Nase der lüsternste,
der Geschmack der abergläubischste und wankelmütigste,
das Tasten aber der tiefste und philosophischste.»16 Kant, der

Sensibilität als Bewusstseinsform17 versteht, teilt die fünf
Sinne auf in jene, die mechanisch, «mehr objektiv» sind und

«zur Erkenntnis des äusseren Gegenstandes» beitragen
(Tastsinn, Sehen und Hören), und in jene, die «mehr subjektiv

als objektiv» sind, deren Vorstellung «mehr die des

Genusses als der Erkenntnis des äusseren Gegenstandes» ist

(Geschmack und Geruch).18 Der Tastsinn ist also der einzige

«von unmittelbarer äusserer Wahrnehmung; eben darum

10. Lachenmann,
Musik als existentielle
Erfahrung, S. 197.

11. Zitiert nach
Gianmario Borio und
Hermann Danuser
(Hg.), Im Zenit der
Moderne: die
Internationalen
Ferienkurse für Neue
Musik Darmstadt,
Freiburg i. Br.:
Rombach Wissenschaft,

1997, Bd. 4,
S. 114.

12. Merleau-Ponty,
Phénoménologie de la
perception, zitiert nach
Lyotard, S. 65.

13. Aristoteles, De
Anima, S. 84.

14. Jacques Derrida,
Le toucher, Jean-Luc
Nancy, Paris: Galilée
2000.

15. Ebd., S. 165.

16. Ebd., S. 162.

17. Immanuel Kant,
Anthropologie in

pragmatischer
Hinsicht, Frankfurt:
Insel / Suhrkamp,
Bd. XII, S. 8-10.

18. Ebd., §14.



5_ t°
> Ti

xi jl lAwVvo« Ä/v sJwUV*v.* UViä«a 1

1

' f^ (3ACe
~

i^vp
—

Ft L' >

t—rr Slop

A f|vn v n V «n—> sw« v n V n v n v n C>)>

t pUUkii t ui y £ t—t— H—bH—t——

1
C>-

4^)
/<oo.

der wichtigste und am sichersten belehrende, dennoch aber

der gröbste: weil die Materie fest sein muss, von deren
Oberfläche der Gestalt nach wir durch Berührung belehrt werden

sollen.» Und bezeichnenderweise fügt Kant hinzu, dass nur
der Tastsinn (das Auge nicht, da es vom Licht abhängig ist)
uns eine Idee der «körperlichen Gestalt» geben könne.19

Schliesslich findet sich dasselbe Motiv auch in der

Phänomenologie; Derrida zitiert folgende Passage aus Husserls

Ideen II: «Alle Dinge, die wir sehen, sind berührbar und

stehen nur deshalb - und nicht weil sie sichtbar sind - in

unmittelbarem Bezug zum eigenen Körper. Was nur sehend

wahrgenommen wird, könnte auch keinen eigenen Körper
haben. Der eigene Körper der Dinge ergibt sich also wesentlich

nur durch den Tastsinn.»20

Dieses traditionelle Misstrauen gegenüber dem Sehsinn

und die Bevorzugung des Tastsinns hängen höchstwahrscheinlich

auch mit der Reflexivität des Berührens zusammen:

Die Hand, die ein Objekt berührt, berührt sich selber; die

Informationen, die sie liefert, sind doppelt, ihre Fähigkeit ist

gleichzeitig «ek-statisch» (um einen Begriff Merleau-Pontys

aufzunehmen) und reflexiv.21 Lachenmann auf der anderen

Seite definiert das Thema, das «Objekt» der Musik - und dies

ist nun das ganz zentrale Element seiner Ästhetik - als «sich

selbst wahrnehmende Wahrnehmung»22. Bei Lachenmann

lässt sich also die zentrale Operation beobachten, durch

die die reflexive Struktur des Tastens mit dem Ohr in

Zusammenhang steht: Bei Lachenmann ist es das Tasten, was

den Gehörsinn, die Hand, was das Ohr umtreibt. Solches ist

nicht möglich ohne Forcieren, und vielleicht wurzeln hier

die Widerstände, die seine Musik provoziert - wie Claudel

schreibt: «Das Auge ist das Organ der aktiven Aneignung,
der intellektuellen Eroberung, während das Ohr jenes des

Empfangens ist.»23 Bei Lachenmann muss das Gehör sich

selber aktivieren, die ästhetische Operation (oder besser:

«ästhesische», jene der Sinne nämlich) verläuft doppelt, sie

zwingt das Ohr zu gleichzeitig aktivem und selbstreflexivem

Hören.
Diese Betrachtungen wären nicht vollständig ohne jene

- ebenfalls reichhaltige - Thematik dessen, was Kant das

«Vikariat der Sinne»24, die unvermeidliche Kontamination
des einen Sinns durch den anderen, bezeichnet. Man könnte

dies anhand der im 18. Jahrhundert postulierten «blinden

Musik» illustrieren. Diderot beispielsweise versucht die

Perfektion und Autonomie zu beweisen, mit der das Gehör den

verlorenen Sehsinn ersetzen kann, indem er Beispiele von

Blinden beschreibt, die tastend Farben oder intuitiv geometrische

Formen erkennen können, die falsche von richtigen
Münzen unterscheiden, die «mit der Haut» sehen oder einen

Ort durch die Erinnerung an «das Geräusch der Mauern und

Pflastersteine» wiedererkennen können.25 Die verschiedenen

Künste scheinen demnach geradezu besessen von der Idee,

die Sinnesfunktionen neu zu verteilen, um dadurch alle Kräfte
dem jeweiligen spezifischen Sinn zugute kommen zu lassen:

Braque sagte, es «genüge nicht, ein Objekt sichtbar zu
machen, man muss es auch berührbar machen»26. Und Jean-Luc

Nancy schreibt im Zusammenhang mit seinem Begriff der

«Pluralität der Künste»: «Sie [die Kunst] isoliert das, was wir
<Sinn> nennen oder wenigstens einen Teil oder ein Verhalten
eines Sinnes, sie isoliert ihn, um ihn zu zwingen nur zu sein,

was er ist, ungeachtet jeder signifikanten und auch nützlichen

Wahrnehmung. Die Kunst zwingt einen Sinn, sich selber zu

berühren, Sinn dessen zu sein, was er ist. Genau dadurch

aber wird er nicht einfach <ein Sinn>, etwa Sehsinn oder

Gehörsinn, sondern indem er sich isoliert und das <Erlebte>

nicht mehr integriert, wird er auch etwas anderes, eine andere

Instanz für Einheit, die eine andere Welt erkennbar macht,

eine Welt, die nicht <visuell> oder <klanglich> ist, sondern

<bildhaft> oder <musikalisch>.»27 Wie wäre nun in diesem

Kontext speziell die Musik zu lokalisieren? Ist ihr Ort an

die Partitur gebunden (die zu lesen bereits genügt, wie der

Geiger Rudolf Kolisch postulierte)? Ist sie an den Ort
gebunden, wo sie erklingt? Oder an den mentalen Ort ihrer
Wahrnehmung? Die Frage wird noch komplexer durch jenen
Einschnitt, den seit den letzten Jahren des 19. Jahrhunderts

die Aufnahmetechnik bewirkte: Bevor Klänge technisch

gespeichert werden konnten, war das Hören nie vom
Sichtbaren einer Aufführung getrennt. Und man könnte nun die

Hypothese folgern, dass die Entwicklung einer Idee der

«Wahrnehmung» im 20. Jahrhundert (ein zusehends aktuelles

Thema im Denken der Komponisten) exakt von dieser

neuen Hörstruktur herrühre, die nunmehr eine Alternative
zum Konzert anbot und das reine Hören vom parasitären
Sehen loslöste.

Bei Lachenmann jedenfalls ist das Sehen alles andere als

unbedeutend. Dies gilt besonders im Rahmen dieses «zweiten

Stils», den die «musique concrète instrumentale» illustriert:
Der metaphorische Effekt des Beckens in Notturno, das die

Aufgabe des Cellos übernimmt, wird durch den optischen
Eindruck verstärkt. Desgleichen würde der Effekt der
zerbrochenen Äste in Air, auf die ein Echo trockener Pizzicati

antwortet, beim Nur-Hören verpuffen. Im Vorwort zu

Pression verlangt Lachenmann ausserdem, dass das Stück

möglichst auswendig zu spielen sei, dass auf jeden Fall

kein Pult dem Blick auf den Instrumentalisten im Wege

stehen dürfe. Die Szenerie der Wahrnehmung öffnet sich bei

Lachenmann also weder für ein stummes Mimo-Drama noch

für die hinter dem pythagoräischen Vorhang verstecke

isolierte akustische Kunst; sie fällt vielmehr in den Bereich der

Oper: Indem sie das mit dem Sehen verbundene Hören als

reflexives Tasten neu definiert.

(Aus dem Französischen von Michael Eidenbenz)

19. Ebd., §15.

20. Derrida, Le
toucher, S. 197.

21. Siehe Derridas
Kommentar zu einem
Abschnitt in Ideen II,

Le Toucher, S. 187f.

22. Lachenmann,
Musik als existentielle
Erfahrung, S. 117.

23. Paul Claudel, La
Peinture hollandaise,
Paris: Gallimard, 1967,
S. 67.

24. Kant, Anthropologie

in pragmatischer

Hinsicht, § 27.

25. Denis Diderot,
Lettre sur les aveugles,
Paris: Gallimard 1966,
S. 379 und 387. Siehe
auch Additions 2,3,
und 5 (1782).

26. Georges Braque,
Cahiers, Paris: Edition
Maeght.

27. Derrida, Le
toucher, S. 12.

2 2/2 3


	"Zu den Sachen selbst!" : zur Ästhetik von Helmut Lachenmann

