
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (2000)

Heft: 66

Artikel: Der Blick verändert sich mit dem Hören : Walter Fähndrichs "Musik für
Räume"

Autor: Meyer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927990

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Komponistinnen

DER BLICK VERÄNDERT SICH
MIT DEM HÖREN VON THOMAS MEYER

Walter Fähndrichs «Musik für Räume»

Ein Klang-Raum: Von der ersten Säule zur zweiten ist der

Abstand ein leicht erhöhtes eingestrichenes fis, zur nächsten

ein etwas erhöhtes b', von dort zur Wand ein etwas vertieftes

zweigestrichenes eis. Die Tonhöhen entsprechen den

Raumproportionen. So hat Walter Fähndrich für seine musikalische

Rauminstallation Musik für Räume zum Beispiel das

Kellergewölbe der Kartause Ittingen1 vermessen - oder

ähnlich die Minoritenkirche Stein von Krems2 in der Wachau.

Das ist das eine Vorgehen, sich mit Klängen in einen Raum

hinein zu begeben - ein quasi-mathematisches Verfahren,
wie es einer Architektur angemessen ist. Die Klänge schwingen

auf und verebben wieder in Hüllkurven, die den Bögen
der Raumdecken entspricht. Das ist schon Assoziation. Und
tatsächlich ist ein anderer Zugang an eine solche Raummusik

eher assoziativer Art, denn jeder Raum enthält seine

Geschichte und seine Konnotationen.
In zwei so unterschiedlichen Orten wie einem Ausstellungsraum

gegenüber der Cafeteria im Kunsthaus Zug3 und der

Krypta der Minoritenkirche Stein hat Sprache ihren Platz:

als Geplapper und Gebet. Walter Fähndrich griff das auf:

in Stein, indem er einen von Gottfried Benn gelesenen

Aufsatz über Kunst gefiltert und daher und unverständlich

übernahm; in Zug, indem er in einer selbsterfundenen

Phantasiesprache leise aus dem Lautsprecher fabulierte. Man war

ganz Ohr, hörte dem Märchenerzähler zu, obwohl man
nichts verstand.

In Zug war dies freilich nur ein Element einer grösseren

Ausstellung. Jeder weitere dieser verschieden grossen, leeren

und weissen Räume enthielt ein bis zwei Lautsprecherpaare
bzw. Klangereignisse, die sehr autonom - wie Ausstellungsgegenstände

- für sich standen: Klänge von einer Männerstimme

oder einer Bratsche waren daraus zu vernehmen:

ein Flüstern, ein Pfeifen, rasante Arpeggi oder ein Wischen

über die Saiten. Zum Teil musste man ganz nah herangehen,

um diese Klänge im Bereich von piano bis pianissimo
überhaupt zu hören. Andere drangen kurz und laut durch
mehrere Räume und riefen einen schon von weit herbei.
Jeder Klang beanspruchte so seinen Raum, gleichsam seine

Aura, statisch in sich kreisend. Man betrachtete sie wie

Bilder. Aber auch der Zyklus aller Klänge bildete wiederum
eine Installation, in der man sich frei bewegen konnte. So

entstanden darüber hinaus höhere Einheiten von
Vorstellungsräumen.

MUSIK FUR DREI LINDEN

Ausserhalb schützender Mauern, draussen jedoch muss

sich die musikalische Annäherung nochmals verändern,
allein weil sich die Klänge gegen die Umweltgeräusche
«durchsetzen» müssen. Was soll man auf einer Waldlichtung

vermessen, wo nur drei Linden stehen? Die Masse wären

ungenau. Was andererseits soll man da an Klangassoziationen

mitgeben, ohne dass sie gleich zu billigen Illustrationen
würden?

Mitten auf dem Hügel oberhalb des Klosters Schönthal

bei Langenbruck (BL)4, wo seit Mai 2000 die permanente
Ausstellung Sculpture at Schoenthal eröffnet ist, stehen die

drei Linden. Eine solche Baumgruppe ist ein locus amoenus
und war von da her ein Lieblingsort deutscher Romantik:
«Unter zarten Blumenrasen, / In dem Schatten grüner
Linden, / Wo die frommen Lämmer grasen, / Sollt ihr euer
Bettlein finden», dichtete Clemens Brentano im Italienischen

Märchen. Und still liess Annette von Droste-Hülshoff einen

alten Pfarrer «durch des Parkes Linden» wandeln, «in deren

Schutz das Veilchen blüht»5. Die Linde ist ein Ort zeitloser

Geschichten, ein lieblicher Ort der Idylle und der Beschaulichkeit,

der Liebe und des Tods. Dort treffen sich die
Liebenden zum Stelldichein, dort werden sie auch begraben.

Diese Assoziationen bringt man mit, wenn man sich an

diesen Ort begibt. Es ist auch ein Ort besonderen Flörens.

Die Linden säuseln leise im Wind, sie rauschen heftig, oder

es ist totenstill. Die Ohren öffnen sich unwillkürlich für den

Naturlaut. Und gerade da hinein entfaltet sich Fähndrichs

Music for Twilight. Nach dem Untergang der Sonne verändert

sich dieser Ort zwischen den Linden täglich jeweils
für 22 Minuten, für die Zeit der bürgerlichen Dämmerung,
wenn die Sonne zwischen null und sechs Grad unter dem

Horizont steht und der Bürger noch im Garten arbeiten

könnte. In der Dämmerung beginnt er sanft aufzublühen

- zumindest für das Ohr. Von zehn Punkten her, aus kleinen,
auf den Bäumen im Umkreis von 270 Grad verteilten

Lautsprechern dringen Töne, einzeln meist, seltener Zwei-
und Dreiklänge, sich drehend in freien Konstellationen. Sie

schwellen heran und verebben wieder in der Stille, sie

überlappen sich oder lassen Pausen frei: Sinustöne im mittleren
und hohen Bereich, gläsern, hell, von feiner Schönheit. Es

hat etwas Geisterhaftes.

1. Musik für Räume,
Musikalische
Rauminstallation für die
Kartause Ittingen,
2.10.-13.11.1988.
Katalog mit Kassette,
Kunstmuseum des
Kantons Thurgau,
1988.

2. Musik für Räume,

Komposition für die

Minoritenkirche Stein,

1.6.-19.7.1998. Katalog

mit CD, Edition
Musik, Kunsthalle
Krems, 1998. Seit 1998

ist im Wunderburggraben

Dürnstein - 5 km

weit entfernt von
Krems - eine permanente

Klanginstallation
von Walter Fähndrich

zu hören - jeweils zum

Zeitpunkt des
astronomischen Sonnenuntergangs.

3. Musik für Räume,

Kunsthaus Zug,
19.1.-31.3.1997. Dazu

ist im Kunsthaus Zug

eine CD erhältlich.

4. Sculpture at
Schoenthal. Das
Museum ist jeweils am

Wochenende geöffnet.

5. Annette von
Droste-Hülshoff, Des

alten Pfarrers Woche.





HÖREN AM ORT

Bei diesen Beispielen handelt es sich um Versionen der

Musik für Räume. Dieses Konzept, das Fähndrich 1981

entworfen hat, ist offen. Der Ort kann also eine Kirche oder

eine Gewölbe sein, ein Kunstmuseum oder ein Park6, ein

Bergtal, ein alter Steinbruch oder ein Wald. Die erste

Aufgabe ist es dabei, sich einen Ort auszusuchen oder jenen, der

einem vorgeschlagen wird, für die eigenen Möglichkeiten zu

entdecken. Dabei wählt Fähndrich gern Orte und Räume,

die schon eine Geschichte in sich tragen. Der Hoosac Marble

in Massachusetts etwa, wo Fähndrich 1999 seine Music for a

Quarry1 einrichtete, ist ein längst stillgelegter Steinbruch.

Früher kamen die Menschen hierher, um Steine zu holen

und daraus ihre Fläuser zu bauen. Dadurch entstand ein

Halbkreis mit einem Durchmesser von 100 Yards. Er zeugt

von einer Phase des Aufbruchs, als sich die Region industriell
entwickelte. Heute aber deutet kaum mehr etwas darauf hin,

was es hier zu holen gab. Die Natur hat sich seiner wieder

bemächtigt.
Derlei muss noch nicht unbedingt für die Klänge von

Bedeutung sein, aber dem Zuschauer fügt sich so doch eine

weitere Ebene hinzu. Es ist vielmehr das Spannende, diese

verschiedenen Bedeutungsschichten in einem Zeitpunkt des

Tagesablaufs aufzuheben und dem Ort eine andere Dimension

zu geben. Räume, Orte wie dieser Steinbruch verändern

sich ja auch durch die Klänge. Die verschiedenen Versionen

der Musik für Räume passen sich jeweils den Räumlichkeiten

an, sie passen sich aber auch die Räume an.

«Musik ist immer ein Eingriff in einen Raum. Darum
herum kommt man nicht, obwohl ich eigentlich das Gegenteil

versuche. Ich versuche nicht einzugreifen, sondern

herauszufinden, welche Musik in einen Raum gehört: Was ist

hier zu hören? Was würde hörenderweise diesem Raum

entsprechen? Das ist etwas, was sich mit Auge und Ohr
wahrnehmen lässt, ist aber im weiteren Sinn auch ein Aspekt des

Denkens, ein Impuls für Vorstellungsräume, die darüber

hinausgehen, was sich unmittelbar den Sinnen erschliesst.

Also wäre hier Denkarbeit zu leisten.»8

«Was ist hier zu hören?», ist die zentrale Frage. Auf der

einen Seite gilt es sich zwar hineinzudenken, was alles mit
einem Raum gegeben ist. Walter Fähndrich wäre aber nicht

Musiker, wenn er es dabei bewenden liesse. Denn das Hören
erforscht erst den Raum. Welche Klänge passen in den

Raum, was wirkt wie?

Wesentlich ist dabei das Instrumentarium der Lautsprecher.
Noch vor der Feinabstimmung am Ort selber muss Fähndrich

ihre Eigenschaften erproben: Welche Hüllkurven kommen
auf ihnen am besten zum Tragen. Je nachdem wirken
sich minime Veränderungen der Hüllkurve vernehmbar
auf den Charakter der Klänge aus. Für Sprachartiges sind

andere Boxen geeignet als für Sinustöne; drinnen andere als

draussen.

Die einzelnen Klangereignisse sind also in Dynamik,
Dauer etc. genau ausgehört. Ihre Überlagerung mit anderen

bzw. ihre Abfolge ist jedoch nicht bis ins letzte festgelegt.
Wenn es sich nicht um Klänge ab Endlosband oder CD
handelt, wird die Reihenfolge vom Computer gesteuert.
Je nach Programm schickt er die Töne einzeln, zu zweit

oder in kleinen Gruppen hinaus. Sie sind jedoch nicht fix
installiert, sondern erscheinen in freier Konstellation.

Deshalb ist auch der Terminus «Klanginstallation»
problematisch. Er ist für derlei zwar der gängigste, aber ein
ungenauer Begriff. Er erinnert eher an eine Klempnerarbeit.
Installiert werden die Lautsprecher, nicht die Töne. Vermutlich

wird er sich faute de mieux durchsetzen, denn wie soll

man derlei sonst nennen? Klangbeschallung, wie man

gelegentlich lesen konnte? «Beschallen ist für mich ein

aggressiver Akt», sagt Walter Fähndrich, «etwas Aufgesetztes,
Gewaltsames». Auch Environment oder Raumklang genügen

kaum. Vielleicht «Raumklangkonstellation»? Das
neutrale Musik für Räume, die Überschrift des Grundkonzepts,
ist wohl die geeignetste Bezeichnung für derlei. Fähndrich

schreibt ihn über viele seiner Installationen und fügt in

jüngster Zeit gelegentlich spezifische Titel wie Music for
Twilight oder Music for a Quarry hinzu.

ZEITPUNKTE - ZEITLOSIGKEIT

Der Raum ist nur ein Aspekt, der andere ist die Zeit.
Dabei muss zwischen den Versionen drinnen und draussen

unterschieden werden. Im Museum ist es durchaus möglich,

Klänge über den ganzen Tag hinweg präsent zu halten. Der
Besucher kann sich darin auf unbestimmte (Öffnungs-)Zeit
bewegen. Sein Zeiterleben ist damit verändert, aber nicht

sehr weit von dem bei einem «normalen» Museumsbesuch

entfernt.
Draussen ist das differenzierter und diffiziler. Hier stösst

der Klang schneller an seine Grenzen. Ich erinnere mich an

eine kleine Klanginstallation, die Walter Fähndrich 1981

während eines Aktionstags, einer «Stadtbeschallung» des

Musikpodiums der Stadt Zürich anbrachte. Auf meinen Artikel

im Tages-Anzeiger erwiderte ein Leserbriefschreiber
erbost, er hätte diese Lautsprecher nur schon heruntergerissen,

wenn er sie gesehen hätte. Solche Elemente scheinen schier

unverträglich mit städtischer Umgebung, obwohl sie gerade

dort einen besonderen Reiz hätten. Die Behörden verbieten
sie von vorneherein, weil sie um die Verkehrssicherheit

fürchten. Auch draussen in der Natur sind sie nicht
unwidersprochen: Die Music for Twilight in Schönthal ist nur noch

abends zu erleben, weil sich ein Nachbar selbst von diesen

feinen Klängen gestört fühlte.
Wahrscheinlich nähme es diesen Werken ihren Reiz, wenn

sie auch tagsüber zu hören wären, weil sie über Jahre hinweg,
im besten Fall für immer installiert bleiben. So beschränkt

sich Walter Fähndrich draussen meist auf den Abend. Die
meisten seiner Installationen beginnen mit dem Zeitpunkt
des astronomischen Sonnenuntergangs für eine Viertelstunde,

jene von Schönthal erklingt während der bürgerlichen

Dämmerung - winters und sommers bei jedem
Wetter.

Der Zeitpunkt ist günstig. Es ist die Zeit der Komplet, des

Feierabends, das heisst des Abschieds von der geregelten
Arbeit. Es ist auch eine von den Romantikern geliebte
Zeit. «Versöhnungsstille» nennt Bettinan von Arnim die sich

ausbreitende Dämmerung. «In solcher Stunde ist mein
Gesicht schärfer und mein Gefühl sehr zum Vertrauen

geneigt.»' Man darf sich etwas gehen lassen, ist weniger ans

Nächste gebunden. Man darf sich ergehen. Der Ort, bei dem

Fähndrich diesen Zeitpunkt zum ersten Mal wählte, ist das

Richisau oberhalb des Klöntalersees. Dort ist seit 1996 jeden
Abend Ein Alpsegen10 zu hören.

Auch dieser Zugang ist zunächst assoziativ. Zwar werden

im reformierten Glarus längst keine Alpsegen mehr

gesungen, aber im Richisau war bis vor fünfzig Jahren der

Segen eines Sennen vom nahen Kanton Schwyz her zu

hören. Die Nähe zum Sakralen, das freilich beim Alpsegen
tieferen heidnischen Ursprungs ist, besteht auch bei Walter
Fähndrich weiter. Der Zeitpunkt jedoch, diese Zeitspanne
der Dämmerung, ist gerade besonders geeignet, die Zeit
aufzuheben. Ähnlich wie bei den Zufallsoperationen John

Cages wird das Zielgerichtete der Zeit tendenziell aufgelöst.
Dem wiederum entspricht bei Fähndrich, dass Zufallsoperationen

die Abfolge der Klänge bestimmen. B muss nicht auf

6. So im Ilmpark von
Weimar 1999. Dazu die
Publikation mit CD:
Walter Fähndrich,
Musik für Räume,
Ostfildern-Ruit, Hatje
Cantz Verlag 1999.

7. Hoosac Marble
Quarry, Natural Bridge
State Park, Mass
MoCa, North Adams,
Mass..

8. Konzept von 1981.

9. Bettina von Arnim:
Die Günderode.

10. Ein Alpsegen von
Walter Fähndrich,
jeweils zum Zeitpunkt
des astronomischen
Sonnenuntergangs.
Gasthaus Richisau:
055/640 10 85.
Dazu mein Aufsatz
«Richisau: EIN
ALPSEGEN von Walter
Fähndrich», in: Das
Klöntal. Kleinod im
Glarnerland, Näfels
1996.



Die drei Linden

aufdem

Schönthalköpfli

A folgen. Das Fehlen von Dramatik ist das vielleicht
hervorstechendste musikalische Charakteristikum solcher Installationen.

Wesentlich ist, dass der Faktor Zeit, wenn nicht gänzlich

ausgeschaltet, so doch zurückgedrängt wird. «Musik für
Räume ist Musik, die auf die Zeit als Gestaltungsebene
verzichtet. In ihr gibt es keine Höhepunkte, keine Entwicklungen,

keine Spannungsabläufe, keine Dramatik. Musik für
Räume erzählt nichts. Es gibt bei ihr nichts, das vorher gehört
werden muss, um Nachfolgendes verstehen zu können. Vorher

und Nachher sind austauschbar.»11

«Die Zeit wird lediglich als Vehikel verwendet, um Inhalte
oder Aspekte der Musik zu transportieren, die nicht eigentlich

in der Zeit ablaufen», sagte Walter Fähndrich im

Gespräch. «Wie bei einer Skulptur ist es auch bei dieser

Musik nicht möglich, sie auf Anhieb als Ganzes zu sehen,

- wie man ja ein Skulptur auch nur erinnern kann, weil man
nicht von allen Seiten gleichzeitig auf sie schauen kann.
So muss man sich mit dieser Musik beschäftigen, um dieses

statische Gebilde gleichsam erinnernd als Ganzes entstehen

zu lassen.»

Gegenwart werde so dingfest gemacht, schreibt er.12 So ist

gerade Ein Alpsegen eine Klangskulptur. Er bezieht keine

geschichtliche Position, ausser diejenige der Gegenwart. Wie

die Stele Le Manteau des Innerschweizer Plastikers Kurt
Sigrist oder der blaue, glattgeschliffene, aus Brasilien
herbeigetragene Bahia-Granit Karl Prantls, die unter den Skulpturen

im Richisau zu sehen sind, bleibt Ein Alpsegen letztlich
unbeschriftet. Er ist Klang, erratisch, und ruft dabei allenfalls
auf seine sanft-mächtige Weise Assoziationen hervor. Er fügt
sich ein. Im Sommer ist er umgeben von den Kuhglocken
und dem Rauschen der Chlön, im Winter fliegen die Klänge
durch die weisse Stille des Schnees. Was zwar kälter, aber fast

noch schöner ist.

EIN KLANGFELD FÜR DIE IMAGINATION

Daraus stellt sich als Letztes die Frage nach der Wirkungsweise.

Der Zuhörer begegnet solchen Werken nicht frontal
wie im Konzert, er wird von vorneherein mit hineingenommen

in ein komplexes Umfeld. Deutlich wird dies besonders bei

der Musica per il Sacro Monte13 in Brissago, mit der sich

Walter Fähndrich wiederum in einen sakral vorbelasteten

Raum hineinwagte. Die Situation in dieser Schlucht zwischen

den Gemeindefraktionen Incella und Porta, durch die sich

auf knappstem Raum eine Strasse hinaufwindet, ist geradezu
hochdramatisch. Vom Berg herab stürzt wild der Torrente
del Sacro Monte; er reisst Geröll mit, je nach Wetter und

Jahreszeit stürmischer oder ruhiger, treibt das Wasser zum
See und zum Meer in ewigem Kreislauf. Den Berg herauf

steigt der Kreuzweg mit seinen Stationen, er schleppt all das

Leiden menschlichen Daseins mit sich, je nach Zeit in

inständigerem oder bedächtigerem Gebet. Die Kreuzigungsszene

schliesslich, auf einen Felsen in den Wildbach, mitten in die

Schlucht getragen, versucht dem unaufhaltsamen Kreislauf
des Wassers etwas entgegenzustellen, so als könne Golgatha
der Welten Lauf aufhalten. Die Kirche davor, im 18.

Jahrhundert ebenfalls auf einen Felsen gebaut, aus Dankbarkeit
für ein Zeichen des Himmels, ist gesetzt gegen die Unbill der

Zeit und der Natur: Strahlend hell in seinem Barock vor dem

dunklen Grün des Waldes. Der Sacro Monte ist ein Zeichen

von Menschenhand im Kampf ums Überleben, das

durchdachte Artefakt einer Heilsverkündigung. Und damit
entsteht hier - auch jenseits allen Glaubens - ein Ort voller
Widerstände, ein Gesamtkunstwerk voller Dramatik, in die

Enge gemauert, hart, jäh, ja kämpferisch. Es lässt Platz für
nur wenig Anderes.

Das ist der Ort: Seine Schroffheit muss nicht noch einmal

pathetisch untermalt werden. Als Walter Fähndrich mir
erstmals von diesem Projekt erzählte, plante er noch, dafür

orgelartige Klänge ähnlich wie im Richisau zu verwenden.

Bei der Hör-Arbeit jedoch kam er immer mehr davon weg:
Zum einen wären diese Klänge nur schlecht gegen die

Geräusche des Bachs und des Winds durchgedrungen.
Dafür eigneten sich Sinus-Töne weit eher. Gesteuert in
der Dynamik über ein Mikrophon am Bach, schwingen sie

sich elegant fast, unaufdringlich, doch fein insistierend und

unüberhörbar von einem Felsen im oberen Teil durch die

Schlucht.

11. Walter Fähndrich,
Musik für Räume,
Sprengel Museum
Hannover,
3.6.-17.9.1995.

12. Ebda.

13. Seit Juni 2000
täglich zur Zeit des
astronomischen
Sonnenuntergangs.
Erreichbar in zehn
Minuten zu Fuss vom
Dorfzentrum aus.



Chiesa

dell'Addolorata
in Brissago,

Aussenansicht

Zum anderen aber wäre die Stimmung durch die orgelartigen

Klänge nochmals ins Pathetische gesteigert geworden.
Gerade das vermied Fähndrich mit den Sinustönen. Sie klingen

unprätentiös, aber keineswegs kalt, wie man es ihnen

nachsagt. Walter Fähndrich meint, sie verfügten in gewissen

Lagen sogar über Wärme und Rundheit.
Wenn sie sich in diesem Tal streuen, umschliessen sie einen

schliesslich von allen Seiten. Aus vier kaum sichtbaren

Lautsprechern erheben sie sich - meist einzeln, seltener zu zweit
oder zu dritt - sanft atmend über das mal lautere, mal leisere,

aber stets präsente Rauschen des Bachs. Der so abweisende

Ort singt sanft in der Dämmerung. So werden der Ort und
seine Betrachter vom Tag in die Nacht begleitet.

Kein Klangbad, kein Dröhnen von Sonorität. Der Ort
bleibt gleichsam bei sich und gewinnt einfach für eine kurze

Zeitspanne ein zurückhaltendes Eigenleben. Das Gewaltlose

an diesen Klanginstallationen ist das Anziehende. Es ist ein

leichtes Spiel, nicht ein willenhaftes Bezirzen der Sinne.

Man denkt an Sirenengesänge. Der Vergleich, so sehr er
sich von der verführerischen Klanglichkeit her aufdrängt,
ist doch nicht ganz richtig, was die Wirkung angeht. Nichts
zieht uns körperlich hinweg wie den gefesselten Odysseus;
die Musik lässt uns nur verweilen, lässt uns bei uns sein,

offenen Augs und Ohrs, schauend, horchend.

Trotz aller Offenheit in der Wahrnehmungsweise sind

gerade die Installationen Walter Fähndrichs sehr in sich

abgeschlossen, hermetisch fast: Sie erinnern mich an die
Leibnizschen Monaden, wie sie in der «Monadologie» des

Philosophen beschrieben werden: als Einheiten, in denen

nicht zwischen Substanz und Akzidenz, nicht zwischen

Wesentlichem und Unwesentlichem unterschieden ist, die
sich nicht in Häppchen aufteilen lassen, sondern stets als

Ganzes erscheinen, auch wenn man vielleicht nur einen Teil
davon wahrnimmt, die als Ganzes charakteristische, nicht

verwechselbare Unikate sind, in ihrer Einfachheit nicht weiter

reduzierbar, die sich aber doch in sich ständig verändern,
die - um es auf die Kunst zu übertragen - nie ein fix und

fertig gesetztes Werk bilden, sondern aus der sich jeweils
neue Erscheinungen generieren.

So klingt auch diese Musik für Räume jeweils anders, je
nach dem, wann man den Raum betritt bzw. wo man sich

darin aufhält. Aber das ändert nichts an der Identität eines

solchen Werks. Es hat nichts Beliebiges an sich. Man kann

nicht daran herumbasteln. Es ist ein Noli me tangere. Engelshaft

vielleicht sogar? Diese Assoziationen drängen sich auf.

Ich sprach von Geistern und Sirenen. Sie stehen für das Un-
fassbare dieser Musik für Räume. Das fasziniert auch immer
wieder die Zuhörer: Dass plötzlich etwas zu singen beginnt,
ihre Wahrnehmung gefangennimmt, sie verführt und sich

doch nicht greifen lässt.

Es wäre leicht, nun in Mystizismen zu schwelgen, hier
würden Raum und Zeit aufgehoben, das Ego werde in die

Ewigkeit entlassen, hier werde das Göttliche spürbar. Aber
das wäre Übersteigerung und letztlich Überforderung.
Eine Ahnung davon genügt. Gewiss nimmt einen eine solche

Musik - wie manch andere - allein durch ihre Schönheit
hinaus aus dem Raum und aus der Arbeit der Zeit. Eine
Schranke wird vielleicht überwunden, allein dadurch, dass

wir aus der Hetze des Alltags hinaustreten. Es ist, simpler
ausgedrückt, die Musse des Abendspaziergangs - ein
wunderbarer Moment. Er gibt Raum und Zeit. Darin und
darüber hinaus lässt diese Musik Platz für unsere Einbildungskraft

- so wie Fähndrich einmal selber seine Musik für
Räume beschrieben hat: Sie sei «der Dämmerung vergleichbar,

die die betrachteten Dinge verhüllen will und uns im
Unklaren darüber lässt, ob - bei längerem Betrachten -
deren Deutlichwerden ein Hingleiten in das Kennenlernen
ihrer Strukturen oder ein Abgleiten in die Imagination

14. Walter Fähndrich
Musik für Räume,
Sprengel Museum
Hannover, 3.6-
17.9.1995.



Chiesa

dell'Addolorata
in Brissago,

Innenansicht

bedeutet». Das Gesicht ist schärfer, das Gefühl mehr dem

Vertrauen geneigt, wie Arnim schrieb.

«Musik für Räume ist Raum», schreibt Walter Fähndrich.14

«Musik für Räume ist Raum konstituierende - und in diesem

sich ausbreitende - Zeit. Sich ausbreitend, Netze knüpfend,
um ihre Verknüpfungspunkte Gestalten bildend; Skulpturen;
musikalische Gesten; energetische Zustände. Das dem

Auge Abgewandte erinnernd, das Verklungene
vergegenwärtigend, wird Zeit zum Raum.» Und er zitiert dazu Marcel

Duchamp: «Ein Atemzug ist eine Skulptur.» Auch das: diese

Klänge atmen, man atmet mit (auf).
Fähndrich möchte so einen weiteren Raum öffnen, etwas,

was sich mit Auge und Ohr wahrnehmen lässt, aber im
weiteren Sinn auch das Denken anregt. Dadurch entstehen

vielleicht beim Lauschenden und Umherblickenden
Vorstellungsräume, die über das hinausgehen, was sich unmittelbar
den Sinnen erschliesst. Allein durch diese Töne, die durchs

Tal schwingen, es durchklingen, wenn auch nicht einhüllen,
die diskret und sanft unseren Blick akustisch einfärben.
Der Blick ändert sich, mit der Dämmerung, mit dem Klang.
Damit ändern sich das Hören und das Fühlen. Es ist nur
wenig, ein kleiner Anstoss durch Musik, und doch scheint

einem die Natur mit verneuter Schönheit entgegen.

: Ai. fî 4-

Aldo rv-

f-

ï il ç- Z~i :

L A 2.oo
i ff

AI. 16

ff Ad. Co
5 1. ad
T 0. dA

2. -t

ff d.i.o
3 3 .oo
T o. da

A

1+ C.b>
fk 1. oo

I £> t+o

tfd.ro
TL O'it
T o. gd

ff 2..Ï1
ÎT »
T o.dl

H 2.Vf
IL A oo
T o

3 2/3 3


	Der Blick verändert sich mit dem Hören : Walter Fähndrichs "Musik für Räume"

