
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1999)

Heft: 62

Artikel: Die Notwendigkeit, ein System zu haben und zugleich keines : Form als
Prozess bei den Frühromantikern und bei Iannis Xenakis

Autor: Skrzypczak, Bettina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-928007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-928007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE NOTWENDIGKEIT, EIN SYSTEM ZU HABEN
UND ZUGLEICH KEINES VON BETTINA SKRZYPCZAK

Form als Prozess bei den Frühromantikern und bei Iannis Xenakis

Die meisten Schöpfungsmythen sehen den Ursprung der

Weltordnung in einem göttlichen Chaos begründet. Chaos in
diesem Sinne wird nicht als Fehlen von Ordnung, sondern als

reine Potentialität, die einer sich erst entfaltenden Ordnung
vorausliegt, verstanden. Diese Ordnung entsteht in einem

Akt der Selbstverwandlung des Chaos in Kosmos oder durch

göttlichen Eingriff.
Über jenes Chaos mythischer Zeiten hat das menschliche

Bewusstsein immer wieder nachgedacht, und dies bereits

zur Zeit der Antike. Hesiod deutete es als «klaffende Leere»,
sah in ihm eine bestimmte Einheit geistiger Potenzen.

Anaxagoras erklärte das Chaos im Sinn einer Ursituation

vollständiger Entropie, aus der durch fortschreitende
Selektionen nach und nach Ordnungsstrukturen hervorgehen. Bei

Ovid schliesslich tritt an die Stelle von Entropie und Selektion

ein metamorphotischer Prozess; wie bei Anaxagoras
besteht die Ursubstanz auch hier aus «Urkeimen» aller

Dinge, diese werden nun allerdings nicht statisch betrachtet,
sondern als instabile Prozesse gedeutet. An diesen

Versuchen, den Begriff des Chaos zu umschreiben, knüpft
später die «Transzendentale Physik» der Frühromantik an.

FRUHROMANTIK I: AUGENBLICKSERFAHRUNG

UND PROZESSDENKEN

Die Transzendentale Physik «handelt von der Natur, ehe

sie Natur wird - in demjenigen Zustande, wo Mischung und

Bewegung (Stoff und Kraft), noch eins sind. Ihr Gegenstand
ist das Chaos. Verwandlung des Chaos in harmonischen

Flimmel und Erde.»1 Gerade Hesiod bezeichnet Friedrich
Wilhelm Johannes Schelling im Kontext seiner «Philosophie
der Mythologie» als Protophilosophen und dessen Vision
als «die erste Regung eines abstrakten, vom mythologischen
sich abziehenden Denken, die erste Regung einer freien

Philosophie»2.

Die Thesen der Frühromantiker lassen sich dabei als

Gegenpol zum Standpunkt der Aufklärung verstehen, die

Chaotisches aus ihren Betrachtungen ausgrenzte und es

höchstens auf einen unerwünschten Sonderfall einer an¬

sonsten geordneten Realität reduzierte. Doch die romantische

Interpretation des Mythos führt nicht in das Gestaltlos-

Vernunftfeindliche, vielmehr wird das Chaos als «geordnete

Verwirrung» umschrieben. So spricht Friedrich Schlegel in

seinem «Gespräch über die Poesie» von einer «reizenden

Symmetrie von Widersprüchen»: «Denn das ist der Anfang
aller Poesie, den Gang und die Gesetze der vernünftig
denkenden Vernunft aufzuheben und uns wieder in die schöne

Verwirrung der Fantasie, in das ursprüngliche Chaos der

menschlichen Natur zu versetzen, für die ich kein schöneres

Symbol bis jetzt kenne, als das bunte Gewimmel der alten

Götter.»3

Die positive Bewertung des Chaos in den Aussagen der

Frühromantiker hängt mit der sich in dieser Zeit generell
verändernden Sicht der Weltordnung zusammen: Das

newtonsche Paradigma einer mechanisch erklärbaren

Ordnung wird in Zweifel gezogen. Die Hauptidee der

klassischen Mechanik lag in der Zurückführung des Komplexen

auf einfache, universale Naturgesetze, eine Vorstellung,
die das Naturverständnis lange Zeit dominierte und viele

Bereiche von Wissenschaft bis zu Theologie, aber auch die

Kunst beeinflusste. An eine deutliche Grenze musste das

newtonsche Weltbild da stossen, wo es um die Existenz von
Lebewesen ging; schon Immanuel Kant bemerkte, dass «die

Organisation der (organischen) Natur nichts analogisches

mit irgendeiner Kausalität, die wir kennen,» habe.4

Aus dieser Position wird auch die Frage nach der zweckhaften

oder formgebenden Lebenskraft, die bei Newton eine

«blinde Kraft» ist, gestellt. Kant rückt sie in der Kritik der

Urteilskraft in einen Zusammenhang mit der Zweckmässigkeit

der Natur: «Um einzusehen, dass ein Ding nur als

Zweck möglich sei, [...] wird erfordert: dass seine Form nicht
nach blossen Naturgesetzen möglich sei [...],sondern dass

selbst ihre empirische Erkenntnis, ihrer Ursache und

Wirkung nach, Begriffe der Vernunft voraussetzte [...]. Ein Ding
existiert als Naturzweck, wenn es von sich selbst [...] Ursache

und Wirkung ist.»5 Ausgehend vom Gedanken über die

Zweckmässigkeit der Natur findet Kant zur Idee der

Selbstorganisation.

1. Novalis, Das
Allgemeine Brouillon,
Schriften Bd. 2, Darmstadt

1978, S. 479.

2. Friedrich Wilhelm
Johannes Schelling,
Philosophie der
Mythologie, Bd. 2, Darmstadt

1973, S. 45.

3. Friedrich Schlegel,
Kritische und theoretische

Schriften, Stuttgart

1977, S. 195.

4. Immanuel Kant,
Kritik der Urteilskraft,
Berlin 1755, S. 64.

5. Immanuel Kant,
Kritik der Urteilskraft,
S. 64, zitiert nach
G. Küppers und R.

Paslack, Natürliche Ursachen

von Ordnung und

Organisation, in: Günter

Küppers, Chaos
und Ordnung. Formen
der Selbstorganisation
in Natur und Gesellschaft,

Stuttgart 1996,
S. 51.



Friedrich

Schlegel im
Jahre 1810

Selbstorganisation nun steht im Zentrum der frühromantischen

Reflexion über den Begriff Chaos: «chaotisch, aber in
sich organisiert», so heisst es etwa bei Friedrich Schlegel.
Dies ist auch der zentrale Punkt, der den Unterschied zum
Zustand eines strukturlosen, entropischen Gleichgewichts
deutlich macht. Das passive, entropische Chaos muss aktiv
werden, damit Neues entstehen kann. «In der künftigen Welt
wird alles, wie in der ehemaligen Welt - und doch alles ganz
anders. Die künftige Welt ist das vernünftige Chaos. Das

Chaos, das sich selbst durchdringt.»6

Ein solcherart organisiertes Chaos weist einen so hohen

Grad an Komplexität auf, dass sich dieser nicht mehr mit den

endlichen Gesetzmässigkeiten der reinen Verstandesbegriffe
fassen lässt. So werden Organisation, Kausalität und Entwicklung

auf theoretisch neue Weise interpretiert, Gestaltloses

und Produktives geraten in gegenseitige Nähe - Schelling:
«Die reine Produktivität geht ursprünglich auf Gestaltlosigkeit

[...]. Geht die Produktivität auf Gestaltlosigkeit, so ist

sie, objektiv angesehen, das absolut Gestaltlose.»7 -, Zufälliges

und Prozesshaftes gewinnen an Bedeutung. Im Vordergrund

steht nicht das Vorhandene, stehen nicht Entitäten,
zentral ist vielmehr der Prozess. Dadurch wandelt sich auch

der Harmonie-Begriff: Schlegel spricht von einer «Harmonie
der Widersprüche». Literatur unter den Bedingungen des

Prozesshaften, als dynamisches Bild gesellschaftlichen
Denkens, findet die adäquateste Form in den Fragmentsammlungen

der Frühromantiker, es entstehen Werke wie Novalis'
Blütenstaub oder Friedrich Schlegels Lyceums- und

Athenäums-Fragmente. Denn das Fragment ist nach allen

Seiten hin offen und regt die Reflexion an; Fragmente
erschliessen sich nur demjenigen, der imstande ist, durch

aktive Rezeption die komplexen Querverbindungen zu
entdecken und damit «aktiv romantisches Denken» zu
praktizieren. Friedrich Schlegel betont das intensive «Zusammenhängen

aller Dinge», jedoch nicht im Sinne eines linearen

Fortschreitens, sondern als mosaikartigen, dynamischen
Prozess. Novalis schliesslich verbindet Mannigfaltigkeit mit
dem Begriff der Freiheit: «Je mannigfaltiger die Glieder

(des) Ganzen [...], desto lebhafter wird die absolute Freiheit

empfunden [...]. Die Mannigfaltigkeit bezeugt die Energie,
die Lebhaftigkeit der praktischen Freiheit, die Verknüpfung
die Thätigkeit der theoretischen Freiheit.»8

FRÜHROMANTIK II: FORMLOSIGKEIT ALS
HÖCHSTE FORM

Das romantische Postulat, systematisch und unsystematisch

zugleich zu denken, fordert eine Dualität der Wahrnehmung:

«Es ist gleich tödlich für den Geist, ein System zu
haben und keines zu haben. Er wird sich also entscheiden

müssen, beides zu verbinden.»9 Diese paradoxe Situation im
Denken der Romantik führt zur Erkenntnis eines

unverständlichen Ganzen, dem sich ein vielfach gerichtetes
Denken annähern möchte. Da der Begriff des Ganzen ideell

verstanden wird, lässt sich dieses nie vollständig bestimmen;

es manifestiert sich jedoch in einer unendlichen Zahl an

Annäherungsmöglichkeiten, denn: «die äussersten Grenzen
ins Unendliche (werden) aufeinander gehalten, so dass

immer nur vermittelnde Glieder der Synthesis, nie die letzte

Synthesis selbst produziert werden kann.»10

Auf den Begriff der Zeit bezogen bedeutet dies: «Das

Allgemeine» verkörpert sich in jedem Augenblick. «In jedem
Augenblick, in jeder Erscheinung wirkt das Ganze.»11 Solche

Augenblickserfahrung besitzt eine Dynamik, die Ausdruck
ist für die Bewegung des Zeitfeldes und die die Basis für
die poetische Gestaltung des «Seins» bildet. Für Novalis

ist die Poesie eine Form der Vergegenwärtigung, die «die

Gründungssituation aus dem Schein» holt, im Gegensatz zur
Gründungssituation aus dem «Sein», in der das Subjekt in
sein eigenes Nichts fällt.

Das erkenntnistheoretische Programm der Frühromantik,
worin das Verfahren der approximativen Annäherung an

das Unendliche universalisiert wird, führt in verschiedenen

wissenschaftlichen Disziplinen und künstlerischen Formen

zu einem strukturellen Umbruch. Für der Mathematik
beispielsweise bedeutet dies, dass sie nicht mehr nur als eine

Lehre der Grössen, sondern auch als eine «Form methodischen

Vorgehens» verstanden wird (Novalis). Die mathema-

6. Novalis, Das
Allgemeine Brouillon,
Schriften Bd. 2, Darmstadt

1978, S. 514.

7. Friedrich Wilhelm
Johannes Schelling,
Einleitung zu seinem
Entwurf eines Systems
der Naturphilosophie,
Stuttgart 1988, S. 49.

8. Novalis, Fichte-
Studien, Schriften
Bd. 2, Darmstadt
1978, S. 181.

9. Friedrich Schlegel,
Athenäums-Fragmente,
Stuttgart 1997, S. 82.

10. Friedrich Wilhelm
Johannes Schelling,
Einleitung zu seinem
Entwurf eines Systems
der Naturphilosophie,
Stuttgart 1988, S. 62.

11. Novalis, Fichte-
Studien, Schriften
Bd. 2, Darmstadt 1978,
S. 159.

16/17



Iannis Xenakis

im Jahre 1963

tische Methode ist demnach ein intuitives Verfahren, das

«nicht aus Begriffen schliesst, sondern seine Begriffe cons-

truiert». So kann denn Novalis von einer «Poetik der Mathematik»

sprechen. Und die Philosophie soll gemäss diesem

Programm zu einem «System der mannigfachsten Einheit,
der unendlichen Erweiterung» werden: «Sie enthält nur
Gesetze des Orientierens und gar keinen Inhalt oder dessen

Form, im gewöhnlichen Sinne. - Sie ist weder formal noch
material.»12

Auch in der Kunst baut sich spätestens seit der Mitte
des 19. Jahrhunderts allmählich ein neues Gefühl für die

Raum-Zeit-Dimension und damit ein neues Formverständnis

auf. Der Gedanke über das «absolut Gestaltlose» wird in

Schellings «Philosophie der Kunst» vertieft: «absolute

Formlosigkeit» gilt als «die höchste, die absolute Form», denn
«das Chaos im Absoluten ist nicht blosse Negation der Form,
sondern Formlosigkeit in der höchsten und absoluten Form,
sowie umgekehrt höchste und absolute Form in der
Formlosigkeit»13. Für die Kunst ist zudem «der Begriff der absoluten

Geschiedenheit» von zentraler Wichtigkeit, «da gerade
auf dieser Absonderung der Formen ihre grosse Wirkung
beruht»14.

MODERNE I: VON DER FRÜHROMANTIK
ZUR CHAOSTHEORIE

Die hier skizzierten Gedanken und Visionen der
Frühromantik weisen verblüffende Gemeinsamkeiten mit der in

den letzten zwanzig Jahren vieldiskutierten Chaostheorie
auf. Erstaunlich ist dabei, wie viel Zeit vergehen musste, bis

manche dieser frühromantischen Thesen nicht nur als Visionen

wahrgenommen wurden, sondern sich auch als konkrete,
wissenschaftliche Fakten entfalten konnten. In der Kunst, die
sich seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts immer
weniger mit den festen Formen, dafür immer intensiver mit
Kräften, Energien und Relationen beschäftigt hat, sind die

Auswirkungen der frühromantischen Gedanken schon

früher bemerkbar. Das Verhältnis der künstlerischen Form

zum Unkontrollierten, Ungeordneten, zur Nichtlinearität
wird vermehrt thematisiert und in den Vordergrund gestellt.

Für die Musik als einer in der Zeit wurzelnden Kunst
gewinnt das Zeitmodell, das in der Physik später unter dem

Begriff «irreversible Zeit» gefasst werden sollte, fundamentale

Bedeutung. Es handelt sich dabei um ein offenes und

kreatives Verständnis der Zeit, das sich vom Zeitpfeil-Modell

der klassischen Dynamik unterscheidet. Gemäss dem

Chaostheoretiker Ilya Prigogine wird Zeit zu einem «Mass

der inneren Entwicklung des Systems», womit das Entstehen

neuartiger Strukturen verbunden ist. In der Musik bedeutet
das neue Zeitkonzept eine Brechung der zeitlichen Symmetrie,

die Zeitabschnitte werden also nicht mehr durch die

akzentuierten Zählzeiten, sondern durch irreversible
Prozessfolgen definiert.

Zeit und Form geraten in engen Zusammenhang, und in
den dynamischen Systemen wird Geformtes durch Chaotisches

hervorgebracht. Dabei stellt sich die Frage, «wie» und

«was» geformt wird. Das «Wie» bezieht sich auf die Struktur
und ihre Gesetzmässigkeiten, das «Was» fragt danach, wie

der Begriff des Chaos gedeutet und interpretiert werden soll;
dabei gibt es grundsätzlich zwei Möglichkeiten. Die positive
Interpretation sieht das Chaos als Zustand komplexer
Kreativität, die ihr Ziel in einem ideellen Punkt sieht (die
Konzeption der Frühromantiker); negativ interpretiert dient der

Begriff des Chaos demgegenüber als Symbol für Passivität

und fehlenden Sinn (so etwa das Chaos bei Nietzsche: ohne

Subjekt und Zweck).

MODERNE II: VON DER ANTIKE
ZU XENAKIS

In der Musik des 20. Jahrhunderts existieren beide

Interpretationen. Sie manifestieren sich insbesondere im Verhältnis

zwischen Determiniertem und Undeterminiertem bei der

Gestaltung der Grossform (z.B. durch den Grad an Zufälligkeit).

Zudem lässt sich nach einem weiteren «Wie» fragen:
Wie sich nämlich das Vergangene (im Sinne von Prigogines

12. Novalis, Fichte-
Studien, Schriften
Bd. 2, Darmstadt 1978,
S. 202.

13. Friedrich Wilhelm
Josef Schelling, Texte

zur Philosophie der
Kunst, Stuttgart 1982,
S. 256.

14. Ebd., S. 173



Wassily

Kandinsky:
«Doppelklang»
aus «Punkt und

Linie zu Fläche»

«offener Vergangenheit») auf das Gegenwärtige projizieren
lasse, um Impulse für einen neuen dynamischen Prozess zu

erzeugen. Am Beispiel der kompositorischen Methode von
Iannis Xenakis soll dies kurz erläutert werden.

Als Grieche geht Xenakis von einem anderen

Erfahrungshintergrund aus als seine europäischen Kollegen. Die
griechische Antike prägte seine musikästhetischen Ansätze

ebenso wie seine Kompositionstechnik. In mehreren
Elementen der musikalischen Grammatik wird dies deutlich;

zugleich aber zeigen die Entwicklungen im Werk Xenakis'
auch eine starke Nähe zu jenen Theoremen der
Chaostheorie, deren Ursprüngen wir bereits bei den Frühromantikern

begegnet waren.

1. Xenakis bezieht gegenüber dem polyphonen, linearen

Denken eine kritische Position.15 Er schlägt demgegenüber
ein Klanguniversum vor, das aus Klangmassen, Klangwolken
und Galaxien besteht. Diese Klangwelt wird durch die neuen

Gesetzmässigkeiten charakterisiert; sie regeln beispielsweise
die Dichte, den Grad der Ordnung oder die Geschwindigkeit
der Änderungen. Um sie in den Griff zu bekommen, benutzt
Xenakis die Wahrscheinlichkeitsrechnung, die Basis seiner

stochastischen Musik wird (lineare Polyphonie gilt innerhalb
dieses Rahmens als Sonderfall).

Auf dem Hintergrund der antiken Tradition sowie den

mathematischen Formalisierungen kommt es, erstens, zu

Skalenkonstruktionen, bei denen die antiken Modelle im Licht der

mathematischen Siebtheorie einer neuen Interpretation
unterworfen werden. Zudem führt die Einführung des Glissan-

dos, zweitens, zu einer Revolutionierung der Tonordnung,
denn dieses wird zum Mass von Dauer und Geschwindigkeit;
der auf einer bestimmten Tonhöhe verharrende Ton wird

zum Sonderfall einer Glissando-Kurve. Musik wird so zu

einem Prozess des ständigen Übergangs und hat sich des

Charakters einer durch einen Zeitpfeil gesteuerten, linearen

Entwicklung entledigt. Die Rhythmik schliesslich, drittens,
ist zwar periodisch, kann durch die Überschichtung verschiedener

Periodizitäten jedoch aperiodisch wirken. Charakteris¬

tisch für Xenakis' Komponieren ist zudem das Gestalten von
kontrastierenden, in sich organisierten Klangmassen und

Klangblöcken, die getrennt oder als Überlappungen funktionieren.

Die Überlagerung der Blöcke führt zu (gewollter)
Unschärfe im formalen Bereich.16

2. Vor dem Hintergrund der Erfahrungen mit der griechischen

Antike (z.B. Aristoxenos) betont Xenakis die Notwendigkeit

einer Kritik des diatonischen Systems. Er stellt die

postmittelalterliche, tonale Konstruktion den viel
komplizierteren und reicheren Systemen der griechischen Antike
und der prächristlichen Musik (vor allem des Byzantiniums)

entgegen. Die Musik der vorchristlichen Jahrhunderte
basierte nicht auf Skalen oder Oktavmodi, sondern auf
Tetrachorden und sogenannten «Systemen», also Kombinationen

von mehreren Tetrachorden. Die Differenziertheit ihrer
Struktur ist Folge eines sukzessiven Ineinanderfliessens

bestimmter Elemente, die deutlich hierarchisiert sind. So

lässt sich der Ganzton in verschiedene Grössen teilen, in
den Halbton (1/2), in die minimale chromatische Diesis (1/3)
bzw. in die minimale enharmonische Diesis (1/4). Deren
Positionen innerhalb eines Quartraumes, eines Tetrachordes

also, determinieren dessen Art, das Terachord ist dann je
nach Auffüllung als enharmonisch, chromatisch oder diatonisch

anzusprechen.

Die erwähnte Hierarchie nun wird bei Aristoxenos
durch die «Algorithmen des Übergangs» (Metabole)

ergänzt; sie betreffen die Übergänge von einem System

zum anderen, von einem Modus zum anderen, usw. Im
tonalen Organisationsmodell beispielsweise sind nur zwei

Metabole vorhanden:Transposition und Modulation.
Xenakis hingegen bringt den Begriff der Metabole in einen

differenzierenderen Zusammenhang mit der mathematischen

Siebtheorie.

3. Das Interesse von Xenakis an Aristoxenos' Texten hängt

eng mit seinen kritischen Reflexionen über die linear gestaltete

Zeit in der europäischen Musik zusammen. So stellt er

15. Vgl. Gravesaner-
Blätter Nr. 1 und Nr. 6.

16. Ähnliche Prinzipien
hat übrigens auch
Wassily Kandinsky
vertreten: «Eine
Komposition kann aus
mehreren kontrastierenden

Blöcken bestehen.

Die Kontraste
dürfen disharmonischen

Charakter
tragen. Trotzdem erreicht
man bei richtiger
Anwendung der Kontraste

den Eindruck der
idealen Harmonie des
Ganzen.» (Wassily
Kandinsky, Punkt, linia,
Plaszczyzna, Warschau
1986; Übersetzung der
Autorin).

18/19



Iannis Xenakis:

Synopsis des

Anfangs von

«Persephassa»

aus:

Musik-Konzepte,
Band 54/55, S. 107

J. ; 60
© © © ©

Tutti o |° O |° 1 ° 1

0 II 1 Ii Ii 1

MiJ* -JJJJ

J Spieler A, J —

«1=120 ©

Î».

pp-=zfffr

Tutti

2 Takte

4 Takte

3 Takte

l.TEIL
Anfang:
Wirbel (jehr lang)

Fortsetzung:
a) Klangpunkte

1) Punkte

_ I " iJJii
U *

DD 1-2-» S i-QD

erste rhythmische
Gestalt

1-2-3] 1-2-1-4-g]

2) Punkte und kurze Wirbel

(Übergang)

Si JJ jj- JJ*J JStJ J/JJ
D

;
£
0
1

C

r
PPP<P>PP jvp<P>pp PP~=ZPZ=°~PP

B

2 É C

JD

E

3 £ F

jjff
St~ Si - JJJ J

m H H in*
s
p

JVC
s s
PVPP

s
PP~*Z

*
:p

T~
o s

p
s
p

S
pp-a

T~
o
PZ=~PP

s
p

b) Rhythmische Gestalten

(und Wirbel:
lang-sehr lang-
(später kurz])

Übergang zu periodischer

Bewegung

dem von ihm eingeführten Begriff einer «ausserzeitlichen

Architektur» (auch «ausserzeitliche Kategorie», «hors-temps»)

denjenigen der «Zeitkategorie» entgegen; so gilt eine Tonskala

als «ausserzeitliche Kategorie», ein bestimmtes Ereignis
hingegen gehört einer «Zeitkategorie» an. Weiter heisst es

bei Xenakis: «Um die universale Vergangenheit und Gegenwart

verstehen und die Zukunft vorbereiten zu können, ist es

wichtig, den Unterschied zwischen den Strukturen, Architekturen,

Klangorganismen einerseits und ihren zeitlichen
Manifestationen andererseits zu verstehen. [...] Die Zeit kann

man sich als eine leere, schwarze Tafel vorstellen. Auf dieser

Tafel kann man verschiedene Symbole, Relationen, abstrakte

Organismen und Architekturen darstellen. Das bewusste

Erlebnis entsteht als Resultat eines Zusammenstossens der
ausserhalb der Zeit liegenden Organismen-Architekturen
mit der Augenblicks-Realität.»17

In diesem Zusammenhang mag es bedeutungsvoll sein, das

griechische Wort «eonta» und dessen Implikationen zu er¬

wähnen, zumal das Wort auch als Titel einer von Xenakis'

Kompositionen fungiert. Den Begriff «eonta» benutzten die

Griechen nicht nur als Umschreibung des Gegenwärtigen,
sondern auch des Vergangenen und Zukünftigen. «Beide sind

eine Weise des Anwesenden, nämlich des ungegenwärtig
Anwesenden. Das gegenwärtig Anwesende nennen die Griechen

verdeutlichend auch <ta pareonta>; para bedeutet <bei>, nämlich

beigekommen in die Unverborgenheit. Aus dieser

Erläuterung von eonta ergibt sich, dass auch innerhalb der griechischen

Erfahrung das Anwesende zweideutig bleibt.»18

Xenakis stellt die Modelle der traditionellen Zeit- und

Rhythmusordnungen demnach auf verschiedene Weise in

Frage. Die Zeit erscheint in seiner Musik nicht als Abfolge
regelmässiger Zeitwerte, sondern sie gerät in Fluss, wird zum
Prozess.

4. Im Gegensatz zu einigen Komponisten seiner Zeit, zum

Beispiel zu John Cage, vertritt Xenakis keine Ideologie der



Vergleichgültigung des Subjekts. Dies manifestiert sich

beispielsweise im formalen Bereich, in einer «ausgewogenen»
Balance zwischen Determiniertem und Undeterminiertem,
wobei sich letzteres als Willkür der Intuition (des Komponisten)

manifestieren kann. So kommt es beispielsweise zu

gänzlich unerwartetem Auftreten neuer Elemente innerhalb
der jeweiligen Strukturen. Dieses Einführen eines Elements

neuer Qualität in den Klangverlauf - etwa eines stationären
Tones inmitten von Glissandobündeln - wird aus der

Perspektive des chaotischen Systems als kritischer Punkt
empfunden. Das neue Ereignis kann dabei zu unerwarteter
Veränderung der Gesamtstruktur führen, sie gleichsam zum
Umstürzen bringen. Das gleiche gilt für komplexe
Klangmassen und ihrer gegenseitige Beeinflussung - so beispielsweise

in Pithoprakta (Partitur S. 44).

Ein anderer kritischer Punkt ergibt sich bei der Häufung
kurzer Abschnitte unterschiedlichen Charakters, oft verbunden

mit abnehmender Dichte (Pithoprakta, S. 16). Es bilden
sich «Inseln», die gerade durch ihre Verschiedenheit - wegen
der geringeren Dichte nun besser bemerkbar - Aufmerksamkeit

erwecken. Ein Einblick in das «Innenleben» der

Klangmasse wird ermöglicht, der individuelle Augenblick
ins Blickfeld gerückt. Zugleich wird die Vorhersehbarkeit
der Weiterführung eingeschränkt oder verunmöglicht,
was immer neue, überraschende Formbildungen erlaubt

(Pithoprakta, S. 16).

Überraschendes und Unfassbares kann sich also nach

und nach ins Durchschaubare verwandeln, so etwa auch in
Persephassa (1969) für sechs Schlagzeuger. Der Anfang
erklingt im Tutti, allmählich werden die Schlagfolgen der

Spieler komplexer, das Gesamtbild unschärfer, bis schliesslich

alle Spieler wieder in den komplexen Strukturen
zusammenfinden. Kaum zufällig wird man dabei an einen zentralen

Punkt der Chaostheorie erinnert: «Unabhängig davon, wie

nah sich zwei aperiodische Lösungen kommen, sie werden

sich schliesslich wieder voneinander entfernen.»19

Eine ähnliche Wirkung erlebt man bei Glissando-Stellen

in manchen von Xenakis' Orchesterstücken: Aus der Masse

individuell von verschiedenen Instrumenten «willkürlich»
realisierten Glissandi lösen sich immer wieder in die gleiche

Richtung fortschreitende, gleitende Glissando-Bündel. Diese

Stellen empfindet man gleichsam als Sonderfälle, sie wirken
zudem wie Kristallisationspunkte. Die Empfindung der

freien, sich selbst von innen konstituierenden Form wird
erst durch das kurzweilige «Umkippen» in klar empfundene

Gesetzmässigkeit möglich. Das Risiko, sich auf Chaotisches

einzulassen, wird somit einkalkuliert, und die aus diesem

Risikozustand entstehende Synchronität wird zum
Sonderfall.

Georg Lukàcs: «Wenn in einem Werk nur das Chaos ist,

wird selbst das Chaos schwach und kraftlos, weil es nur
roh vorhanden ist, nur empirisch, suchend, unveränderlich,
ohne Bewegung Nur im Geformten fühlt man die

Metaphysik der Formlosigkeit: man fühlt, dass das Chaos

Weltprinzip ist.»20

17. Iannis Xenakis, Auf
dem Weg zur Meta-
musik, Res Facta,
Warschau 1978
(Übersetzung der Autorin).

18. Martin Heidegger,
Holzwege, Frankfurt
1963, S. 319 f.

19. Otto Loistl und Iro
Betz, Chaostheorie.
Zur Theorie nichtlinearer

dynamischer Systeme,

Oldenburg 1993,
S. 39.

20. Georg Lukàcs, Die
Seele und die Formen,
Berlin 1911, S. 317.

2 0/2 1


	Die Notwendigkeit, ein System zu haben und zugleich keines : Form als Prozess bei den Frühromantikern und bei Iannis Xenakis

