
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1999)

Heft: 60

Artikel: Musik als "Gefahr" für das Hören : Gespräch mit Helmut Lachenmann

Autor: Ryan, David / Lachenmann, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927997

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSIK ALS «GEFAHR» FÜR DAS HÖREN von
Gespräch mit Helmut Lachenmann

Was ist Ihnen vom politischen und musikalischen Vorbild

Luigi Nonos, dessen Schüler Sie in den späten fünfziger
Jahren waren, geblieben?

Die Probleme und Gefahren und die unmenschliche

Rückseite (und geistfeindliche Vorderseite), die den Kapitalismus

- in welch zahmer Maske auch immer - charakterisieren,

sind durch die weltweite Entlarvung und Ächtung
seiner bislang real existierenden Formen in unserer Zeit
keineswegs beseitigt oder unaktuell geworden. Als Künstler
habe ich nicht den geringsten Einfluss auf das politische
Geschehen, aber ich habe die Möglichkeit - und die Pflicht

-Jener Geistfeindlichkeit entgegenzuwirken und zur
Sensibilisierung und zur Hellhörigkeit gegenüber jenen billigen
Magien, von denen unsere kulturellen Landschaften

vergiftet sind, beizutragen - beizutragen durch Kunst, d.h. durch

Angebote von ästhetischen Abenteuern, die unsere Erlebnisfähigkeit

nicht bloss auf «interessante» Weise unterhalten
oder unsere Empfindungsfähigkeit angenehm wärmen,
sondern die uns tief berühren dadurch, dass sie das Hören
immer wieder auf andere Weise provozieren, d.h. dessen

Standardisierungen aufbrechen, unsere Erlebnisfähigkeit
erweitern, in diesem Sinne Freiheit praktizieren und dabei

die Idee von Musik ständig erneuern.
Nichts anderes hat Luigi Nono gemacht, und die politische

Bedeutung seiner Musik liegt nicht in der ideologischen
Botschaft des überzeugten Marxisten und Kommunisten,

sowenig die transzendente Kraft der B achschen Musik sich

einfach durch ihre protestantische Provenienz erklären lässt.

Und Cori di Didone ist nicht weniger «engagierte Musik» als

II canto sospeso. Insofern waren die politischen Aktivitäten
und Äusserungen des Kommunisten Nono oft eher ein

Hindernis für die wahre politische, d.h. existenzielle, zeitlose

Botschaft seiner Musik.

Hans Werner Henze hat Ihr Werk und dasjenige einiger Ihrer
Zeitgenossen - viele haben es damals als Angriffempfunden -
als «Musica Negativa» bezeichnet; was halten Sie von einer

solchen Bezeichnung?

Musica Negativa steht für eine kompositorische Philosophie,

welche den subversiven Aspekt quasi manieristisch

instrumentalisiert, so dass ihr kreativer Ansatz seiner

Impulse aus dem wie auch immer zerstörerischen Umgang mit
unseren vertrauten musikalischen Mitteln bezieht. Es gab

und gibt immer noch Komponisten, die in diesem Sinne das

«Épatez le bourgeois» zum musikalischen Kochrezept
verniedlicht haben, «Diplom-Surrealisten» (wie Peter Sloterdijk
sagt), die sich törichterweise auf Adorno berufen - und noch

törichter: auf Cage. Ich will damit nichts zu tun haben,

obwohl ich zumindest den Überdruss an den versteinerten
Formen bürgerlicher Musikrezeption teile. Diese werden
aber nicht dadurch überwunden, dass man sie im Namen

einer Musica Negativa schockhaft entfremdet oder
surrealistischen Spass damit treibt, vielmehr müssen sie sich im

Blick auf neue Horizonte von selbst ausser Kraft setzen: Ein

Prozess, der mehr Schocks bewirkt als jedes ad hoc
inszenierte Schockierungsmanöver. Genau diese Dialektik - der

standardisierte Schönheitsbegriff zerbricht von selbst im

Blick auf neue emphatische Visionen des Schönen - habe ich
bei Nono studiert.

Ein wichtiger Teil Ihrer kompositorischen Arbeit war die

Entwicklung einer «musique concrète instrumentale»; wurde

dieses Interesse von IhrerArbeit mit elektronischen Techniken

Mitte der sechziger Jahre angeregt oder ging es Ihnen mehr

um eine analytische Untersuchung der physikalischen
Eigenschaften verschiedener Arten von Klangerzeugung bei

traditionellen akustischen Instrumenten?

Die Idee einer «musique concrète instrumentale» - Klang
als Nachricht seiner mechanischen Hervorbringung und so

als energetische Erfahrung - hat das kompositorische
Material meiner Werke zwischen 1968 (temA) und 1976

(Accanto) geprägt, und bis heute gehört dieser Aspekt zu

meinem kompositorischen Denken. Er bedeutet zwar
weithin instrumentaltechnische Verfremdung, der Ton als

gestrichener, gepresster, geschlagener, gerissener, als

erstickter, als geriebener, als perforierter, etc. Zugleich muss



Helmut
Lachenmann

zur Zeit seines

Studiums bei

Luigi Nono

er sich aber am vertrauten philharmonischen Ton bewähren,

der in solchem Kontext jegliche Vertrautheit verliert und

noch einmal völlig neu beleuchtet, gar «unbekannt» wird.
Eine solche Perspektive erfordert eine veränderte
Kompositionstechnik, bei welcher die klassischen Grundparameter
Tonhöhe, Dauer, Farbe, Lautstärke und ihre Derivate nur
noch als untergeordnete Aspekte der Kategorie des Energetischen

eine Rolle spielen.

Sie untersuchen also das «Wesenhafte» am Mechanischen

eines bestimmten Instrumentes und leiten daraus ein bestimmtes

Klangspektrum ab

Nun, eine fortissimo angerissene leere C-Saite des Cellos

ist nicht ein konsonantes oder dissonantes oder ein sonstwie

intervallisch funktionierendes Element, sondern ein explosives,

physikalisch gesteuertes «Naturereignis». Um einen

solchen Aspekt zu entwickeln, muss eine Praxis der

klangtechnischen «Dekonstruktion» entwickelt werden, die

ihrerseits zu unerwarteten Möglichkeiten führt. Und
entscheidend ist nicht die botanische Entdeckerfreude an

ungewohnten Klängen, sondern die damit ermöglichte
Neuorientierung des Hörens. Das eben erwähnte Cello-Pizzikato

ist ja keineswegs etwas Ungewohntes, aber es erweist

sich im so veränderten Kontext dennoch plötzlich als etwas

Unbekanntes.

Übrigens: Das Vertraute in neuem Lichte neu erleben -
das war nur möglich am traditionellen Instrumentarium. Die

Elektronik konnte dabei wenig nützen, denn deren Klang-

Helmut
Lachenmann:

«Pression»,
T. 128-141

l«$nol

4-
' 3

1 è \

1 h
n

H' rn *ir$h^3L-r J

mo'colo
* £...i tf

Vs
_

L?j 1-7 1 é J
M

ÏXÎEÄÄ. — — »« F- "«*
näh«' xur Bogrn»pitzv lund umg«kehrt)

Hk
ho»to» Schlag

1 ailf link«m F-Loeh brginnmd

> zum r«chtrm F. Loch '

MV")

«»ou».
PPP

f

J kaum BogmiMck

A ifr 1 p 'croc« v
>

mit Bog«nhaar ont«» àm Sort«« Unk« »chlägt aut Corpu«,
auf Corpu» »chor>«n 1 Mi» vom Grittb»«rt. dann Schor»*n

mit g«*chlOM«n«f Fing«rHSch«

•) «n dtr Auf»chiog»t»«» ou»
|Mch mit Scha»*n b«gk>n»n

k«m tchn«ll«r»» Zntmon, nur «ng*r« Notation!

14/15



reichtum bleibt gefangen in der Begrenztheit eines

Lautsprechers bzw. dessen schwingender Membrane: er ist mit all

seinem unübersehbaren Klangreichtum «ungefährlich»,
oxydiert schnell zu exotischer, surrealistischer, expressionistischer

Idylle.

Gibt es Verbindungen zu Aspekten der freien Improvisation
in ihrer virtuosesten Form?

Mit freier Improvisation hat es auch nicht viel zu tun,
obwohl man dort immer wieder auf unerwartete Fascinosa

stösst, die allerdings mehr oder weniger spontan entdeckt
und ebenso spontan wieder vergessen werden und die,

kompositorisch nicht weiter in den Griff genommen, sozusagen
nichts von ihrer formalen, expressiven oder gar transzendenten

Funktion im Gesamtzusammenhang wissen.

Die Faszination des blossen Effekts ist letztlich nichts, sie

ist ersetzbar, denn jeder kann hinterm Steg mit dem Bogen

kratzen, vielmehr bezieht jeder Klang, jedes Geräusch,
verfremdet oder unverfremdet, vertraut oder ungewohnt, seine

einmalige musikalische Bedeutung vom auskonstruierten

Kontext, lebt von seiner Architektur, seiner besonderen

Hierarchie und den darin organisierten Prozessen und
Transformationen: das erwähnte Cello-Pizzicato als verwandelter

Paukenschlag. Hier hat Improvisation keinen Platz.

Waren Sie interessiert an den erweiterten Techniken, die von
der amerikanischen Avantgarde seit den frühen fünfziger
Jahren entwickelt worden sind, zumal von Cage, aber auch

von Christian Wolffoder Earle Brown? Gab es relevante

Berührungspunkte zu jenen indeterminierten «Architekturen»

(sofern man den Widerspruch gelten lassen will)?
Ich war von jeher tief beeindruckt von Cage und schätze

Christian Wolff ebenso wie Earle Brown. Allen dreien

bin ich oft begegnet, Cage schon 1954 in Donaueschingen
bei der legendären Matinée mit David Tudor, Christian Wolff
1972 in Darmstadt, Earle Brown in Darmstadt und vielen

Konzerten überall, und 1990 hat Cage noch in seiner

New Yorker Wohnung für mich gekocht... Die «Angstlosig-
keit» bzw. Unbefangenheit dieser Komponisten gegenüber
dem ungewohnten Klang (und ebenso gegenüber dem

Gewohnten!!) hat mich ganz bestimmt bei meinem Suchen

ermutigt. Aber direkte Einflüsse gibt es nicht, kann es nicht

geben. Als Schüler von Luigi Nono war meine ästhetische

Welt diametral entgegengesetzt. Bei «meinen» Geräuschen

ist und war die «Angst», d.h. die Spannung zwischen
philharmonischen Tabus und exterritorialen Ausbrüchen nicht

vergessen, sondern nicht zuletzt gerade aus der kompositorischen

Reflexion dieser Spannung ergab sich die expressive

Kraft meiner Musik.

In der Tat liegt ein zentrales Unterscheidungsmerkmal zur
amerikanischen Avantgarde in derArt und Weise, wie Sie an
das Phänomen Klang herangehen. Während die New Yorker

Komponisten - zumindest rhetorisch - postulieren, «ein Klang
ist ein Klang», beschäftigt sich Ihre Musik viel stärker mit der

Dialektik zwischen traditioneller musikalischer «Figur», deren

möglicher Dekonstruktion und dem Rohzustand eines

Klanges.

Mich fasziniert und beschäftigt Klang als vom Geist
artikuliertes und beherrschtes «Naturereignis». Zugleich
begegne ich den Klängen in unserer kulturellen Praxis fast

immer in einer durch Tradition und Gesellschaft domestizierten

Gestalt. Also muss diese aufgebrochen werden, um
wieder den unmittelbaren Kern, seine Schwingung in Raum

und Zeit freizulegen. Das bedeutet Verfremdung für den, der

sich an den gesellschaftlichen Kodex klammert, es bedeutet

aber ebenso Öffnung, Befreiung. Und als solches muss es

Helmut
Lachenmann:

«Allegro

sostenuto»,
T. 371-373

sich im Werk rechtfertigen. Verfremdung um ihrer selbst

willen bedeutet surrealistischer, exotischer, expressionistischer

Manierismus. Solchen Spass verachte ich. Ich mache

Ernst. Das macht mir mehr Spass.

In Ihren Anmerkungen zum Klarinettenstück «Dal Niente»

umschreiben Sie den musikalischen Prozess als «ein expressives

Kraftspiel, dessen Schauplatz kontinuierlich vom
<Konkreten> ins <Abstrakte> fliesst». Bei anderer Gelegenheit
haben Sie betont, jede Bildung expressiver Gesten sei zu
«blockieren». Ist auch Ausdruck zuerst zu dekonstruieren,

bevor er neu geformt werden kann?

Ausdruck wird weder durch Konstruktion noch durch
Dekonstruktion und schon gar nicht durch Arrangement seiner

vertrauten Signale geschaffen oder gesteuert. Ausdruck
entsteht auf der Rückseite dessen, was der Komponist arbeitet.

Für mich heisst Komponieren: immer wieder anders

Dekonstruieren, zugleich neue Kontexte für die so

freigesetzten Elemente konstruieren, stipulieren, und das so

gewonnene Klangmaterial neu, d.h. auf meine Weise beleuchten.

Das bedeutet Zerstörung, Entleerung, Zersetzung für
den präformierten Ausdruck, von dem kein Klang a priori
frei ist. Aber bei diesem Prozess bildet sich erneut eine

expressive Energie, die ich nicht steuern kann bzw. nicht

steuern sollte, um seine einmalige Authentizität zu wahren.

Diese expressive Energie strahlt in erster Linie so etwas aus

wie «kreative Heiterkeit», sogar Freiheit. Alle sonstigen
Ausdruckschiffren beziehen ihre Glaubwürdigkeit von dort.

Der höchste Grad von Ausdruck in der Musik des

«Expressionisten» Alban Berg in seinen Partituren lautet bekanntlich:

«audruckslos»...

Wie nützlich ist dieser Gedanke des «Blockierens» während
des Kompositionsprozesses - interessiert Sie dies überhaupt
noch?

Früher meinte ich Ausdruck «verweigern» zu sollen.

Heute sehe ich, dass dies ganz von selbst geschieht, wenn die

Klangvisionen bzw. musikalischen Strukturen, auf die das

Komponieren sich richtet, in ihrer Authentizität stark genug
sind. Nono hat nie Ausdruck blockiert. Aber er hat ihn

evoziert und zugleich aufgebrochen und so gereinigt. Pathos,

Gewalt, Zartheit, Innigkeit: alles wirkt bei ihm wie neugeboren.

Negation und Selektion ergaben sich quasi traum-
wandlerisch.



Bestimmte Stücke würden dazu aufrufen, «anders» zuzuhören;

ein solcher Aufruf, so bemerkten Sie einst in bezug auf
das Cellostück Pression, bedeute, «sich selbst zu erfahren».

Was genau verstehen Sie darunter?

Das ist verbal schwer zu beschreiben. Aber jeder, der sich

einer echten Herausforderung stellt, sei es bei einer

Bergbesteigung, bei der Durchquerung einer Wüste, bei einer

geistigen oder sportlichen Höchstleistung, jeder der sich wie

auch immer einer existenziellen Grenzsituation aussetzt, ins

Ungewohnte, ins Unvertraute vordringt, jeder, der «über

seinen Schatten springen musste», weiss, was es heisst: sich

selbst erfahren. Dort, wo unser Hören wirklich herausgefordert

(«provoziert») wird, durch die ungewohnten, gleichwohl

emphatisch geladenen Kategorien, die ein Kunstwerk

bestimmen - und seien es, wie z.B. in Pression, «nur» die

radikal abgewandelten, den eingebürgerten Musikbegriff
sabotierenden Druckverhältnisse des wie auch immer die

Saiten oder andere Instrumententeile traktierenden Bogens,

dem sich das brutal perforierte Pressgeräusch auf den Saiten

hinter dem Steg ebenso unterordnen wie der vertraute,

warme unisono-Klang des Tones des auf zwei Saiten. In
solchen Grenz- oder gar «Krisen»-Situationen fängt unser

Hören an, sich selbst und die eigenen spontanen Reaktionen

zu beobachten, sich seiner so irritierten Wertvorstellungen zu

erinnern. Darüber hinaus wird der so in Bewegung geratene

Geist an seine Unfreiheit als gesellschaftlich verwalteter und

zugleich an seine Fähigkeit erinnert, diese zu überwinden,

über die Wahrnehmung des Akustischen hinaus die
Gesamtsituation zu verstehen, in der solche «Provokation» sich

ereignet und auf die sie reagiert. In einer Zeit der bequem

verfügbaren Magie per Knopfdruck sollte neue Musik
grundsätzlich so etwas wie «Gefahr» für das Hören bedeuten.

In welcher Hinsicht?

Am Ende eines gehörten Werks sollte der Hörer ein anderer

sein als zuvor. Und dies gilt natürlich vor allem erst einmal

für den Komponisten selbst. Schönberg, Berg, Webern,

Varèse, aber auch Stockhausen, Cage, Nono haben dies

beispielhaft praktiziert.

Ausserordentlich fasziniert bin ich von Ihrem monumentalen

Werk «Ausklang» von 1984/85, das mit vielfältigen Resonanzen

des Klaviers und des Orchesters spielt und ein Gefühl von

Zerfall hervorruft. Es scheint darum zu gehen, dass, nach dem

Gesetz der Schwerkraft, jeder Klang in die Stille fällt. Das

Orchester hat dabei die Funktion, die Klavierpedale zu

erweitern: Es fängt die verschiedenen Resonanzen auf, bevor sie

verklingen. Dies führt zu einem unerhört dramatischen

Effekt.
Die «Dramatik», wenn sie diese Bezeichnung verdient,

verdankt sich keiner äusserlichen Inszenierung - als solche

wäre sie nicht lange wirksam -, sondern einer inneren
prozessualen Logik des Klangmaterials: z.B. die quasi subkutane

Mutation der ppp-Tupfer des Solo-Instruments im tonlosen

Abschnitt bis hin zum /orftTsimo-C-Dur-Klang des vollen

Orchesters, oder darnach die Transformation des perforierten

Klangs bis hin zu resultierenden Wirbeln und zu prestis-

simo-Bewegungen, gar zu absurden glissando-Patterns, etc.,

etc. Form ist für mich ein in die Zeit zu projizierender

Aspekt von Klang; Form sozusagen als «Arpeggio» einer

statisch und/oder dynamischen Klangsituation. Ich erinnere

an meinen uralten, aber immer noch aktuellen Aufsatz

Klangtypen der Neuen Musik: Musik als Abtastprozess eines

seinerseits dynamisch bewegten strukturellen Zustands. Es

ist nicht die inszenierte Dramatik eines Theaterstücks,

sondern diejenige eines «imaginären Naturereignisses»,

insofern bei aller Logik immer doch unberechenbar.

Vorbilder sind vermutlich die Gruppen von Stockhausen,

vielleicht auch Alban Bergs Drei Orchesterstücke, und ganz

bestimmt die Durchführungsteile in den Sonatenformen

Beethovens.

Welche Beziehungen verbinden die beiden Werke «Ausklang»

und «Allegro sostenuto» für Klarinette/Bassklarinette, Violoncello

und Klavier von 1987/88? Zu denken ist zumal an

Aspekte des Zerfalls, der instrumentalen Homogenität und

auch des Verhältnisses von Klang und Stille.

Allegro sostenuto ist die jüngere Schwester von Ausklang,

eher komplizierter, roher und zugleich feiner, «sensibler»

und zugleich «brutaler». Die Resonanz-Subtraktionen lassen

sich mit drei so präzis ineinander verzahnten Instrumenten

im Kammermusikbereich viel differenzierter abstufen als mit

einem Orchesterapparat, zugleich aber lassen sich z.B. die

vorhin genannten Perforationen viel radikaler ausweiten. Im

vorletzten Abschnitt wird schliesslich das Klavier «angezündet»:

Der Friktions-Gestus, mit dem in meiner Oper die

Streichhölzer entzündet werden, das «Ritsch» über alle

Saiten, wird bereits mit aller - gewiss streng kontrollierter -



Gewaltsamkeit vorweggenommen. Allegro sostenuto ist

kapriziöser und «bösartiger», Ausklang ist - bei allem virtuosen

Temperament - ernster und strahlender.

In beiden Werken sei, so meinten einige Kritiker, eine Rückkehr

zur Tonalität angedeutet. Tatsächlich gibt es Abstufungen,

die von klaren Tonhöhen, sogar Dreiklängen, bis zum
Geräusch reichen und dadurch auf die Funktionalität
bestimmter Klangkörper verweisen. Ist diese zunehmende

Präsenz tonaler Mittel im Sinne einer kontinuierlichen

Entwicklung zu verstehen oder bedeutet sie ein Abrücken von

ästhetischen Positionen früherer Werke?

Mit Tonalität haben beide Stücke nicht viel mehr zu tun
als etwa die seriellen - atonalen - Werke der fünfziger oder

gar die Musik Ligetis der sechziger Jahre. Wohl aber hat die

«Konsonanz» als «künstliches» Naturton-Produkt neben

dem Geräusch die gleiche objekthafte Präsenz. Der Hörer
klammert sich vermutlich an solche vertrauten Wohlklänge,
die ein atonaler Akademismus gern ausklammern möchte.

Er merkt dabei oft nicht, dass im hier geschaffenen Kontext
auch das tonlose, das gepresste Geräusch, das dissonante

Ereignis ebenso Variante von Wohlklang, also seinerseits

eine Konsonanz neuer Art geworden ist. Diese Klangpraxis
hat sich sicher in meinen frühen Klavierstücken Echo

Andante und Wiegenmusik vorbereitet, aber auch in Air,
Kontrakadenz, Harmonika, in Salut für Caudwell und anderen

frühen Arbeiten trifft man auf solche «dialektische

Atonalität».

«... zwei Gefühle Musik mit Leonardo» (1992) ist als

eine «mediterrane Klang-Landschaft» bezeichnet worden.

Offenbar waren visuelle Anregungen richtungsweisend,

gerade auch in Bezug auf Leonardo da Vinci. Lässt sich

dies auch aufandere Werke übertragen? Haben die

bildenden Künste Auswirkungen auf Ihre Kompositionen
gezeitigt?

Der visuelle Impetus in zwei Gefühle ist nicht
stärker als etwa in Air oder Kontrakadenz oder Gran Torso

oder in anderen Werken. Mein Komponieren zielt prinzipiell
auf die Organisation eines «Klang-Spektakels» mit allen

möglichen Varianten. Natürlich erlaubt die Einbeziehung des

Leonardo-Textes im Unterschied zu meinen früheren
Werken die innere Vorstellung von Naturschauspielen, die

das Hören bildhaft machen, vielleicht in diesem Sinne

erleichtern. Das gilt vermutlich auch für die Musik zu meiner

Oper Das Mädchen mit den Schwefelhölzern, wo die
«klirrende» Kälte, das Zittern des frierenden Kindes, die

Pantoffel auf der Strasse, der «Doppler-Effekt» des auf der
Strasse vorüberrasenden Verkehrs, die Schwefelhölzchen,

etc., gleichsam visuelle Hörhilfen zu geben scheinen. Aber
letztlich soll - ich deutete es schon an - das unmittelbare

Klanggeschehen selbst zum sich selbst genügenden
«Naturschauspiel» werden: bewegte, statische, sich

transformierende, transzendierende Klang-Landschaften; und mehr

noch: Klangentstehungs-Landschaften.

Und die visuellen Aspekte einer Aufführung selbst - ziehen

Sie diese in Betracht?

Das Musizieren (ein altmodisches Wort vielleicht) wird
selbst - mehr noch als in manchen anderen Werken - zum
instrumentalen Schauspiel, welches allerdings von mir
prinzipiell nicht mehr beeinflusst wird, als es der musikalisch

kontrollierte Zusammenhang erfordert. Der vorsichtig an

seinem Rand im Kreis angetriebene («angewärmte»)
japanische Tempelgong (Döbachi), der quasi unmerklich seinen

wundervoll satten Klang - man weiss nicht woher - aus dem

Nichts kommend in den Raum abstrahlt: man sieht/ahnt/

imaginiert den Klang, bevor man ihn hören kann. Den
Begriff «instrumentales Theater», wie er für Werke von Ligeti,
Kagel, Schnebel und spätere Stockhausenwerke gelten mag,
lehne ich für meine Musik ab, denn er hat zu viele surrealistische,

das heisst letztlich regressive Aspekte.

Trotz Ihrer Emphase aufStruktur und Logik, die eine Art
architektonischen Rahmen für die Klangereignisse abgeben,

sprechen Sie in oft poetischer, bisweilen auch ausweichender

Art über die musikalischen Prozesse: Welches ist die Rolle der

Intuition während des Komponierens?

Alles, was der Komponist tut, selbst seine intellektuellste

Anstrengung, ist letztlich intuitiv. Ich mag über diesen

Aspekt nicht so gerne sprechen. Woran ich glaube, ist, dass in

dem Masse, wie meine intellektuelle Spekulation den

rational erfassbaren Bereich des Komponierens beherrscht,
also wie sich die besonderen Klang-Kategorien und die

damit verbundenen Hierarchien präzisieren - denn jedes

Werk braucht seine eigenen unverwechselbaren, nicht
transferierbaren Kategorien -, dass im gleichen Masse die Intuition

erst lebendig und zu einer kreativen Autorität wird. Die
Intuition kann, sie muss den rationalen Ansatz, so

unverzichtbar dieser ist, noch einmal total durchkreuzen. Sie ist

unverzichtbar, und wehe, wenn ein Komponist lediglich
seiner Ratio vertraut (denn diese ist zugleich befreiend und

begrenzend, so wie eine bemannte Rakete für ihre Besatzung

Weg ins All und zugleich eine Art Gefängnis ist). Um
mich selbst zu zitieren: ein Komponist, der genau weiss, was

er will, der will doch nur, was er weiss - und das ist so oder

so zu wenig. Dennoch: Intuition ersetzt nicht das kompositorische,

konstruktivistische Denken. Und sie ist nicht
dasselbe wie «Instinkt». Über letzteren, der letztlich alles

noch einmal aus dem Unbewussten kontrolliert, lässt sich

schon gar nicht reden. Wer ihn nicht hat, nicht ihm gehorcht,
ist sowieso verloren.



18/19


	Musik als "Gefahr" für das Hören : Gespräch mit Helmut Lachenmann

