Zeitschrift: Dissonanz
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (1999)

Heft: 60

Artikel: Andere Mdglichkeiten des Horens
Autor: Nono, Luigi / Maller, Patrick

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927996

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDERE MOGLICHKEITEN DES HORENS o

Musik ist nicht nur Komposition. Sie ist nicht Handwerk,
sie ist nicht Metier. Musik ist Denken. Alle grossen Autoren
von musikalischen Traktaten seit dem 9. Jahrhundert und
spéter — Italiener, Venezianer, Araber, Hebréer, Autoren, die,
leider, beharrlich ignoriert werden — folgen und konfrontie-
ren Theorien und Visionen verschiedener Welten und
Weisen, um Musik zu verstehen. Gerade diese extreme Viel-
falt und Verschiedenheit des Denkbaren ist es, iiber die
Giordano Bruno schrieb: iiber die Fixsterne, die anderen
unendlichen Sonnen, die anderen Planetensysteme. Jede die-
ser Welten ist anders und muss es sein. Oder sagen wir
es besser mit einem sehr geldufigen, journalistischen Wort,
das wir alle oft brauchen: Jede dieser Welten ist pluralistisch.

Ich denke dennoch, dass es angezeigt ist, von Vielfalt und
Konflikt zu sprechen, von Alteritét, von Differenzen, die
fdhig sind, Dramen und Tragodien hervorzurufen (im musi-
kalischen Bereich, in der Musik, und nicht durch die Musik).
In einer Epoche, wo man alles «anzupassen» versucht, wo
Abkommen zwischen Superméchten unterzeichnet werden,
wihrend die offenen Kriege (Massaker und humanitire
Katastrophen, die kein Ende nehmen) weitergehen, wird
derjenige, der diese Spielregel zu brechen, zu verletzen
versucht und der durch seinen Widerspruch andere Regeln
in anderen Spielen entdecken will, ausgestossen — wie schon
immer seit der Antike und bis heute. Ausgestossen und
vergessen. Wie dies der Fall war bei Nicola Vicentino, der als
Komponist auch den Gebrauch von Vierteltonen studierte.
Bei Kircher, der seinen riesigen Traktaten den Gedanken
einer unendlich «chromatischen» Musik mit Mikrointer-
vallen und offenen Intervallfunktionen anvertraute — eine
Musik, die nie existiert hat. In diesen Traktaten, in diesen
Theorien begegnet uns zeichenhaft das Engagement fiir eine
echte Beziehung zwischen Kunst und Natur und unbestimm-
ter Materie. Nachhall, Resonanzen, verschiedene Arten der
Klangdiffusion, Klangverwandlungen, die vom Musik- und
Kompositionsstudium ignoriert werden. In alten Biichern
zuriickgelassene Ideen, versteckt zwischen den verbrei-
teteren Theorien der Weisen. Etwa aus Neugier den realen
Einfluss der anderen Elemente, neben der Luft, auf die
Musik zu untersuchen: des Wassers beispielsweise. Ich denke
an Mathis Griinewald, den Schopfer des wunderbaren und
beeindruckenden Isenheimer Altars: Er war Wasseringenieur
von Beruf. Zu dieser Zeit beschéftigte man sich mit dem
Wasser nicht nur, um Brunnen zu bauen oder die Hygiene zu
verbessern, sondern auch, um natiirliche Klangverwand-
lungen zu schaffen. Man studierte das Wasser auch im Hin-
blick auf akustische Forschungen. Wir kennen Arbeiten des
Wasseringenieurwesens, die musikalische Ereignisse schaffen
sollten. Statuen und Fontdnen wurden in Bewegung versetzt
und durch die Bewegungsenergie des Wassers in Klang-
quellen verwandelt. Die Sonne heizte das Wasser, das die
Statuen bewegte, diese produzierten Kldnge, automatisch. So
in Heidelberg, in den Gérten des Pfalzpalastes. Es waren
Wasserkiinste, Kiinste, die von Ingenieuren, Malern, Bild-
hauern praktiziert wurden; sie standen im ideellen Kontakt
mit den Naturelementen. Es ist nur eine Erinnerung: diese
Kultur und dieses Wissen sind nun verschwunden, und wir
wiinschen sie wieder auferstehen zu sehen. [...]

Der Raum ist, indem er evoziert wird, Teil der komposi-
torischen Arbeit. Es gentigt, die Musik Andrea und Giovanni

Gabrielis, Monteverdis, Bachs, der spanischen Renaissance-
Polyphoniker zu studieren, um zu entdecken, wie sich die
kompositorischen Techniken je nach Auffithrungsraum
unterscheiden, um festzustellen und zu verstehen, dass beim
Singen einer vierstimmigen Motette der Klang von einer
einzigen Quelle abstrahlen oder dass ein acht- oder mehr-
stimmiges Concerto Gabrielis in einem ganz bestimmten,
geeigneten oder originalen Raum verteilt werden muss
(San Marco oder eine grosse deutsche, spanische, englische
oder franzosische Kathedrale). Die Aufzeichnung auf
Tonband und die Ausstrahlung durch Radio oder Compact
Disc ist eine «Verfilschung»: Der Raum verschwindet ganz-
lich, und man hort auf der Reproduktion nur eine Art
Uberlagerung der musikalischen Schichten, eine Art «Photo-
graphie» des wirklichen Ereignisses, die selbst ganz offen-
sichtlich kein wirkliches Ereignis darstellt. Es ist dasselbe,
was man zur Zeit Benjamins von den ersten mechanisch
reproduzierten Kunstwerken erwarten konnte: den Photo-
graphien. Heute, inmitten des Informatik-Zeitalters, ver-
fligen wir iiber die Moglichkeit, dusserst viele, direkte oder
indirekte Klangquellen zu nutzen. [...]

Wenn ich an den Bau der Kathedralen denke, an die
Konstrukteure, an die Architekten, die nicht nur alles tiber
die Raumakustik wussten, sondern diese Kenntnisse auch
mit der antiken Mythologie, die sie bauend «interpretierten»,
verbanden, so bin ich der erste, der von diesen grossartigen
historischen Suggestionen fasziniert ist. Ich habe in den
franzosischen und spanischen Kathedralen Fenster gesehen,
durch deren Locher Sonnenstrahlen drangen und auf dem
Boden einen goldenen Kreis beleuchteten: Ich habe in
Erfahrung gebracht, dass dies zeitlich berechnet worden war,
dass der Sonnenstrahl diesen Kreis zu festgelegtem Tag und
Datum erreicht und ihn dann strahlen ldsst. Und ich erin-
nerte mich daran, dass sich die Architekten der Pyramiden
etwas Ahnliches einfallen liessen; sie hatten ihre Bauten mit
Riicksicht auf die Zeit geplant, so dass der Kopf des
Pharaonen bei gewissen, chronometrisch berechneten astro-
nomischen Konstellationen angeleuchtet wurde. All dies sind
Aspekte einer Kreativitit, die nicht mehr die unsere ist, die
wir aber trotzdem nicht als verloren anzusehen haben. Auch
heute haben wir die Moglichkeit, so scheint mir, die Kunst
gegeniiber dem Wissen und dem Studium vergangener
Denkweisen zu 6ffnen. Es sind Moglichkeiten, denen wir uns
anndhern miissen, wenn wir nicht durch die Spielregeln einer
abgeschlossenen, repetitiven und «gefestigten» Kultur
blockiert werden wollen. Einige trostliche Zeichen erreichen
uns von gewissen Kindergérten, wo sehr junge und intelli-
gente Lehrerinnen den Kindern mit didaktischen Spielen
und Systemen Tone und Musiken, die sich ausserhalb jeder
Konvention und Gewohnheit befinden, erfahr- und horbar
zu machen suchen. Dies bedeutet, dass man zu begreifen
beginnt, dass Horen nicht nur das Horen traditioneller
Musik bedeutet, sondern auch das Horen der Stadt, das
Horen der akustischen Umwelt, in der man lebt. Es geht um
das Reagieren auf die Gegenwart und um die Wirkungen
von Gerauschen, um das Kennenlernen auch der anderen
Klinge, die existieren und die geschaffen werden
konnen.

Von der Seite der Giudecca aus, von San Giorgio, vom
Becken San Marcos, ist Venedig freitags gegen sieben Uhr



eine dusserst schone Klangszene, wirklich magisch. Wenn die
Glocken lduten, um ein altes religioses Zeichen zu geben
(Vesper, Angelus), tiberlagert sich diesen Klédngen Nachhall
und Echo in einer Weise, dass man nicht mehr versteht, von
welchem Glockenturm der erste Klang herkommt, wie und
wo sich die durcheinandergeworfenen Klinge aus allen
Richtungen und auf der reflektierenden Oberflache des
Wassers verdichten. Es ist eine gliickliche « Antwort»,
natiirlich und angenehm, auf die gewaltsame Verschmutzung
der Klangumwelt. Unter den Problemen der modernen
Okologie gehort diese klangliche Umweltverschmutzung
nicht zu den geringsten: Auch den Festen (etwa die Feste
L’Unita, Avanti! oder Communione e Liberatione), seien sie
nun weltlich, katholisch, religios, politisch, ist gemeinsam,
dass sie das Horen und das Ohr martern. Man verunmaoglicht
zumal das Gesprich, die Selbstwahrnehmung, man
verunmoglicht das Wort, man verunmaoglicht die «Ver-
wandlungen» des Wortes, des Horens, des Gespréchs... Fiir
den Komponisten muss diese «Verwandlung» des Denkens
und Horens demnach eine Aufgabe fiir alle darstellen, fiir
den Richter, fiir den Biirgermeister, fiir den Regierungspra-
sidenten, fiir jedes Individuum. Ob man nun will oder nicht
(auch Berlinguer und Carlo De Benedetti haben es gesagt,
zwei Personen von hochst unterschiedlicher kultureller
Bildung), wir sind in eine vollig neue Epoche eingetreten:
das Zeitalter der Informatik. Eine Welt und eine Lebensart,
die unser Leben verédndert, unser Horen, selbst die Zusam-
mensetzung der Gesellschaft: die Arbeit verdndert sich, die
Formen der Freizeit dndern iiberall da, wo die neuartige
Moglichkeit besteht, Informationen dusserst schnell zu
liefern und zu empfangen. Wenn man uns angesichts dieser
Verédnderungen in einem Zustand der Abkapselung hélt
(mental, in bezug auf das Denken, auf die Gewohnung), so
kann man in solchem Zustand, der den Konfrontationen mit
dem «Moglichen» und dem «Unerwarteten» feindlich
gegeniibersteht, nicht leben. Abkapselung und Feindseligkeit
in der Konfrontation mit dem Unerwarteten und Uberra-
schenden, dies bedeutet zugleich die Unfdhigkeit, unerwar-
tete und iiberraschende Entwicklungsmoglichkeiten abge-
brochener Traditionen in anderer Weise weiterzufiihren,
auch solcher, die bis in jiingere Jahrhunderte zurtickreichen,
in das 15.,16. und 17. Ganz andere Traditionen als die
bekannten und gewohnten. Ich komme gerade aus Spanien
zuriick. Ich erinnere mich an den Musikologen und Freund
Schénbergs Higinio Anglés!, der auch in Rom gearbeitet hat,
im Vatikan, in der Leitung des Instituts geistlicher Musik (fiir
Spanien). Ich erwidhnte die Tatsache, dass all die grossartige
spanische Musik des 15., 16. und 17. Jahrhunderts, Musik von
sehr grossen Mess-, Motetten- und Madrigalkomponisten,
sehr wenig bekannt ist. Anglés hat sie zu publizieren und
herauszugeben versucht, vergeblich (die Initiative wurde
sehr bald an den Rand gedréngt und von Schwierigkeiten
erdriickt). Dennoch kehre ich aus Spanien mit einer Anzahl
wichtiger «historischer» Eindriicke zuriick. Die grossen
Kathedralen besitzen zwei Orgeln im Zentrum und, wie in
Toledo, eine dritte Orgel auf der Seite. Der Chor befindet
sich im Zentrum dieser akustischen Architektur, und die
Glaubigen, die Horer, halten sich — oder hielten sich —in den
verschiedenen Hallen dieser Geometrien auf. Und in
Escurial sollte die von Philipp II. gewiinschte Disposition der

acht Orgeln eine ausserordentliche raumliche Horsituation
schaffen. Nichts hilt solcher Pracht stand. Die Partituren
sind nicht mehr verfiigbar. Ein zweiter Band einer Samm-
lung mit mehrchoriger Barockmusik befindet sich im Druck
— der erste erschien 1982 in Barcelona. Ich habe entdeckt,
dass es vierundzwanzigstimmige Kompositionen gibt, neun-
zehnstimmige Messen, sechzehnstimmige Psalmvertonun-
gen.” Dass sehr zahlreiche, nicht erforschte Kompositionen
grosser Autoren erhalten sind, so von Victoria. Dass in dieser
polyphonen Tradition auch Strukturen mit seltenen Zahl-
verhiltnissen, Ungeradzahliges etwa, ausprobiert wurden.
All dies gilt es zu studieren: In Spanien befinden wir uns im
Zentrum kultureller Schnittpunkte. Arabische, italienische,
hebriische Einfliisse sind bei der spanischen Anverwandlung
selbst des gregorianischen Chorals bemerkbar. [...]

Die Gepflogenheit, bei der kompositorischen Arbeit die
Verbote der Gegenreformation zu umgehen, wurde nicht nur
in San Marco, in Leipzig oder in anderen bekannten Zentren
praktiziert. Auch in Spanien tat man es, und dies mit einer
Zurschaustellung von Erfindungen und Techniken, die nicht
eigenstidndiger hitte sein konnen. Doch wir, wir wissen
nichts davon. Wir wissen nichts von der Existenz eines wich-
tigen, zahlreiche Traditionen zusammenfithrenden Zen-
trums: ein Modell kultureller Verkniipfung. Auch Venedig ist
ein kulturelles Zentrum, durch das die Kulturen «hindurch-
gegangen» sind. Man muss etwas tun, um ein solches
Verstdndnis wieder zu erlangen und solche Verkniipfungen
zu rekonstruieren, damit der Geist und die Modernitét in der
Verschiedenartigkeit neu erfahren werden konnen. [...] Die
Verschiedenartigkeit kennen, im historischen Erleben ihrer
Begegnungen. Auch Schonberg muss im Licht der «hebrii-
schen Differenz» studiert werden. Ebenfalls in Spanien habe
ich einen anonymen Text aus dem 14. Jahrhundert gefunden,
den Sefer yetsirah. Er enthielt eine Beschreibung der zehn
gottlichen Gesetze. Dieses Buch zu lesen, es als einen
Bestandteil von Schonbergs Denken anzusehen, hat mir
geholfen, Schonberg besser kennenzulernen. Und, vermittels
Schonberg, an musikalische Ideen nicht nur technischer Art
zu denken, sondern an solche mit multikulturellen
Implikationen. Diese Notwendigkeit liegt mir heute am
meisten am Herzen. [...]

Heute erhellt und erleuchtet die Rationalitdt nichts, sie
vermag nicht ausfindig zu machen, was Verwandlung
bedeutet. Sie weiss nicht, was das «Mogliche» ist. Ich denke,
dass die Verwandlung unserer Epoche als neue Lebensnot-
wendigkeit Intuition, Intelligenz und die Fahigkeit verlangt,
solcher Verwandlung Ausdruck zu geben: dusserst gewagte
Offnungen, Studien, Erfahrungen, Verzicht auf Sicherheiten
und Garantien, Verzicht auf «Finalitat». Wir miissen in jedem
Augenblick bereit sein, fallen zu konnen, dabei gilt es aber
das Unbekannte zu suchen, auf jede Art, immer.

[Ausziige aus: «Altre possibilita di ascolto», in: L'Europa
musicale, un nuovo rinascimento: la civilta dell’ascolto,
Vallecchi Editore, 1988, S. 107-124. Vortrag tibertragen und
formuliert von Giovanni Morelli. Aus dem Italienischen von
Patrick Miiller. |

1. [Higinio Anglés
(1888-1969). Nach
dem Studium von
Philosophie, Theolo-
gie, Musikwissen-
schaft und Musik (Or-
gel, Harmonielehre,
Komposition) wurde er
1943 Direktor des
spanischen Institutes
flir Musikwissenschaft
und 1947 Prasident
des pépstlichen Insti-
tutes flr geistliche
Musik. Als Spezialist
der Musik des Mittel-
alters und der Renais-
sance erarbeitete er
einen Katalog mit spa-
nischer Musik des 12.
bis 17. Jahrhunderts.]

2. [In einem Einfiih-
rungstext zu Caminan-
tes... Ayacucho zitiert
Nono zumal Mateo
Romero, Juan Bautista
Comes und Jorge Ruiz
Samaniego; diese
Komponisten lernte er
sehr wahrscheinlich
durch José Maria Llo-
rens Cistero kennen.]

12/13



	Andere Möglichkeiten des Hörens

