
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1999)

Heft: 60

Artikel: Andere Möglichkeiten des Hörens

Autor: Nono, Luigi / Müller, Patrick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANDERE MÖGLICHKEITEN DES HÖRENS vo«

Musik ist nicht nur Komposition. Sie ist nicht Handwerk,
sie ist nicht Metier. Musik ist Denken. Alle grossen Autoren

von musikalischen Traktaten seit dem 9. Jahrhundert und

später - Italiener, Venezianer, Araber, Hebräer, Autoren, die,

leider, beharrlich ignoriert werden - folgen und konfrontieren

Theorien und Visionen verschiedener Welten und

Weisen, um Musik zu verstehen. Gerade diese extreme Vielfalt

und Verschiedenheit des Denkbaren ist es, über die

Giordano Bruno schrieb: über die Fixsterne, die anderen

unendlichen Sonnen, die anderen Planetensysteme. Jede dieser

Welten ist anders und muss es sein. Oder sagen wir
es besser mit einem sehr geläufigen, journalistischen Wort,
das wir alle oft brauchen: Jede dieser Welten ist pluralistisch.

Ich denke dennoch, dass es angezeigt ist, von Vielfalt und

Konflikt zu sprechen, von Alterität, von Differenzen, die

fähig sind, Dramen und Tragödien hervorzurufen (im
musikalischen Bereich, in der Musik, und nicht durch die Musik).
In einer Epoche, wo man alles «anzupassen» versucht, wo
Abkommen zwischen Supermächten unterzeichnet werden,
während die offenen Kriege (Massaker und humanitäre

Katastrophen, die kein Ende nehmen) weitergehen, wird

derjenige, der diese Spielregel zu brechen, zu verletzen
versucht und der durch seinen Widerspruch andere Regeln
in anderen Spielen entdecken will, ausgestossen - wie schon

immer seit der Antike und bis heute. Ausgestossen und

vergessen. Wie dies der Fall war bei Nicola Vicentino, der als

Komponist auch den Gebrauch von Vierteltönen studierte.

Bei Kircher, der seinen riesigen Traktaten den Gedanken

einer unendlich «chromatischen» Musik mit Mikrointer-
vallen und offenen Intervallfunktionen anvertraute - eine

Musik, die nie existiert hat. In diesen Traktaten, in diesen

Theorien begegnet uns zeichenhaft das Engagement für eine

echte Beziehung zwischen Kunst und Natur und unbestimmter

Materie. Nachhall, Resonanzen, verschiedene Arten der

Klangdiffusion, Klangverwandlungen, die vom Musik- und

Kompositionsstudium ignoriert werden. In alten Büchern

zurückgelassene Ideen, versteckt zwischen den verbrei-

teteren Theorien der Weisen. Etwa aus Neugier den realen

Einfluss der anderen Elemente, neben der Luft, auf die

Musik zu untersuchen: des Wassers beispielsweise. Ich denke

an Mathis Grünewald, den Schöpfer des wunderbaren und

beeindruckenden Isenheimer Altars: Er war Wasseringenieur

von Beruf. Zu dieser Zeit beschäftigte man sich mit dem

Wasser nicht nur, um Brunnen zu bauen oder die Hygiene zu

verbessern, sondern auch, um natürliche Klangverwandlungen

zu schaffen. Man studierte das Wasser auch im
Hinblick auf akustische Forschungen. Wir kennen Arbeiten des

Wasseringenieurwesens, die musikalische Ereignisse schaffen

sollten. Statuen und Fontänen wurden in Bewegung versetzt
und durch die Bewegungsenergie des Wassers in
Klangquellen verwandelt. Die Sonne heizte das Wasser, das die

Statuen bewegte, diese produzierten Klänge, automatisch. So

in Heidelberg, in den Gärten des Pfalzpalastes. Es waren
Wasserkünste, Künste, die von Ingenieuren, Malern,
Bildhauern praktiziert wurden; sie standen im ideellen Kontakt
mit den Naturelementen. Es ist nur eine Erinnerung: diese

Kultur und dieses Wissen sind nun verschwunden, und wir
wünschen sie wieder auferstehen zu sehen. [...]

Der Raum ist, indem er evoziert wird, Teil der kompositorischen

Arbeit. Es genügt, die Musik Andrea und Giovanni

Gabrielis, Monteverdis, Bachs, der spanischen Renaissance-

Polyphoniker zu studieren, um zu entdecken, wie sich die

kompositorischen Techniken je nach Aufführungsraum
unterscheiden, um festzustellen und zu verstehen, dass beim

Singen einer vierstimmigen Motette der Klang von einer

einzigen Quelle abstrahlen oder dass ein acht- oder

mehrstimmiges Concerto Gabrielis in einem ganz bestimmten,

geeigneten oder originalen Raum verteilt werden muss

(San Marco oder eine grosse deutsche, spanische, englische
oder französische Kathedrale). Die Aufzeichnung auf
Tonband und die Ausstrahlung durch Radio oder Compact
Disc ist eine «Verfälschung»: Der Raum verschwindet gänzlich,

und man hört auf der Reproduktion nur eine Art
Überlagerung der musikalischen Schichten, eine Art
«Photographie» des wirklichen Ereignisses, die selbst ganz
offensichtlich kein wirkliches Ereignis darstellt. Es ist dasselbe,

was man zur Zeit Benjamins von den ersten mechanisch

reproduzierten Kunstwerken erwarten konnte: den

Photographien. Heute, inmitten des Informatik-Zeitalters,
verfügen wir über die Möglichkeit, äusserst viele, direkte oder

indirekte Klangquellen zu nutzen. [...]
Wenn ich an den Bau der Kathedralen denke, an die

Konstrukteure, an die Architekten, die nicht nur alles über
die Raumakustik wussten, sondern diese Kenntnisse auch

mit der antiken Mythologie, die sie bauend «interpretierten»,
verbanden, so bin ich der erste, der von diesen grossartigen
historischen Suggestionen fasziniert ist. Ich habe in den

französischen und spanischen Kathedralen Fenster gesehen,

durch deren Löcher Sonnenstrahlen drangen und auf dem

Boden einen goldenen Kreis beleuchteten: Ich habe in
Erfahrung gebracht, dass dies zeitlich berechnet worden war,
dass der Sonnenstrahl diesen Kreis zu festgelegtem Tag und

Datum erreicht und ihn dann strahlen lässt. Und ich
erinnerte mich daran, dass sich die Architekten der Pyramiden
etwas Ähnliches einfallen Hessen; sie hatten ihre Bauten mit
Rücksicht auf die Zeit geplant, so dass der Kopf des

Pharaonen bei gewissen, chronometrisch berechneten
astronomischen Konstellationen angeleuchtet wurde. All dies sind

Aspekte einer Kreativität, die nicht mehr die unsere ist, die

wir aber trotzdem nicht als verloren anzusehen haben. Auch
heute haben wir die Möglichkeit, so scheint mir, die Kunst

gegenüber dem Wissen und dem Studium vergangener
Denkweisen zu öffnen. Es sind Möglichkeiten, denen wir uns

annähern müssen, wenn wir nicht durch die Spielregeln einer

abgeschlossenen, repetitiven und «gefestigten» Kultur
blockiert werden wollen. Einige tröstliche Zeichen erreichen

uns von gewissen Kindergärten, wo sehr junge und intelligente

Lehrerinnen den Kindern mit didaktischen Spielen
und Systemen Töne und Musiken, die sich ausserhalb jeder
Konvention und Gewohnheit befinden, erfahr- und hörbar

zu machen suchen. Dies bedeutet, dass man zu begreifen

beginnt, dass Hören nicht nur das Hören traditioneller
Musik bedeutet, sondern auch das Hören der Stadt, das

Hören der akustischen Umwelt, in der man lebt. Es geht um
das Reagieren auf die Gegenwart und um die Wirkungen
von Geräuschen, um das Kennenlernen auch der anderen

Klänge, die existieren und die geschaffen werden

können.

Von der Seite der Giudecca aus, von San Giorgio, vom
Becken San Marcos, ist Venedig freitags gegen sieben Uhr



eine äusserst schöne Klangszene, wirklich magisch. Wenn die

Glocken läuten, um ein altes religiöses Zeichen zu geben

(Vesper, Angelus), überlagert sich diesen Klängen Nachhall
und Echo in einer Weise, dass man nicht mehr versteht, von
welchem Glockenturm der erste Klang herkommt, wie und

wo sich die durcheinandergeworfenen Klänge aus allen

Richtungen und auf der reflektierenden Oberfläche des

Wassers verdichten. Es ist eine glückliche «Antwort»,
natürlich und angenehm, auf die gewaltsame Verschmutzung
der Klangumwelt. Unter den Problemen der modernen

Ökologie gehört diese klangliche Umweltverschmutzung
nicht zu den geringsten: Auch den Festen (etwa die Feste

L'Unità,Avanti! oder Communione e Liberatione), seien sie

nun weltlich, katholisch, religiös, politisch, ist gemeinsam,
dass sie das Hören und das Ohr martern. Man verunmöglicht
zumal das Gespräch, die Selbstwahrnehmung, man

verunmöglicht das Wort, man verunmöglicht die

«Verwandlungen» des Wortes, des Hörens, des Gesprächs... Für
den Komponisten muss diese «Verwandlung» des Denkens
und Hörens demnach eine Aufgabe für alle darstellen, für
den Richter, für den Bürgermeister, für den Regierungspräsidenten,

für jedes Individuum. Ob man nun will oder nicht

(auch Berlinguer und Carlo De Benedetti haben es gesagt,
zwei Personen von höchst unterschiedlicher kultureller
Bildung), wir sind in eine völlig neue Epoche eingetreten:
das Zeitalter der Informatik. Eine Welt und eine Lebensart,
die unser Leben verändert, unser Hören, selbst die

Zusammensetzung der Gesellschaft: die Arbeit verändert sich, die

Formen der Freizeit ändern überall da, wo die neuartige

Möglichkeit besteht, Informationen äusserst schnell zu

liefern und zu empfangen. Wenn man uns angesichts dieser

Veränderungen in einem Zustand der Abkapselung hält

(mental, in bezug auf das Denken, auf die Gewöhnung), so

kann man in solchem Zustand, der den Konfrontationen mit
dem «Möglichen» und dem «Unerwarteten» feindlich

gegenübersteht, nicht leben. Abkapselung und Feindseligkeit
in der Konfrontation mit dem Unerwarteten und
Überraschenden, dies bedeutet zugleich die Unfähigkeit, unerwartete

und überraschende Entwicklungsmöglichkeiten
abgebrochener Traditionen in anderer Weise weiterzuführen,
auch solcher, die bis in jüngere Jahrhunderte zurückreichen,
in das 15., 16. und 17. Ganz andere Traditionen als die

bekannten und gewohnten. Ich komme gerade aus Spanien
zurück. Ich erinnere mich an den Musikologen und Freund

Schönbergs Higinio Anglés1, der auch in Rom gearbeitet hat,

im Vatikan, in der Leitung des Instituts geistlicher Musik (für
Spanien). Ich erwähnte die Tatsache, dass all die grossartige

spanische Musik des 15., 16. und 17. Jahrhunderts, Musik von
sehr grossen Mess-, Motetten- und Madrigalkomponisten,
sehr wenig bekannt ist. Anglés hat sie zu publizieren und

herauszugeben versucht, vergeblich (die Initiative wurde

sehr bald an den Rand gedrängt und von Schwierigkeiten

erdrückt). Dennoch kehre ich aus Spanien mit einer Anzahl

wichtiger «historischer» Eindrücke zurück. Die grossen
Kathedralen besitzen zwei Orgeln im Zentrum und, wie in

Toledo, eine dritte Orgel auf der Seite. Der Chor befindet

sich im Zentrum dieser akustischen Architektur, und die

Gläubigen, die Hörer, halten sich - oder hielten sich - in den

verschiedenen Hallen dieser Geometrien auf. Und in

Escurial sollte die von Philipp II. gewünschte Disposition der

acht Orgeln eine ausserordentliche räumliche Hörsituation
schaffen. Nichts hält solcher Pracht stand. Die Partituren
sind nicht mehr verfügbar. Ein zweiter Band einer Sammlung

mit mehrchöriger Barockmusik befindet sich im Druck

- der erste erschien 1982 in Barcelona. Ich habe entdeckt,
dass es vierundzwanzigstimmige Kompositionen gibt,
neunzehnstimmige Messen, sechzehnstimmige Psalmvertonungen.2

Dass sehr zahlreiche, nicht erforschte Kompositionen
grosser Autoren erhalten sind, so von Victoria. Dass in dieser

polyphonen Tradition auch Strukturen mit seltenen

Zahlverhältnissen, Ungeradzahliges etwa, ausprobiert wurden.

All dies gilt es zu studieren: In Spanien befinden wir uns im
Zentrum kultureller Schnittpunkte. Arabische, italienische,
hebräische Einflüsse sind bei der spanischen Anverwandlung
selbst des gregorianischen Chorals bemerkbar. [...]

Die Gepflogenheit, bei der kompositorischen Arbeit die

Verbote der Gegenreformation zu umgehen, wurde nicht nur
in San Marco, in Leipzig oder in anderen bekannten Zentren

praktiziert. Auch in Spanien tat man es, und dies mit einer

Zurschaustellung von Erfindungen und Techniken, die nicht

eigenständiger hätte sein können. Doch wir, wir wissen

nichts davon. Wir wissen nichts von der Existenz eines

wichtigen, zahlreiche Traditionen zusammenführenden
Zentrums: ein Modell kultureller Verknüpfung. Auch Venedig ist

ein kulturelles Zentrum, durch das die Kulturen «hindurchgegangen»

sind. Man muss etwas tun, um ein solches

Verständnis wieder zu erlangen und solche Verknüpfungen
zu rekonstruieren, damit der Geist und die Modernität in der

Verschiedenartigkeit neu erfahren werden können. [...] Die

Verschiedenartigkeit kennen, im historischen Erleben ihrer

Begegnungen. Auch Schönberg muss im Licht der «hebräischen

Differenz» studiert werden. Ebenfalls in Spanien habe

ich einen anonymen Text aus dem 14. Jahrhundert gefunden,
den Sefer yetsirah. Er enthielt eine Beschreibung der zehn

göttlichen Gesetze. Dieses Buch zu lesen, es als einen

Bestandteil von Schönbergs Denken anzusehen, hat mir
geholfen, Schönberg besser kennenzulernen. Und, vermittels

Schönberg, an musikalische Ideen nicht nur technischer Art
zu denken, sondern an solche mit multikulturellen

Implikationen. Diese Notwendigkeit liegt mir heute am

meisten am Herzen. [...]
Heute erhellt und erleuchtet die Rationalität nichts, sie

vermag nicht ausfindig zu machen, was Verwandlung
bedeutet. Sie weiss nicht, was das «Mögliche» ist. Ich denke,
dass die Verwandlung unserer Epoche als neue Lebensnotwendigkeit

Intuition, Intelligenz und die Fähigkeit verlangt,
solcher Verwandlung Ausdruck zu geben: äusserst gewagte

Öffnungen, Studien, Erfahrungen, Verzicht auf Sicherheiten

und Garantien, Verzicht auf «Finalität». Wir müssen in jedem

Augenblick bereit sein, fallen zu können, dabei gilt es aber

das Unbekannte zu suchen, auf jede Art, immer.

[Auszüge aus: «Altre possibilité di ascolto», in: L'Europa
musicale, un nuovo rinascimento: la civiltà dell'ascolto,

Vallecchi Editore, 1988, S. 107-124. Vortrag übertragen und

formuliert von Giovanni Morelli. Aus dem Italienischen von
Patrick Müller. 1

1. [Higinio Anglés
(1888-1969). Nach
dem Studium von
Philosophie, Theologie,

Musikwissenschaft

und Musik (Orgel,

Harmonielehre,
Komposition) wurde er
1943 Direktor des
spanischen Institutes
für Musikwissenschaft
und 1947 Präsident
des päpstlichen
Institutes für geistliche
Musik. Als Spezialist
der Musik des Mittelalters

und der Renaissance

erarbeitete er
einen Katalog mit
spanischer Musik des 12.
bis 17. Jahrhunderts.]

2. [In einem
Einführungstext zu Caminan-
tes... Ayacucho zitiert
Nono zumal Mateo
Romero, Juan Bautista
Comes und Jorge Ruiz
Samaniego; diese
Komponisten lernte er
sehr wahrscheinlich
durch José Maria
Hörens Cistero kennen.]

12/13


	Andere Möglichkeiten des Hörens

