Zeitschrift: Dissonanz
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (1999)

Heft: 60

Artikel: Asthetik des Widerstands : Streik und bewaffneter Kampf im Werk Luigi
Nonos

Autor: Feneyrou, Laurent / Miller, Patrick

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927995

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ASTH ETI K D ES WI D E RSTAN DS VON LAURENT FENEYROU

Streik und bewaffneter Kampf im Werk Luigi Nonos

Politische Anfragen an die Werke und Schriften Nonos
sind unvermittelt konfrontiert mit der beinahe vollstindigen
Abwesenheit einer politischen Theorie: Es fehlt eine philo-
sophische Sprache, die zugleich eine 6konomische und eine
Sprache politischer Philosophie darstellen wiirde.

Eine solche 6konomische Sprache hitte nicht mehr eine
der Objektivitit, sondern eine der Ideologie zu sein — einer
Ideologie, die sich versteht «als reagierendes Bewusstsein,
das sich am Kontakt mit dem Phidnomen Wirklichkeit belebt
und das, sich selbst bestimmend, bestimmt»'. In diesem Sinne
ist Nonos Ideologie eine Erfahrung, die am Schnittpunkt
sozialer Beziehungen an der realen Geschichte teilhat.

Die Sprache Nonos, des Ideologen der Arbeiterklasse,
misste diejenige von Marx, Lenin und Gramsci beerben; sie
wire die Sprache eines fundamentalen politischen Kampfes,
eine Waffe fiir den Klassenkampf und fiir die Verdnderung
der Welt: die Revolution, ihre Ursache, ihre Ideen, ihre sozia-
len Projekte, ihre Gefiihle... Doch das Kunstwerk, worin die
Diskrepanz zwischen dsthetischem und politischem Aus-
druck ein und desselben Gegenstandes fortbesteht, offenbart
prazise die Krise einer Gesellschaft, deren Sprachen sich
widersprechen. Kunst kann die sozialen Verhiltnisse einzig
durch eine andere Sprache erhellen — eine Alteritét, die
zugleich Garant ihrer politischen Relevanz ist.

Das Kunstwerk stellt weniger eine soziale Kritik als eine
musikalische Kritik des Sozialen dar. In bezug auf La
Fabbrica illuminata bedeutet dies: «Eine Fabrik ist eine
Geschichte, eine Kampfsituation, ein Moment der enormen
Leidenschaft und des Lebens der Arbeiterbewegung, in der
die Negation der Negation titig ist. Wie ldsst sich, ausgehend
von dieser mit konstruierter Erfindung beleuchteter Situa-
tion, etwas iiber die Welt von heute erfahren? Nicht durch
dokumentarische Musik, Dokumentartheater, Dichtung,
Bericht; weder durch Aufzeichnung noch durch technologi-
sches Einverstdndnis; nicht durch Auslieferung an die Macht
oder die Routine der Massenmedien, sondern durch ein
Illuminations-Journal. Keine Mimesis, keine Widerspiege-
lung. Kein industrielles Arkadien. Kein populistischer oder
populédrer Naturalismus. Sondern eine bedeutungsméssig
prazise Ideen-Musik iiber den Menschen von heute am Ort
seiner Befreiung von Unterdriickung; die in Form gefasste
Negation der Negation, das Engagement, jegliche subjektive
und objektive Befangenheit zu iiberwinden, eine Befangen-
heit, die heute so dominierend ist, und dies nicht nur in der
Musik...»?

Das Kunstwerk hat Teil am historischen Materialismus,
allerdings im Sinne einer Illuminations. Auch handelt es vom

Klassenkampf, doch nicht in der Theorie, sondern in der 1. Luigi Nono, Noti-
zen zum Musiktheater
heute (1961), in: Luigi
Nono, Texte. Studien
zu seiner Musik, hg.
von Jiirg Stenzl, Ziirich
1975, S. 61.

Musik; und es zeugt von anderer Zeit, anderem Raum,
anderer Sprache: Als Moglichkeitsform des Denkens, Analy-
sierens und politischen Fragens bedeutet solche Musik, dass
die Eingleisigkeit des philosophischen Modus zu einem

2. Gemass einem
Manuskript im Archivio
Luigi Nono.

Ende gekommen ist.

Nono wahrt Distanz. Das Fehlen solcher Distanz wiirde
die Dialektik der Erkenntnis auf einen sozialistischen
Realismus reduzieren, auf die optische und mechanistische
Metapher des Photographischen, Dokumentarischen oder
Realistischen. Demgegeniiber hat jede Auseinandersetzung
mit Nono vom experimentellen Charakter der Erkenntnis
und vom Bruch mit einem bloss strukturellen musikalischen
Denken auszugehen.

Die Autonomie — der Begriff stammt aus Marx’ Das
Kapital — ist fiir die Sprachvielfalt zugleich grundlegend wie
massgebend. Diese Dialektik bildet die Grundlage einer
Kunst der Konfrontation und des stindigen Widerspruchs
zur biirgerlichen Ordnung: Musica-Manifesto. Der Titel be-
deutet Verbindung, Synthese, utopische Ubertragung,
zugleich aber auch Spaltung: Innerhalb der Grenzen, Struk-
turen und Pridmissen des einen bleibt die Unmdéglichkeit des
anderen bewahrt. Der Raum des Asthetischen wird so zum
Ort eines Kampfes, worin das Gerédusch, das Murren, der
Schock und die Notwendigkeit politischer und sozialer
Konfrontation zu vernehmen ist: Klanglicher Aspekt und
historische Dimension gehen im Kunstwerk eine unauftrenn-
bare Verbindung ein.

Zitieren wir A floresta é jovem e cheja de vida: «Wie Marx
sagte, sind wir noch in der Vorgeschichte.» Die Geschichte,
so impliziert Nono, befindet sich im Fluss, und sie bewegt
sich noch in vorhistorischem Stadium.

Wir wissen, dass dieser Kampf ein Kampf zwischen
Vergangenheit und Zukunft ist.
A floresta é jovem e cheja de vida

Die marxistische Zukunft ist eine wirkliche Zukunft, nicht
auf die Gegenwart reduzierbar; und Utopie ist nicht blosse
Vision eines unerreichbaren Morgens, der den Menschen auf
sein ewiges Ungentigen verweist, sondern fordert unmittel-
bare Partei- und Teilnahme. Wenn wir uns in vorgeschicht-
licher Zeit befinden, triagt jedes Streben nach einer histo-
rischen Epoche zur Zerstorung des gegenwirtigen Unrechts
unserer Systeme bei. Es ist die Aufgabe des Komponisten,
dem Horenden in jedem konkreten Fall sein Vermogen zu



f e




handeln, zu tun oder zu lassen vor Augen zu fithren. Und die
Geschichte wird sich einzig dann erfiillen, wenn sie sich auf
die Seite der unterdriickten Klasse schldgt.

Auch der Begriff urspriinglicher Freiheit (der Begriff wird
im Sinne Rosa Luxemburgs verwendet) steckt die Bedin-
gungen fiir den Kampf ab. Der Gedanke, dass der Kampf aus
der Freiheit hervorgehen konne, ist eine Illusion. Das Essay
Geschichte und Gegenwart in der Musik heute gibt dem
Gegensatz zwischen tabula rasa und revolutionirem Elan,
zwischen Terrorismus und Marxismus Ausdruck, und zwar
gerade durch die Absage an eine spontanen Freiheit. Eine
solche Freiheit iiberantwortet das Kunstwerk der Ekstase.

Handlungsmoglichkeiten existieren nur da, wo sich mora-
lische Forderungen klar abzeichnen. In A floresta é jovem e
cheja de vida heisst es: «<Wenn der Kampf nicht hier beginnt,
in den Kohlenminen, in den Elektrizitatswerken, in den
Stahl- oder Automobilindustrien, so wird es keine Freiheit
geben.» Freiheit ist Beweis tiberwundener Entfremdung, so
lautet eine Quintessenz der dialektischen Methode. Die
Uberlagerung von Sein und dsthetischem Phdnomen fiihrt zu
einer Musik, die das Sein in allen Bestimmungen seiner
Handlungen umfasst: «Die Freiheit ist eben das Nichts, das
im Herzen des Menschen zu einem gewesenen geworden ist
und die menschliche Realitat zwingt, sich zu machen, anstatt
zu sein.»’ Die Utopie Nonos, die eine Musik der exis und den
Widerspruch zwischen Theorie und Praxis ablehnt, ist eine
Utopie des Wirkens im Sinne Holderlins, eine Utopie des
Seins als Werden — ein Werden, das sich direkt in Handlun-
gen niederschlégt. Die Praxis bestimmt die Grenzen des
utopischen Denkens, und die Musik Nonos ist moralisches
Experiment: Sie besitzt die Fahigkeit, die Formen der
historischen Prozesse zu analysieren und in diese Formen
einzugreifen.*

Prometeo, worin die marxistische Geschichtsphilosophie
suspendiert ist, inspiriert sich an Walter Benjamin: «Auf den
Begriff einer Gegenwart, die nicht Ubergang ist sondern in
der Zeit einsteht und zum Stillstand gekommen ist, kann der

Szenenbild aus
«Al gran sole
carico d’amore»

historische Materialist nicht verzichten.»® Indem Nono sich
auf ein Geschichtsbild bezieht, das nicht von homogener
Zeit, sondern von Jetztzeit spricht — vom Gedéchtnis der
Menschheit —, identifiziert er sich mit einer Zeit des Augen-
blicks, mit der «messianischen Stillstellung des Geschehens»,
und er sieht darin eine «revolutiondre Chance im Kampfe
fiir die unterdriickte Vergangenheit»; solches Denken
wendet sich gegen das Kontinuum der Geschichte und gegen
das dngstliche Warten auf eine Zukunft, die die Gegenwart
annullieren soll. Dies setzt eine Kritik jenes Fortschrittsbe-
griffes voraus, der mit der homogenen Zeit untrennbar
verbunden ist. Das Denken sucht jede Krise in kritischer Ge-
genwart festzuhalten, eingefiihrt wird eine tragische Poetik
der Entscheidung, wo alles sich unaufhorlich der Gefahr der
Vernichtung aussetzt.

Denken bedeutet von nun an: sich erinnern. Als Kristalli-
sation von Vergangenheit und Gegenwart in der subversiven
Sphire der Erinnerung bezeichnet die Jetztzeit das Unabge-
schlossene. Als unvollendete und offene ist Vergangenheit
politisch: Die Revolutionen der Arbeiterklasse in Al gran
sole carico d’amore sind Antwort auf die Geschichte der
herrschenden Klasse, deren Erfolge und deren Vergangen-
heit noch umgestiirzt werden konnen. Keineswegs geht es
darum, eine eigentliche Krise herbeizufiihren, die die Gegen-
wart legitimieren wiirde; vielmehr muss die Vergangenheit in
der Gegenwart des Kampfes entwurzelt werden.

Der Bankrott der marxistischen Geschichtstheorie seit
Fragmente — Stille, an Diotima, der Verzicht auf Tat und
historische These, auf die Modelle der Rationalitiat und auf
mogliche Konfrontation mit der Zukunft fiithrt zu einem Kult
des Umbherirrens und zur Entstehen von Mythen. Der
Kommunismus wird zur Beschworungsorganisation der Mas-

senbewegung und nimmt eigentlich mythisch-religitse
Dimensionen an; jegliche Dialektik 16st sich dabei auf. Die
Geschichte ist nicht mehr eine Geschichte der Vernunft,
nicht mehr ein Kampf fiir die Freiheit, sondern eine unauf-
horliche Wehklage tiber Knechtschaft. Die Erschlaffung und

3. Jean-Paul Sartre,
Das Sein und das
Nichts, aus dem Fran-
zdsischen von Justus
Streller, Karl August
Ott und Alexa Wagner,
Hamburg 1952, S.
561

4. «Die Moral ist
nichts anderes als eine
Art Selbstkontrolle, die
die Praxis sich selbst
auferlegt, doch immer
auf objektiver Ebene;
sie griindet demnach
auf Werten, die standig
eingeholt werden, da
diese auf einer friihe-
ren Praxis beruhen»,
schreibt Sartre in Un
théatre de situations,
Paris 1992, S. 309. In
mehreren Texten der
sechziger Jahre zitiert
Nono einen anderen
Ausschnitt aus einem
Text Sartres: «Und
wenn man mir diese
Welt mit ihren Unge-
rechtigkeiten darbietet,
dann nicht, damit ich
diese kalt betrachte,
sondern damit ich sie
mit meinem Unwillen
belebe, damit ich sie
enthllle und sie in ihrer
Natur als Ungerechtig-
keiten und Missbrau-
che erschaffe.» (Jean-
Paul Sartre, Was ist Li-
teratur, aus dem Fran-
zosischen von H.G.
Brenner, Hamburg
1958, S. 40)

5. Walter Benjamin,
Uber den Begriff der
Geschichte, in: Philo-
sophische Essays,
Stuttgart 1992, S. 151.




das Versagen der industriellen Welt fithrt demnach zu Auf-
16ung und Fragmentarisierung — letzte Zersplitterung einer
schiefen, wenn nicht gar labyrinthischen Beziehung.

Das Denken, das den Werken von Das atmende Klarsein
bis Prometeo zugrunde liegt, ist ontologischer Art, wird
jedoch in theologischen Begriffen ausgedriickt: Bei Worten
wie Engel, Opfer, Erlosung, zumal aber bei den Anrufungen
Gottes spielt das urspriingliche Bedeutungsfeld, aus dem die
Begriffe stammen, keine Rolle mehr. Vermittels jiidischer
und griechischer Traditionen hat Nono Teil an der Verkeh-
rung zeitgenossischer Hermeneutik: Die Theologie nimmt
sich der Ruinen des historischen Materialsmus an, und das
Sein ist nur gerade Spur, Phantom, Erinnerung, befreit von
simpler Gegenwart. Nono allerdings wiare Hermeneut eines
schwachen Denkens (Vertreter des pensiero debole im Sinne
Vattimos), schickte sich seine Kunst in die Formen des
Verblassens und Verschwindens.

Vielmehr verstirkt seine Dialektik den scontro, den Kon-
flikt, den politischen Zusammenstoss. Das Denken Nonos
schliesst jede Synthese grundsitzlich und seit seinen ersten
Werken aus. Das offensichtliche Fehlen dialektischer Pro-
zesse im hegelschen Sinne und die Vorliebe fiir gewaltsame
Kontraste priadisponieren Nono zu einer solchen Philoso-
phie: Nichts vermag diese Haltung besser zu iibersetzen als
das und, das die Begriffe vereint, indem es sie unterscheidet.
Das und Nonos ist der klare Ausdruck eines Konfliktes, der
ungeschlichtet bleibt, ein Zeichen fiir das Moment des
Zusammenstosses, fiir den leidenschaftlichen Ausdruck von
Gegensitzen, fiir die Spannungen von polemos — wie
zahlreiche Eintragungen in den Skizzen beweisen, ist sich
Nono des vom Wort rompere implizierten Bruches voll und
ganz bewusst.

Die Unterschiede zwischen einer marxistischen und einer
benjaminschen Deutung der Geschichte, die sich auf allen
Ebenen der musikalischen Faktur niederschlagen, spalten
das Werk Nonos radikal. In verwirrlicher Weise verkorpert
Nono die Krise der italienischen politischen Philosophie und
ihrer Unschliissigkeit zwischen dem Historizismus eines
Togliatti einerseits und der zaghaften Infragestellung des
theoretischen Gertistes dieses Historizismus oder der Féhig-
keit, die Gegenwart zu denken, andererseits.

Vermittels der Zitate aus Gorkis Mutter und Lenins Auf-
satz Dem Andenken der Kommune setzen sich in Al gran sole
carico d’amore die Vorstellungen, die den Ideologien der
Kommune oder Pavels zugrunde liegen, bei den Menschen
von Paris und der Mutter durch; denn diese werden in einer
Weise angesprochen, die sie die Notwendigkeit des
Kommunismus sowie die Notwendigkeit, diesen mit Waffen
(im Falle der Kommunarden) bzw. mit Streik und Flug-
bléttern (im Falle der Mutter) zu verbreiten, nach freien
Stiicken einsehen ldsst: Die Ideologie mahnt sie zu Revolu-
tionéren.

Indem Nono die Illusion des triumphierenden Liberalis-
mus, der das 19. Jahrhundert charakterisierte, zerstort, macht
er die dynamischen Beziehungen zwischen der spontanen
Ideologie der Kommune und den realen historischen Bedin-
gungen ihrer Existenz sichtbar. Wenn die Ideologie die
Einheit einer sozialen Klasse garantiert — der Kommunarden
von Paris im ersten, der Kommunisten des russischen Arbei-
terviertels im zweiten Teil —, wird die politische Sprache
Ausdruck militanter Zwinge.

Der Massenstreik, ein Werk der Spontaneitit, ist eines der
Themen im zweiten Teil von Al gran sole carico d’amore.
Uberhaupt ist das Thema der Spontaneitét omniprisent im
Werk Nonos. Es mag geniigen, an eine Mauerinschrift zu
erinnern, die in Musica-Manifesto verwendet wird: «Ici, on
spontane.» Solche Spontaneitit ist ein Zeichen fiir das dia-

lektische Potential des Arbeiterkampfes. Die Streiks von
Turin, die russischen Streiks von 1905 in den Szenen II, v und
viin Al gran sole carico d’amore widerspiegeln den Augen-
blick einer Vermassung des Kampfes und sind Antwort auf
die Massenorganisation der kapitalistischen Arbeit und
Produktion in internationalem Rahmen: Alle diese Prozesse
wirken in einen ideologischen Kontext ein, der durch den
Bruch mit dem Modell einer Avantgarde-Organisation
charakterisiert ist. Spontaneitit bedeutet auch, dass eine
Intervention von aussen nicht mehr notwendig ist, denn die
Arbeiterklasse besitzt Reife und Klarheit in ihren Formen
des Kampfes und in der Durchschlagskraft ihrer Strategien.
Dies zu zeigen ist der Sinn der Szene 11, iv, b.

In Al gran sole carico d’amore (1,iii, a) erscheinen dem-
nach gewisse Gedanken Rosa Luxemburgs, und dies, parado-
xerweise, vermittels eines Lenin-Zitates aus Dem Andenken
der Kommune: «Die Kommune wurde spontan geboren,
niemand hatte sie bewusst und methodisch vorbereitet.»

Sie hat sich also spontan organisiert — in der Oper werden
drei Massenbewegungen aus dem Hunger geboren: die
Kommune, der von Pavel angefiihrte Streik und die Turiner
Streiks der fiinfziger Jahre.

Die Fortsetzung von Lenins Aufsatz gerét allerdings nir-
gends ins Blickfeld: «Damit eine soziale Revolution siegreich
sein kann, sind zumindest zwei Bedingungen notwendig:
hochentwickelte Produktionskrifte und ein wohlvorbereite-
tes Proletariat. Doch 1871 fehlten diese beiden Bedingun-
gen.» Es mangelte an der Organisation des Proletariats, es
fehlte die Funktion der Partei, und auch die Kritik Engels
scheint zuzutreffen, wonach sich die Kommune vermehrt des
revolutiondren Potentials des Staates hitte bedienen sollen,
also des bewaffneten und als herrschende Klasse organisier-
ten Proletariats.® Die brutale Niederschlagung ist Thema der
Szenen I, vii und viii, doch die Griinde des Scheiterns —im
ersten Teil der Kommune, im zweiten Teil der russischen
Revolution von 1905 — werden nirgends analysiert oder auch
nur dargestellt.

Nono illustriert die marxistisch-leninistische These vom
Zusammenbruch der staatlich-biirokratischen und militéri-
schen Maschinerie in der Szene I, 1, c: erste Entscheidungen
der Republik (4. September 1870), Verteilung von Waffen an
alle Franzosen und Abschatfung der Staatspolizei. «Doch
Paris in Waffen, das war die Revolution in Waffen»’, schreibt
Marx. Die Kommune ist einerseits das Produkt einer Krise,
die durch die Kapitulation der herrschenden Klasse ent-
standen war, und andererseits die Verwirklichung von
Tendenzen, die diese herrschende Klasse in die Krise trieb;®
und so sprechen die Waffen, die eigentlich bloss defensive
Mittel sein sollten, in den Szenen I, v, d oder I, vi, b. Darge-
stellt werden die Ereignisse vom 18. Mirz 1871: General
Joseph Vinoy versucht sich nachts der auf den Buttes
Montmartre stationierten Kanonen zu beméchtigen und
Paris militdrisch zu besetzen; die Generile Clément Thomas
und Claude Martin Lecomte werden von ihren Soldaten
hingerichtet. Wenn auch die Hinrichtung selbst nicht zur
Darstellung kommt, so wird doch im Prozess gegen Louise
Michel (I, vi, b) auf sie verwiesen.

Al gran sole carico d’amore stellt in konkreten Begriffen
die Probleme der sozialistischen Revolution dar und fragt,
mit Gramsci, nach dem zukiinftigen Status der Massen:
Notwendig ist eine Staatskonstruktion, in der die Regierung
von der Arbeiterklasse gestellt wird, und eine Organisation
der Kommune nicht als ein parlamentarischer Organismus,
sondern als ein «zugleich exekutiver wie legislativer Hand-
lungskorper» (um eine Formulierung von Marx aufzuneh-
men). Dies ist der Sinn der Resolutionen der Kommunarden
in den Szenen 1,1, a und ¢ oder I, v, b und d. Indem sie den

6. Vgl. Lenin, Staat
und Revolution, Berlin
1975.

7. Marx, Der Birger-
krieg in Frankreich, in:
Karl Marx, Friedrich
Engels, Gesamtausga-
be, Probeband, Berlin
1972, S. 171-215, hier
Stl78s

8. Nono hatte in sei-
nem Exemplar von
Damnés de la terre,
Paris 1969, S. 7, die
Worte unterstrichen:
«Als pazifische wurde
die Kommune zur Ge-
walt gezwungen.»

06/07



Staat verwandelt, ersetzt die Kommune, was zerstort worden
ist, und macht sich von der Republik unabhéngig: Herab-
setzung der Mietpreise (29. Mérz 1871), Trennung von
Kirche und Staat (2. April), Verbot der Nachtarbeit in
Bickereien (28. April), Beschrinkung der Lohne (2. April)...
Das Schicksal der Massen ist also dem Auflosungsprozess
des Staates einbeschrieben. Die Kommune hat dadurch
gezeigt, dass es nicht geniigt, wenn sich die Arbeiterklasse
der staatlichen Mittel beméchtigt.

Der erste Teil endet folgerichtig mit einem Lenin-Zitat aus
Staat und Revolution: «Die russischen Revolutionen von
1905 und 1917 setzen das Werk der Kommune in anderem
Rahmen und unter anderen Bedingungen fort.»

Doch ist Al gran sole carico d’amore im wesentlichen eine
Konsequenz aus den politischen Folgerungen von Musica-
Manifesto, worin Nono den franzosischen Mai als Ausdruck
einer klassenkdmpferischen Massenerfahrung analysiert —
eine Erfahrung, die auch die italienischen Streiks von
1968/69 charakterisiert.

Die in diesem Werk verwendeten Mauerinschriften weisen
auf ein Bewusstsein hin, das im Kampf der franzosischen
Studenten eine neue Art der politischen Auseinandersetzung
anbrechen sieht; denn Antworten des traditionellen Kapita-
lismus werden dort ebensowenig anerkannt wie die Art des
Massengébrauchs und der Massenkontrolle durch die
organisierte Arbeiterbewegung.

Ein solcher Zugang fragt nach den gewaltsamen Formen
des Kampfes und nach der Zusammengehorigkeit von
Arbeitern und Intellektuellen. Nono hat die Notwendigkeit
einer solchen Zusammengehorigkeit in sémtlichen sich auf
die Universitit beziehenden Texten betont — in Berlin 1967,
in Paris 1968, wie auch in Stidamerika und, spezifischer, in
Lima und Ayacucho in den Texten der achtziger Jahre sowie
in Caminantes... Ayacucho. Gemiss Musica-Manifesto
wirken sich die Klassenwiderspriiche des Kapitalismus auf
die Gesamtheit der Gesellschaft aus. Der franzosische Mai
bietet eine authentische Mdoglichkeit an, in grossem Umfang
mit einem Kampf zu brechen, der bisher — nach dem poli-
tischen Modell von La Fabbrica illuminata — auf das «prak-
tisch-inerte» Ghetto von Fabrik und Arbeit beschridnkt
blieb.

Die Erfahrung mit der Studentenbewegung hat bestim-
mende Auswirkungen. Musica-Manifesto ist eine Analyse der
Widerspriiche, die sich aus den historischen Arbeiterkdmp-
fen ergeben hatten und die den Pramissen der universitdren
Revolte zugrunde lagen. Auch sind die Mauerinschriften von
Censier zahlreicher als diejenigen von Nanterre.” Nono liest
den franzosischen Mai im Licht der marxistischen Thesen,
und nicht im Sinne anarchistischer oder libertinistischer
Theorien: Die Studierenden verwenden von nun an die Me-
thoden der Arbeiterklasse.

Politische und strategische Fragestellungen bilden die
Essenz des franzosischen Mais in Musica-Manifesto: Welcher
Art miissen die Verbindungen sein, die Universitdt und
Intellektuelle mit der Arbeiterklasse zu kniipfen haben?
Entwickelt sich die Beziehung zwischen Studentenbewegung
und Arbeiterkampf nach einer Logik der Avantgarde, oder
ist sie ein unreduzierbares Massenphdnomen, das alle
Ebenen einschliesst, in denen ein Kampf gegen den Kapita-
lismus stattfindet? Aufs ganze gesehen ist der Unterschied
ein historischer, ein Unterschied zwischen revolutiondrem
und demokratischem Projekt. Die Konzerte und Gespriche
in den italienischen Fabriken sind Teil eines solchen Kon-
textes und illustrieren eine Praxis, die besonderen Nach-
druck auf den politischen Gehalt des Kampfes wie auch auf
die Verallgemeinerung seiner Wirkungsmachtigkeit und auf
die Notwendigkeit radikalisierter Formen legt.

Die Revolte des franzosischen Mais, zugleich eine Krise
der gewerkschaftlichen und politischen Massenorganisation,
war nicht revolutionir, denn es fehlte eine revolutionédre
Massenpartei; vielmehr handelte es sich um einen gewalt-
samen Protest einer politischen Avantgarde. Der Bruch mit
dem Gesetz antizipiert jenen Gebrauch von Gewalt, der als
okonomisches Potential zur Zerschlagung der ideologischen
Staatsapparate und damit zur Zerstorung und Vernichtung
jener Herrschaftssysteme fiihrt, fiir die Subjekte nur als
Unterworfene existieren.

Betrachten wir also erneut einige Szenen aus Al gran sole
carico d’amore. In der Ermordung der Generile (I, vi, b), die
Marx als Beginn des Terrors deutet, widerspiegelt sich die
kommunistische Zerschlagung von sozialen Strukturen des
Empires: Zwei Generiile, zwei Figuren der Armee, zwei
Reprisentanten der herrschenden Klasse werden ermordet.
Ihre Ermordung ist unmittelbar politisch.

Die Radikalisierung des Kampfes stellt den biirgerlichen
Staat und die Kommunarden vor ein Dilemma: Entweder
gehen sie als Sieger hervor, oder aber sie werden getotet.
Der Revolutionér kann sich weder Indifferenz noch Neutra-
litit leisten. Er erhebt keinen Anspruch auf Gerechtigkeit
oder Gnade: Er weiss, dass der Feind fiir seine Argumente
nie Verstdandnis aufbringen wird und dass ihm auch Todes-
strafe oder Deportation nicht vorenthalten bleiben. Dies ist
der Sinn des Prozesses gegen Louise Michel in den Szenen I,
vi,a und ¢ von Al gran sole carico d’amore: «Ich will mich
nicht verteidigen, ich will nicht verteidigt werden; ich
gehore ganz der sozialen Revolution an, und ich erklidre
hiermit, die Verantwortung fiir alle meine Taten auf mich zu
nehmen.»

Die einzig moglichen Antworten des Staates entsprichen
etwa der Folter in /ntolleranza 1960, der Ermordung
Lumumbas oder eines stidvietnamesischen Partisanen in
A floresta é jovem e cheja de vida, den Tribunalen von
Versailles, der Mauer der Foderierten, der Deportation nach
Neu-Kaledonien fiir die Kommunarden in Al gran sole

9. Die von Nono un-
terstrichenen Graffitis
und Inschriften sind
seinen beiden folgen-
den Ausgaben ent-

nommen: Les Murs ont

la parole, Journal mu-
ral mai 1968, Paris
1968 und Manifesti
della rivolta di maggio,
Rom 1968.

NVASTR O
rcoko INIZIALE
7 PE—
St
ol s =
¢ ‘P,@( \‘-‘.\L J
Jt50c e = =
. smvidesg L siraa b
“F:_—m, S 1 i{{i
M —~ - A T e 800 kA 2E1
o5 P —— h
[ — —
T T e
0 < 20
g
- e 3
o — ,
(L) \>\_“—"a~__‘ "—ft-g_r.‘ o
fa A:-;-lr{-’\/:?—‘ s ‘
= Lt sl gy F r et —aiea e
60— T L " cain No.
— e —— P‘*"Z‘"
—

FABBQUCA DEI Aolm LA

CHAAAYAND -

Autographe

CoRe TNTITALE)

Partiturseite aus

«La Fabbrica

illuminata»



carico d’amore: Sie zeugen von staatlichen Reaktionen, die
der Revolutionér bereits vorausgesehen hatte.

Zu dhnlichen Gewalttaten kommt es in den Szenen 1, vii
und viii, zu dhnlicher «Eskalation der Unterdriickungs-
maschinerie» in den Szenen 11, iii, a, iv, a, v, a, vi, a und vii, a
von Al gran sole carico d’amore. Der Staat besitzt keine
Sprache der Versohnung; er ist ein unendlicher Komplex von
Negationen der Negationen. Doch wenn eine Ordnung
(«Die Ordnung herrscht...») immer wieder mit Gewalt
aufrecht erhalten werden muss, fithrt dies unweigerlich ins
Verderben, lehrte einst Rosa Luxemburg.

Der Schluss des zweiten Teils der Oper wird von den
bewaffneten Kdmpfen in den verschiedenen Léndern Stid-
amerikas dominiert, Kimpfe, die in den Werken und
Schriften Luigi Nonos seit A floresta é jovem e cheja de vida
omniprisent sind: Kuba, das Epitaph an Luciano Cruz in
Como una ola de fuerza y luz, die Verwendung von Castros
Stimme und ein Che Guevara-Zitat aus Zwei, drei... zahl-
reiche Vietnams schaffen, so lautet der Befehl in Y entonces
comprendio, das Massaker der Moncada in Voci destroying
muros, Ein Gespenst geht um in der Welt und Al gran sole
carico d’amore; in dessen erstem Teil fillt auch der Name
Tania Bunkes. Tania la guerrigliera'® war in der Tat eines der
am intensivsten annotierten Biicher Nonos, eifrig studierte
er den Charakter der Revolutionirin: Glaube, Wille, Diszi-
plin, Optimismus, Ernsthaftigkeit, ausserordentliche Voraus-
sicht, ideologische Sicherheit, Opferbereitschaft, Einsamkeit,
stetige Selbstiiberwindung, Anpassung des Lebens an den
Kampf...

Wenn auch die Guerilla und die Figur des Guerilleros in
Nonos Texten und Widmungen der sechziger und siebziger
Jahre immer wieder vorkommt, so scheinen die theoreti-
schen und praktischen Implikationen des bewaffneten
Kampfes — die Einsamkeit, das Elend und die Risiken des
Waldgiingers, der nicht bereit ist, sich einer als unrechtméssig
angesehenen Autoritit zu unterwerfen — gidnzlich zu fehlen.
Und wenn Caminantes... Ayacucho im Titel den Namen
einer peruanischen Stadt fiithrt, an deren Universitét der
bewaffnete Kampf des Sendero Luminoso begonnen hatte:
Welches ist dann die Spur des sartreschen Konzeptes eines
Briiderlichkeits-Terrors, des gegen die serielle Zersetzung
gerichteten terroristischen Schwurs?

1989, mehrere Jahre nach den historischen Ereignissen,
plante Nono ein Werk iiber die Rote Armee Fraktion:
Stammheim — Non un mistero — Infinito."' Er annotiert ein
Buch von Pieter Bekker Schut, Stammheim, und zumal einen
Text von Ulrike Meinhof; ein Ausschnitt daraus lautet
folgendermassen:

«Das Gefiihl, es explodiert einem der Kopf (das Gefiihl, die

Schiideldecke miisste eigentliche zerreissen, abplatzen) —

das Gefiihl, es wiirde einem das Riickenmark ins Gehirn

gepresst —

das Gefiihl, das Gehirn schrumpelt einem allmdhlich

zusammen wie Backobst z.B. —

das Gefiihl, man stiinde ununterbrochen, unmerklich, unter

Strom, man wiirde ferngesteuert —

das Gefiihl, die Assoziationen wiirden einem weggehackt —

das Gefiihl, man pisse sich die Seele aus dem Leib, als wenn

man das Wasser nicht halten kann —»

Nono hatte samtliche Wiederholungen des Wortes
«Gefiihl» unterstrichen, numeriert von 1 bis 21 — und der
Komponist war fasziniert von den Ziffern 3 und 7 und von
der Zahl 21, die gewisse Abschnitte in Prometeo und in
No hay caminos, hay que caminar... Andrej Tarkowskij struk-
turiert. Zu erinnern ist hier an den Ausdruck Mit innigster
Empfindung, der auf der Partitur von Fragmente — Stille, an

Diotima figuriert und mit geistiger Schirfe eine bestimmte
Krise der Ausserlichkeit in Worte fasst. Nono berief sich oft
auf die semantischen Verschiebungen zwischen innerlichem
Gefiihl und einer dusserlichen Wahrnehmung, bei der sich
das Subjekt der Spitze erst durch den Stich gewahr wird.
«Tone verwandeln die Gefiihle / Gefiihle verwandeln die
Tone / Tone verwandeln sich in Gefiihle / Gefiihle verwan-
deln sich in Tone», schreibt Nono in seiner Einfithrung zu
No hay caminos, hay que caminar... Andrej Trakowskij. Ein
solches dsthetisches Projekt schliesst jede Dichotomie
zwischen Ausserem und Innerem aus. Das eine spricht von
der intimen Besonderheit des anderen: «Das Ohr auf-
wecken, die Augen, das humane Denken, die Intelligenz, das
Maximun an verdusserlichter Innerlichkeit.»'?

Die Rote Armee Fraktion ist eine Folge der Studentenbe-
wegungen der ausgehenden sechziger Jahre. Der bewaffnete
Kampf ist im Projekt Nonos Ausdruck einer avantgar-
distischen Radikalisierung der Problematik von Musica-
Manifesto. Indem er die konterrevolutiondre Tendenz,
zwischen Arbeiterrevolution und Studentenrevolte zu
unterscheiden, zuriickweist, proletarisiert der Terrorismus
die Kdmpfenden und bricht die vom Staat betriebene Um-
zingelung und Integration der traditionellen proletarischen
Organisationen. Es gilt nicht nur zu protestieren, sondern
Widerstand zu leisten und sich durch die Vereinigung von
Theorie und Praxis demjenigen entgegenzustellen, was in
Gefangenschaft fiihrt. Politisches Bewusstsein und Erkennt-
nis des Konkreten entspringen dem Kampf: geméss Engels
materialisiert sich der Guerillero im Gefecht.

Die Guerilla ist eine Hydra.

Wo immer uns auch der Tod liberraschen wird - er ist
willkommen, vorausgesetzt, dass unser Kriegsgeschrei
vernommen wird, dass eine andere Hand sich der Waffen
annimmt und dass sich andere Menschen erheben,
um Totengesdnge anzustimmen zwischen dem Knattern
der Mitrailleusen und erneutem Kriegs- und Sieges-
geschrei.

Y entonces coprendio

«Die Personen in meinem Werk sterben nicht, sondern
sind stdndig am Werden», erkldrte Nono in bezug auf A/
gran sole carico d’amore.”

Insofern der Terrorismus ein avantgardistischer Kampf
ist,' thematisiert er den Begriff der Gruppe, die «Mannig-
faltigkeit der Beziehungen und von Beziehungen innerhalb
dieser Beziehungen untereinander»". Die Gruppe anzu-
erkennen bedeutet zugleich, ihre kollektive Richtung
anzuerkennen — ein Kollektiv, das dem Terrorismus sowohl
vorausgeht wie auch bestimmt: «Der Guerillero ist die
Gruppe.» Nono hat denn auch oft iiber die Masse und das
Individuum reflektiert, seltener iiber die Gruppe: der Solist,
das sich widersetzende Subjekt; der Chor, die proletarischen
Massen; die Elektronik, das zerrissene Echo von den
Gerduschen der Arbeiterklasse.

In Al gran sole carico d’amore werden die Figuren von
Louise Michel und Deola — gemiiss der Dramaturgie
Ljubimows in Crois, camarade! — von vier Sopranstimmen
dargestellt; in diesem Ensemble ist die Beziehung zwischen
dem Individuum Louise Michel oder dem Individuum
Deola zu den vier Sopranen nicht mehr ausschliesslich binér,
und darin materialisiert sich die Uberwindung der Alteritit.
To und Prometheus machen dieselbe Erfahrung in /o,
frammento dal Prometeo und in der «isola seconda» von
Prometeo. Gemiss Sartre ist die Beziehung innerhalb einer
Gruppe dreigliedrig, denn «das Individuum [ist] als Dritter

10. Tania la guerri-
gliera, Mailand 1971,
ist eine Ubersetzung
von Tania la guerrillera
inolvidable, Havanna
1970. Nono, der beide
Ausgaben besass, be-
nutzte ein Gedicht aus
dem Jahre 1966 (zitiert
S. 260 in der kubani-
schen Edition) in Al
gran sole carico
d’amore.

11. Vgl. Philippe Al-
béra, Wenn aus der
Ferne..., in: Acanthes
An XV, Fondettes
1991, S. 124.

12. Luigi Nono, Ecrits,
Paris 1993, S. 257.

13. Luigi Nono, Luigi
Nono e Luigi Pesta-
lozza a proposito die
Al gran sole carico
d’amore, in: Al gran
sole carico d’amore,
Mailand 1977, S. 72.

14. An der Avantgarde
zu sein, sei eine Funk-
tion, zu der man sich
nicht selbst ernennen
und auf die man kei-
nen Anspruch erheben
kénne, schrieb Ulrike
Meinhof (Textes des
prisonniers de la RAF
et dernieres lettres
d’Ulrike Meinhof, Paris
1977, S. 43).

15. Jean-Paul Sartre,
Kritik der dialektischen
Vernunft, aus dem
Franzésischen von
Traugott Koénig, Ham-
burg 1967, Bd. | S. 70.

08/09



in der Einheit der gleichen Praxis (also der gleichen Wahr-
nehmung) an die Einheit der Individuen, als von der nicht
totalisierten Totalisierung untrennbare Momente, gebunden
[...] und an jedes von ihnen als Dritten, das heisst vermittels
der Gruppe [...]: ich erfasse die Gruppe als meine gemein-
same Realitdt und gleichzeitig als Vermittlung zwischen mir
und jedem anderen Dritten.»'

Anhand des Textes von Meinhof behandelt Nono zudem
die klassische Dialektik zwischen Kommunismus und
Sozialdemokratie. Der Titel eines fritheren Aufsatzes, Nella
Sierra e in parlamento, fasst die Krise zwischen Reprisen-
tation und Guerilla in Worte — eine Reaktion auf die counter
insurgency'’.

Die Gruppe konstituiert sich durch die «unwiderrufliche
Festigung der Bindungen», durch den Eid; an dessen
Ursprung liegt eine wirkliche, innerliche und reflexive Angst
—der Eid ist ein Druckmittel gegeniiber den Mitgliedern,
geschaffen von den Mitgliedern selbst, eine «menschliche
Beziehung vermittelter Gegenseitigkeit» (Sartre). In zwei
Fillen scheint der Schwur in den Werken Nonos von beson-
derer Bedeutung zu sein, beide Male geht es um Eidesbruch.
In A floresta é jovem e cheja de vida: «C’¢ stato chi ha
tradito» («es gab Verriter» bzw. «der Staat hat verraten»).
Und in der Szene 11, iv, b von Al gran sole carico d’amore
stellt Nono (mit Gorki) dar, wie einige Arbeiter einen Streik
zu brechen drohen. Allein schon die Klassenzugehorigkeit
genligt beinahe, jeden Dritten als kollektives Wesen in die
Verschworung einzubinden; Sartres Hinweis auf die Trigheit
einer Klasse wird somit ausgeblendet.

Ulrike Meinhof stellt in bezug auf die Kommune diesel-
ben Fragen wie Lenin: Ist eine Verwandlung der reaktio-
néren Militarisierung in eine revolutiondre Militarisierung
moglich? «Die Schiisse auf Rudi [Dutschke] haben dem
Traum der Gewaltlosigkeit ein Ende gesetzt. Wer sich nicht
bewaffnet, stirbt, wer nicht stirbt, wird in den Geféngnissen,
in den Erziechungsheimen, in den Wohntiirmen lebend
begraben.»'® Nach dem Schema der Kommune erscheint der
deutsche Terrorismus hier als Folge einer bereits vorausge-
gangenen Gewaltanwendung von Seiten des Staates: Gewalt
im Sinne einer Behinderung der Arbeit wie in La Fabbrica
illuminata oder in der Szene 11, i, a von Al gran sole carico
d’amore; Gewalt im Sinne der Aufrechterhaltung von
Produktionsbedingungen (in den Chéren von Da un diario
italiano ist von einer «mit Waffen verteidigten Fabrik» die
Rede); Gewalt auch im Sinne von Kolonialisierung. Die
Unterscheidung zwischen Biirgerkrieg und Kolonialkrieg
verfliichtigt sich, und der Staat, der die Befreiungsbewegun-
gen als terroristisch erklért, irrt sich keineswegs. Die For-
derungen der Kolonisierten sind in erster Linie politischer
Art, denn die 6konomische Unabhingigkeit ist die Folge der
Ausbeutung und die Folge einer militdrischen und finanziel-
len Ordnung, die diese Ausbeutung ermdoglicht. Occupatio
bellica: der Kampf der Algerier um ihre Unabhéngigkeit, der
in Intolleranza 1960 mit dem Gedicht Liberté von Paul
Eluard in Verbindung gebracht wird, und die Anspielungen
an die venezuelanischen, vietnamesischen und chilenischen
Befreiungsbewegungen in den Werken und Schriften Nonos
stehen damit in Zusammenhang: Pedro Duno, Kommandant
der venezuelanischen FALN, oder Gabriel, angolanischer
Guerillo, in A floresta é jovem e cheja de vida; das vietname-
sische Lager in der Szene II, vi, b von Al gran sole carico
d’amore... Die Befreiungsbewegungen im Werk Nonos
zielen auf die Rekonstruktion einer internationalen proleta-
rischen Politik.

Poesie und Opfer: der Mensch, der singt, und der Mensch,
der totet, unterhalten innerhalb der Erlosungsgeschichte
enge Beziehungen. «Ihr Tod wird als Beispiel dienen» (La

Victoire de Guernica). Immer wieder nimmt Nono letzte
Nachrichten, letzte Briefe, letzte Worte auf, damit sie noch
im Tod weiterklingen: Briefe von zu Tode Verurteilten im
europiischen Widerstand in 7/ Canto sospeso, der letzte Brief
Patrice Lumumbas an seine Frau in A floresta é jovem e
cheja de vida, die letzte Nachricht Ernesto Che Guevaras in
Y entonces comprendié, und der Vers Velimir Khlebnikovs in
Quando stanno morendo: «Wenn sie sterben, singen die
Menschen...» Bereits der Titel, Quando stanno morendo,
weist auf diesen Augenblick des Todes hin, in dem die Men-
schen singen und durch ihren Gesang — mag dieser auch so
fragil sein wie derjenige Didones in Cori di Didone — ein
letztes Zeugnis ablegen von ihrer Existenz und ihrem
Kampf.

Der Kampf verewigt sich im Epitaph, in der Sperre, in der
Mauer — es sind die Orte der Graffitis, der Inschriften, der
Gesetzestafeln, der Wehklagen, des Todes: Es ist die Mauer
der Slogans vom Mai 1968 in Musica-Manifeto, die Hinrich-
tungsmauer in Y entonces comprendio, die Mauer der
Foderierten in Al gran sole carico d’amore, die Zelle Rosa
Luxemburgs in Voci destroying muros. Und der Fels des
Prometeo.

Der Kampf ist endlos und hat keine andere Finalitt als
sich selbst: «Was wir wollen, das ist die Revolution, mit
anderen Worten: es gibt ein Ziel, und in bezug auf dieses Ziel
gibt es keine Position, es gibt nur Bewegung, es gibt nur den
Kampf; der Bezug zum Sein, wie du sagst, bedeutet: kamp-
fen», schreibt Ulrike Meinhof.'?

Der Terrorismus verneint die Moglichkeit, die Reformen
mit demokratischen Mitteln durchzusetzen, so wie dies etwa
die Kommunarden mit ihren Resolutionen in Al gran sole
carico d’amore anstreben. Die vom Terrorismus ausgeiibte
Gewalt ist nicht geniigend in den Massen verwurzelt und ist
deshalb nicht eigentlich revolutiondr. Der Verlust des
Vertrauens in einen bewaffneten Kampf der Massen fiihrt
zur Infragestellung des Begriffes der Masse selbst und zur

sal

16. Ebd., S. 400.

17. Der Begriff counter
insurgency wird vom
Pentagon definiert als
die Gesamtheit der
«militarischen, parami-
litarischen, politischen,
Okonomischen, psy-
chologischen und zivi-
len Operationen, die
von einer Regierung
zwecks der Brechung
jeglichen subversiven
Aufstandes eingesetzt
werden».

18. Zitiert nach Anne
Steiner und Loic
Debray, La Fraction
Armée Rouge, guérilla
urbaine en Europe
occidentale, Paris
1988, S. 25.

19. Ulrike Meinhof,
Mutinerie et autres
textes, Paris 1977,
S. 178.

MK L &

I s
R et .
{ e ==
v [ v “ S R >
"L>A PO o Wi uacesd § 0 S s ) 5 ) :')-F "
Lt ”i o M S P
S J — ] B Ui
e el P a2
= " ; f\\\‘/“ ‘

TS
PA=5 ~3F — @A-N-ND|~

)e; (o

= — P
Autographe = w =
Partiturseite aus <_Z& /_,.n——-»s:'-n""“' 3 P T
«La Fabbrica E
illuminata»

PASSERANNO | TIATTI N / PASSENANNO (£ Ausos.r-/



Verurteilung jener Partei, die sich fiir eine staatliche Losung
samtlicher gesellschaftlicher Konflikte ausspricht und sol-
cherart jeglichen wirklichen Widerstand hintertreibt.

Die Idee einer gewaltsamen Revolution, deren absoluten
Werten sein Leben oder dasjenige anderer zu opfern ist, zu
akzeptieren, bedeutet auch, dass man dem Terrorismus
nichts entgegenhalten kann. Die Zerstorung des Staates, die
der Terrorist durch eine klassische Strategie anstrebt,
befindet sich im vollstindigen Gegensatz zur marxistisch-
leninistischen Analyse des franzosischen Biirgerkrieges von
1871 in Al gran sole carico d’amore. Der bewaffnete Kampf
ist in keiner Weise vereinbar mit den neuen Anforderungen,
denen mit Begriffen wie Masse und kollektive Wiederaneig-
nung der Produktionsmittel Ausdruck verliehen wird.

Nonos Strategie hingegen ist dialektisch. Jeder Kampf,
dem die Verdnderung der herrschenden Machtverhiltnisse
innerhalb der sozialen Strukturen verunmdoglicht wird, muss
unweigerlich repressiv werden. Anders gesagt: die terroristi-
sche Macht mutiert zu einer bloss neutralen, mechanischen,
instrumentellen; jegliche Analyse reduziert sich auf eine
Vorwegnahme des finalen Systemzusammenbruchs. In gewis-
sem Sinne ist das Projekt Stammheim — Non un mistero —
Infinito eine blanquistische Antwort auf die Kristallisation
der benjaminschen Zeit.

Gemiss dem italienischen Philosophen Gianni Vattimo ist
die Geschichte der sozialen und individuellen Reprisen-
tation zugleich eine Geschichte der Werte, denen das Leben
zeitweise geopfert werden muss: Kriege, Martyrien,
Pogrome, prometheische Opfer... Die Faszination fiir die
revolutiondre Idee und fiir die Eroberung des Winterpa-
lastes, an die Nonos Texte der sechziger Jahre oft anspielen,
entspringt der Hoffnung auf den Augenblick einer absoluten
Beziehung zu einem absoluten Wert. Das Projekt Stamm-
heim — Non un mistero — Infinito ist in Nonos Werk ein
Endpunkt eines geldhmten historischen Bewusstseins und
einer Musik, die wegen der Unmdéglichkeit zur Dialektik
jegliche Dynamik ausschliesst — Konsequenz eines Kontextes
sozialer Trdgheit und Unbeweglichkeit. Mit anderen Worten:
der Terrorismus ist eine ahistorische Antwort auf das Versa-
gen und die Kapitulation der Geschichte geworden.

Die Revolution ist oft tellurisch: Ihre Bindung an den
Boden, an das Volk, an die geographische Beschaffenheit des
Landes, in dem der Kampf stattfindet, kennzeichnet auch das
Denken von Mao, Castro oder Ho Chi Minh. Mit Begriffen
wie Verborgenheit oder Untergrund, mit der Metapher eines
unterirdischen Kampfes wird dem Marxismus zudem ein
neues Aktionsfeld eroffnet, einen komplex strukturierten
Raum: Es entsteht ein neuer Topos der Tiefe.

Die Praxis Nonos schwankt zwischen derjenigen eines
venezianischen Citoyens und einer Politik im konkreten
und radikalen Sinne des Wortes. Zahlreiche Artikel kiinden
von einem venezianischen Kommunismus, der, ohnméchtig,
den Archipel zugunsten des Festlandes verlisst. In der
Nachfolge Tintorettos ist Nono der Kiinstler des Weltendes,
die Arbeiterklasse lasst die thalassokratische Stadt im Stich.
Sein Bild als ein Subjekt, das die Stadt baut, bleibt stéindig
présent, und die Stadt wird zur Metapher einer polis im
Sinne einer lebendigen, konkreten und realen Totalitét.
Samtliche Anspielungen an die venezianische Polyphonie
sind demnach Metaphern eines zeitgenossischen, gesell-
schaftlichen Raumes. Die marxistische Topik Nonos ist
marin. Die Vermédhlung mit dem Meer, sposalizio del mare,
beschreibt eine neue Strategie, die Utopie einer Suspension
des nomos, jeder Partitur, jeder irdischen Wurzel: Das Meer
als Bahn, Gedanke, Weg.

Auf den Spuren von Carl Schmitts Land und Meer ist die
Insel kein Fragment, kein Erdkriimel, kein vom Festland

getrennter und vom Wasser umgebener Landfetzen mehr.
Doch vom Meer oder von einer benachbarten Insel aus
gesehen wird jedes Landstiick zum Kiistenstreifen, der ein
Hinterland verspricht: Ein «Feld des Meeres» umgibt das
Land, und jenseits von Strand und Sand liegt ein Landozean.
Die Insel wird zu einem Schiff, zu einem Teil des Meeres, zu
einer Antwort auf das Meer, auf seine Gewaltsamkeit und
seine Gefahren. Diese Inseln, die in den entsprechenden
Abschnitten des Prometeo den Raum revolutionieren, ver-
dndern die Dimensionen und das Mass, doch auch die
eigentlichen Strukturen des Raumes, der der Welt kiinftig
einbeschrieben ist.

Archipel, Prometo. Das Meer ist hier utopisch, indem es
sich lossagt von historischem Ort und historischer Zeit. Von
der Insel aus, die abgeriegelt, hermetisch, versiegelt wirken
konnte, zeichnet sich die Notwendigkeit ab, das Zentrum zu
zerbrechen, den Archipel zu zerschlagen, das Zerbrochene
zu befragen. Auf dem Meer gibt es kein Zentrum, keinen
Mittelpunkt, keinen Weg zuriick, sondern einzig die Offnung
einer grenzenlosen Zahl moglicher Bahnen.

Die Politik Nonos ist wesenhaft mit einem Archipel
verbunden, wo der meerische Zusammenstoss — von Schiff
zu Schiff — diejenigen, die kampfen, und diejenigen, die nicht
kdampfen, umfasst. Weshalb also erstaunt sein iiber die
Gegentiberstellung von Cesare Paveses Gedicht Mattino und
den Mauerinschriften des franzosischen Mais in Musica-
Manifesto?

Das halbgeschlossene Fenster umschliesst ein Antlitz
tiber dem Feld des Meeres. Die losen Haare begleiten
den sanften Rhythmus des Meeres.

Musica-Manifesto

Weshalb erstaunt sein, dass das Projekt tiber die RAF mit
dem geheimnisvollen, hermetischen /nfinito Leopardis
verbunden wird?? Meer, Raum, Stille, Untergang, Horizont,
Rubhe... Alle diese Worte, die Nono so vertraut waren,
veranschaulichen die sich in unendlicher Stille und in der
Abgeschiedenheit einer camera silens befindende Insel,
worin die murrenden Rufe und gequilten Pfiffe Meinhofs
tragisch widerhallen.

Der deutsche Terrorismus findet in die Texte Nonos und in
das Projekt Stammheim — Non un mistero — Infinito im
Moment einer schmerzvollen Bewusstwerdung Eingang; es
ist ein letzter Widerstand gegen den Nihilismus einer Welt,
die von einer ideologielosen Technik vollstdndig durchdrun-
gen ist. Die Utopie des Zerfalls geht iiber die bloss édstheti-
sche Dimension hinaus. Doch erscheint der Name Meinhofs
zeitgleich zu den Begegnungen mit Gerhard Richter und
seinem Zyklus /8. Oktober 1977, wo rein humane Beweg-
griinde im Vordergrund stehen, wodurch der terroristische
Gedanke, dass Gefahr und der Verlust der Illusionen von
einer bestimmten Utopie und bestimmten Heilslehre
getrennt werden: «Die Bilder sind Ausdruck einer stummen
Umwilzung, sie rithren her von einem beinahe hilflosen
Versuch, Gefiihlen des Mitleids, der Traurigkeit und der
Emporung Form zu geben.»?!

Und es ist bezeichnend, dass der Name Tania Bunkes in A/
gran sole carico d’amore gerade im Zeitpunkt des histori-
schen Kompromisses erscheint und dass Nono am Projekt
Stammheim — Non un mistero — Infinito zu einer Zeit arbei-
tete, als der Ostblock zusammenbrach. Geboren aus dem
Anti-Faschismus und aus den Grundsitzen der Resistenza,
ist der bewaffnete Kampf Ausdruck einer ungeduldig gewor-
denen Dialektik, schliesslich eines Abschiedes.

(Aus dem Franzosischen von Patrick Miiller)

20. Im gegenwartigen
Augenblick unserer
Manuskriptstudien ist
es uns unmoglich, die
Verbindung zwischen
L'Infinoto Leopardis
und Stammheim — Non
un mistero — Infinito
préazise herzustellen,
auch wenn der Titel
des Projektes einen di-
rekten Bezug vermu-
ten lasst. Handelte es
sich um ein Werk auf
den Text allein von
Meinhof, auf den Text
von Meinhof und das
Gedicht Leopardis
(nach dem Modell von
Musica-Manifesto)
oder einzig auf das
Gedicht von Leopardi
(nach dem Modell von
Caminantes... Aya-
cucho) - oder steht es,
Uiber die Anspielung
des Titels auf die pe-
ruanische Stadt hin-
ausgehend, in Zusam-
menhang mit einem
Sonett Giordano
Brunos...?

21. Gerhard Richter,
Textes, Dijon 1995, S.
207; fur eine Repro-
duktion der Werke vgl.
Gerhard Richter, Bonn
1993.

10/11



	Ästhetik des Widerstands : Streik und bewaffneter Kampf im Werk Luigi Nonos

