
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1999)

Heft: 60

Artikel: Ästhetik des Widerstands : Streik und bewaffneter Kampf im Werk Luigi
Nonos

Autor: Feneyrou, Laurent / Müller, Patrick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927995

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÄSTHETIK DES WIDERSTANDS voN
Streik und bewaffneter Kampf im Werk Luigi Nonos

Politische Anfragen an die Werke und Schriften Nonos

sind unvermittelt konfrontiert mit der beinahe vollständigen
Abwesenheit einer politischen Theorie: Es fehlt eine

philosophische Sprache, die zugleich eine ökonomische und eine

Sprache politischer Philosophie darstellen würde.

Eine solche ökonomische Sprache hätte nicht mehr eine

der Objektivität, sondern eine der Ideologie zu sein - einer

Ideologie, die sich versteht «als reagierendes Bewusstsein,
das sich am Kontakt mit dem Phänomen Wirklichkeit belebt
und das, sich selbst bestimmend, bestimmt»1. In diesem Sinne

ist Nonos Ideologie eine Erfahrung, die am Schnittpunkt
sozialer Beziehungen an der realen Geschichte teilhat.

Die Sprache Nonos, des Ideologen der Arbeiterklasse,
müsste diejenige von Marx, Lenin und Gramsci beerben; sie

wäre die Sprache eines fundamentalen politischen Kampfes,
eine Waffe für den Klassenkampf und für die Veränderung
der Welt: die Revolution, ihre Ursache, ihre Ideen, ihre sozialen

Projekte, ihre Gefühle... Doch das Kunstwerk, worin die

Diskrepanz zwischen ästhetischem und politischem
Ausdruck ein und desselben Gegenstandes fortbesteht, offenbart

präzise die Krise einer Gesellschaft, deren Sprachen sich

widersprechen. Kunst kann die sozialen Verhältnisse einzig
durch eine andere Sprache erhellen - eine Alterität, die

zugleich Garant ihrer politischen Relevanz ist.

Das Kunstwerk stellt weniger eine soziale Kritik als eine

musikalische Kritik des Sozialen dar. In bezug auf La
Fabbrica illuminata bedeutet dies: «Eine Fabrik ist eine

Geschichte, eine Kampfsituation, ein Moment der enormen
Leidenschaft und des Lebens der Arbeiterbewegung, in der

die Negation der Negation tätig ist. Wie lässt sich, ausgehend

von dieser mit konstruierter Erfindung beleuchteter Situation,

etwas über die Welt von heute erfahren? Nicht durch

dokumentarische Musik, Dokumentartheater, Dichtung,
Bericht; weder durch Aufzeichnung noch durch technologisches

Einverständnis; nicht durch Auslieferung an die Macht
oder die Routine der Massenmedien, sondern durch ein

Illuminations-Journal. Keine Mimesis, keine Widerspiegelung.

Kein industrielles Arkadien. Kein populistischer oder

populärer Naturalismus. Sondern eine bedeutungsmässig

präzise Ideen-Musik über den Menschen von heute am Ort
seiner Befreiung von Unterdrückung; die in Form gefasste

Negation der Negation, das Engagement, jegliche subjektive
und objektive Befangenheit zu überwinden, eine Befangenheit,

die heute so dominierend ist, und dies nicht nur in der
Musik...»2

Das Kunstwerk hat Teil am historischen Materialismus,

allerdings im Sinne einer Illuminations. Auch handelt es vom

Klassenkampf, doch nicht in der Theorie, sondern in der

Musik; und es zeugt von anderer Zeit, anderem Raum,
anderer Sprache: Als Möglichkeitsform des Denkens,
Analysierens und politischen Fragens bedeutet solche Musik, dass

die Eingleisigkeit des philosophischen Modus zu einem

Ende gekommen ist.

Nono wahrt Distanz. Das Fehlen solcher Distanz würde
die Dialektik der Erkenntnis auf einen sozialistischen

Realismus reduzieren, auf die optische und mechanistische

Metapher des Photographischen, Dokumentarischen oder
Realistischen. Demgegenüber hat jede Auseinandersetzung
mit Nono vom experimentellen Charakter der Erkenntnis
und vom Bruch mit einem bloss strukturellen musikalischen
Denken auszugehen.

Die Autonomie - der Begriff stammt aus Marx' Das

Kapital - ist für die Sprachvielfalt zugleich grundlegend wie

massgebend. Diese Dialektik bildet die Grundlage einer
Kunst der Konfrontation und des ständigen Widerspruchs
zur bürgerlichen Ordnung: Musica-Manifesto. Der Titel
bedeutet Verbindung, Synthese, utopische Übertragung,

zugleich aber auch Spaltung: Innerhalb der Grenzen, Strukturen

und Prämissen des einen bleibt die Unmöglichkeit des

anderen bewahrt. Der Raum des Ästhetischen wird so zum
Ort eines Kampfes, worin das Geräusch, das Murren, der
Schock und die Notwendigkeit politischer und sozialer

Konfrontation zu vernehmen ist: Klanglicher Aspekt und

historische Dimension gehen im Kunstwerk eine unabtrennbare

Verbindung ein.

Zitieren wir A floresta éjovem e cheja de vida: «Wie Marx
sagte, sind wir noch in der Vorgeschichte.» Die Geschichte,

so impliziert Nono, befindet sich im Fluss, und sie bewegt
sich noch in vorhistorischem Stadium.

Wir wissen, dass dieser Kampf ein Kampf zwischen

Vergangenheit und Zukunft ist.

A floresta é jovem e cheja de vida

Die marxistische Zukunft ist eine wirkliche Zukunft, nicht
auf die Gegenwart reduzierbar; und Utopie ist nicht blosse

Vision eines unerreichbaren Morgens, der den Menschen auf
sein ewiges Ungenügen verweist, sondern fordert unmittelbare

Partei- und Teilnahme. Wenn wir uns in vorgeschichtlicher

Zeit befinden, trägt jedes Streben nach einer
historischen Epoche zur Zerstörung des gegenwärtigen Unrechts

unserer Systeme bei. Es ist die Aufgabe des Komponisten,
dem Hörenden in jedem konkreten Fall sein Vermögen zu

1. Luigi Nono, Notizen

zum Musiktheater
heute (1961), in: Luigi
Nono, Texte. Studien
zu seiner Musik, hg.
von Jürg Stenzl, Zürich
1975, S. 61.

2. Gemäss einem
Manuskript im Archivio
Luigi Nono.





handeln, zu tun oder zu lassen vor Augen zu führen. Und die

Geschichte wird sich einzig dann erfüllen, wenn sie sich auf
die Seite der unterdrückten Klasse schlägt.

Auch der Begriff ursprünglicher Freiheit (der Begriff wird
im Sinne Rosa Luxemburgs verwendet) steckt die

Bedingungen für den Kampf ab. Der Gedanke, dass der Kampf aus

der Freiheit hervorgehen könne, ist eine Illusion. Das Essay

Geschichte und Gegenwart in der Musik heute gibt dem

Gegensatz zwischen tabula rasa und revolutionärem Élan,

zwischen Terrorismus und Marxismus Ausdruck, und zwar

gerade durch die Absage an eine spontanen Freiheit. Eine

solche Freiheit überantwortet das Kunstwerk der Ekstase.

Handlungsmöglichkeiten existieren nur da, wo sich moralische

Forderungen klar abzeichnen. In A floresta é jovem e

cheja de vida heisst es: «Wenn der Kampf nicht hier beginnt,
in den Kohlenminen, in den Elektrizitätswerken, in den

Stahl- oder Automobilindustrien, so wird es keine Freiheit

geben.» Freiheit ist Beweis überwundener Entfremdung, so

lautet eine Quintessenz der dialektischen Methode. Die

Überlagerung von Sein und ästhetischem Phänomen führt zu

einer Musik, die das Sein in allen Bestimmungen seiner

Handlungen umfasst: «Die Freiheit ist eben das Nichts, das

im Herzen des Menschen zu einem gewesenen geworden ist

und die menschliche Realität zwingt, sich zu machen, anstatt

zu sein,»s Die Utopie Nonos, die eine Musik der exis und den

Widerspruch zwischen Theorie und Praxis ablehnt, ist eine

Utopie des Wirkens im Sinne Hölderlins, eine Utopie des

Seins als Werden - ein Werden, das sich direkt in Handlungen

niederschlägt. Die Praxis bestimmt die Grenzen des

utopischen Denkens, und die Musik Nonos ist moralisches

Experiment: Sie besitzt die Fähigkeit, die Formen der

historischen Prozesse zu analysieren und in diese Formen

einzugreifen.4

Prometeo, worin die marxistische Geschichtsphilosophie

suspendiert ist, inspiriert sich an Walter Benjamin: «Auf den

Begriff einer Gegenwart, die nicht Übergang ist sondern in

der Zeit einsteht und zum Stillstand gekommen ist, kann der

historische Materialist nicht verzichten.»5 Indem Nono sich

auf ein Geschichtsbild bezieht, das nicht von homogener
Zeit, sondern von Jetztzeit spricht - vom Gedächtnis der

Menschheit -, identifiziert er sich mit einer Zeit des Augenblicks,

mit der «messianischen Stillstellung des Geschehens»,

und er sieht darin eine «revolutionäre Chance im Kampfe
für die unterdrückte Vergangenheit»; solches Denken
wendet sich gegen das Kontinuum der Geschichte und gegen
das ängstliche Warten auf eine Zukunft, die die Gegenwart
annullieren soll. Dies setzt eine Kritik jenes Fortschrittsbegriffes

voraus, der mit der homogenen Zeit untrennbar
verbunden ist. Das Denken sucht jede Krise in kritischer

Gegenwart festzuhalten, eingeführt wird eine tragische Poetik
der Entscheidung, wo alles sich unaufhörlich der Gefahr der

Vernichtung aussetzt.

Denken bedeutet von nun an: sich erinnern. Als Kristallisation

von Vergangenheit und Gegenwart in der subversiven

Sphäre der Erinnerung bezeichnet die Jetztzeit das

Unabgeschlossene. Als unvollendete und offene ist Vergangenheit

politisch: Die Revolutionen der Arbeiterklasse in AI gran
sole carico d'amore sind Antwort auf die Geschichte der

herrschenden Klasse, deren Erfolge und deren Vergangenheit

noch umgestürzt werden können. Keineswegs geht es

darum, eine eigentliche Krise herbeizuführen, die die Gegenwart

legitimieren würde; vielmehr muss die Vergangenheit in
der Gegenwart des Kampfes entwurzelt werden.

Der Bankrott der marxistischen Geschichtstheorie seit

Fragmente - Stille, an Diotima, der Verzicht auf Tat und

historische These, auf die Modelle der Rationalität und auf

mögliche Konfrontation mit der Zukunft führt zu einem Kult
des Umherirrens und zur Entstehen von Mythen. Der
Kommunismus wird zur Beschwörungsorganisation der

Massenbewegung und nimmt eigentlich mythisch-religiöse
Dimensionen an; jegliche Dialektik löst sich dabei auf. Die
Geschichte ist nicht mehr eine Geschichte der Vernunft,
nicht mehr ein Kampf für die Freiheit, sondern eine
unaufhörliche Wehklage über Knechtschaft. Die Erschlaffung und

3. Jean-Paul Sartre,
Das Sein und das
Nichts, aus dem
Französischen von Justus
Streller, Karl August
Ott und Alexa Wagner,
Hamburg 1952, S.
561.

4. «Die Moral ist
nichts anderes als eine
Art Selbstkontrolle, die
die Praxis sich selbst
auferlegt, doch immer
auf objektiver Ebene;
sie gründet demnach
auf Werten, die ständig
eingeholt werden, da
diese auf einer früheren

Praxis beruhen»,
schreibt Sartre in Un
théâtre de situations,
Paris 1992, S. 309. In
mehreren Texten der
sechziger Jahre zitiert
Nono einen anderen
Ausschnitt aus einem
Text Sartres: «Und
wenn man mir diese
Welt mit ihren
Ungerechtigkeiten darbietet,
dann nicht, damit ich
diese kalt betrachte,
sondern damit ich sie
mit meinem Unwillen
belebe, damit ich sie
enthülle und sie in ihrer
Natur als Ungerechtigkeiten

und Missbräuche

erschaffe.» (Jean-
Paul Sartre, Was ist
Literatur, aus dem
Französischen von H.G.
Brenner, Hamburg
1958, S. 40)

5. Walter Benjamin,
Über den Begriff der
Geschichte, in:
Philosophische Essays,
Stuttgart 1992, S. 151.

Szenenbild aus

«AI gran sole

carico d'amore»



das Versagen der industriellen Welt führt demnach zu Auf-
löung und Fragmentarisierung - letzte Zersplitterung einer
schiefen, wenn nicht gar labyrinthischen Beziehung.

Das Denken, das den Werken von Das atmende Klarsein
bis Prometeo zugrunde liegt, ist ontologischer Art, wird
jedoch in theologischen Begriffen ausgedrückt: Bei Worten
wie Engel, Opfer, Erlösung, zumal aber bei den Anrufungen
Gottes spielt das ursprüngliche Bedeutungsfeld, aus dem die

Begriffe stammen, keine Rolle mehr. Vermittels jüdischer
und griechischer Traditionen hat NonoTeil an der Verkehrung

zeitgenössischer Hermeneutik: Die Theologie nimmt
sich der Ruinen des historischen Materialsmus an, und das

Sein ist nur gerade Spur, Phantom, Erinnerung, befreit von
simpler Gegenwart. Nono allerdings wäre Hermeneut eines

schwachen Denkens (Vertreter des pensiero debole im Sinne

Vattimos), schickte sich seine Kunst in die Formen des

Verblassens und Verschwindens.

Vielmehr verstärkt seine Dialektik den scontro, den Konflikt,

den politischen Zusammenstoss. Das Denken Nonos
schliesst jede Synthese grundsätzlich und seit seinen ersten
Werken aus. Das offensichtliche Fehlen dialektischer
Prozesse im hegelschen Sinne und die Vorliebe für gewaltsame
Kontraste prädisponieren Nono zu einer solchen Philosophie:

Nichts vermag diese Haltung besser zu übersetzen als

das und, das die Begriffe vereint, indem es sie unterscheidet.
Das und Nonos ist der klare Ausdruck eines Konfliktes, der

ungeschlichtet bleibt, ein Zeichen für das Moment des

Zusammenstosses, für den leidenschaftlichen Ausdruck von
Gegensätzen, für die Spannungen von polemos - wie

zahlreiche Eintragungen in den Skizzen beweisen, ist sich

Nono des vom Wort rompere implizierten Bruches voll und

ganz bewusst.

Die Unterschiede zwischen einer marxistischen und einer

benjaminschen Deutung der Geschichte, die sich auf allen

Ebenen der musikalischen Faktur niederschlagen, spalten
das Werk Nonos radikal. In verwirrlicher Weise verkörpert
Nono die Krise der italienischen politischen Philosophie und
ihrer Unschlüssigkeit zwischen dem Historizismus eines

Togliatti einerseits und der zaghaften Infragestellung des

theoretischen Gerüstes dieses Historizismus oder der Fähigkeit,

die Gegenwart zu denken, andererseits.

Vermittels der Zitate aus Gorkis Mutter und Lenins Aufsatz

Dem Andenken der Kommune setzen sich in AI gran sole

carico d'amore die Vorstellungen, die den Ideologien der

Kommune oder Pavels zugrunde liegen, bei den Menschen

von Paris und der Mutter durch; denn diese werden in einer
Weise angesprochen, die sie die Notwendigkeit des

Kommunismus sowie die Notwendigkeit, diesen mit Waffen

(im Falle der Kommunarden) bzw. mit Streik und
Flugblättern (im Falle der Mutter) zu verbreiten, nach freien
Stücken einsehen lässt: Die Ideologie mahnt sie zu
Revolutionären.

Indem Nono die Illusion des triumphierenden Liberalismus,

der das 19. Jahrhundert charakterisierte, zerstört, macht

er die dynamischen Beziehungen zwischen der spontanen

Ideologie der Kommune und den realen historischen

Bedingungen ihrer Existenz sichtbar. Wenn die Ideologie die

Einheit einer sozialen Klasse garantiert - der Kommunarden

von Paris im ersten, der Kommunisten des russischen

Arbeiterviertels im zweiten Teil -, wird die politische Sprache

Ausdruck militanter Zwänge.
Der Massenstreik, ein Werk der Spontaneität, ist eines der

Themen im zweiten Teil von AI gran sole carico d'amore.

Überhaupt ist das Thema der Spontaneität omnipräsent im

Werk Nonos. Es mag genügen, an eine Mauerinschrift zu

erinnern, die in Musica-Manifesto verwendet wird: «Ici, on

spontane.» Solche Spontaneität ist ein Zeichen für das dia¬

lektische Potential des Arbeiterkampfes. Die Streiks von
Turin, die russischen Streiks von 1905 in den Szenen II, v und
vi in AI gran sole carico d'amore widerspiegeln den Augenblick

einer Vermassung des Kampfes und sind Antwort auf
die Massenorganisation der kapitalistischen Arbeit und
Produktion in internationalem Rahmen: Alle diese Prozesse

wirken in einen ideologischen Kontext ein, der durch den

Bruch mit dem Modell einer Avantgarde-Organisation
charakterisiert ist. Spontaneität bedeutet auch, dass eine

Intervention von aussen nicht mehr notwendig ist, denn die

Arbeiterklasse besitzt Reife und Klarheit in ihren Formen
des Kampfes und in der Durchschlagskraft ihrer Strategien.
Dies zu zeigen ist der Sinn der Szene II, iv, b.

In AI gran sole carico d'amore (I, iii, a) erscheinen demnach

gewisse Gedanken Rosa Luxemburgs, und dies,

paradoxerweise, vermittels eines Lenin-Zitates aus Dem Andenken
der Kommune: «Die Kommune wurde spontan geboren,
niemand hatte sie bewusst und methodisch vorbereitet.»
Sie hat sich also spontan organisiert - in der Oper werden
drei Massenbewegungen aus dem Hunger geboren: die

Kommune, der von Pavel angeführte Streik und die Turiner
Streiks der fünfziger Jahre.

Die Fortsetzung von Lenins Aufsatz gerät allerdings
nirgends ins Blickfeld: «Damit eine soziale Revolution siegreich
sein kann, sind zumindest zwei Bedingungen notwendig:
hochentwickelte Produktionskräfte und ein wohlvorbereitetes

Proletariat. Doch 1871 fehlten diese beiden Bedingungen.»

Es mangelte an der Organisation des Proletariats, es

fehlte die Funktion der Partei, und auch die Kritik Engels
scheint zuzutreffen, wonach sich die Kommune vermehrt des

revolutionären Potentials des Staates hätte bedienen sollen,
also des bewaffneten und als herrschende Klasse organisierten

Proletariats.6 Die brutale Niederschlagung ist Thema der
Szenen I, vii und viii, doch die Gründe des Scheiterns - im
ersten Teil der Kommune, im zweiten Teil der russischen

Revolution von 1905 - werden nirgends analysiert oder auch

nur dargestellt.
Nono illustriert die marxistisch-leninistische These vom

Zusammenbruch der staatlich-bürokratischen und militärischen

Maschinerie in der Szene I, i, c: erste Entscheidungen
der Republik (4. September 1870), Verteilung von Waffen an

alle Franzosen und Abschaffung der Staatspolizei. «Doch

Paris in Waffen, das war die Revolution in Waffen»7, schreibt

Marx. Die Kommune ist einerseits das Produkt einer Krise,
die durch die Kapitulation der herrschenden Klasse
entstanden war, und andererseits die Verwirklichung von
Tendenzen, die diese herrschende Klasse in die Krise trieb;8

und so sprechen die Waffen, die eigentlich bloss defensive

Mittel sein sollten, in den Szenen I, v, d oder I, vi, b. Dargestellt

werden die Ereignisse vom 18. März 1871: General

Joseph Vinoy versucht sich nachts der auf den Buttes

Montmartre stationierten Kanonen zu bemächtigen und

Paris militärisch zu besetzen; die Generäle Clément Thomas

und Claude Martin Lecomte werden von ihren Soldaten

hingerichtet. Wenn auch die Hinrichtung selbst nicht zur
Darstellung kommt, so wird doch im Prozess gegen Louise

Michel (I, vi, b) auf sie verwiesen.

AI gran sole carico d'amore stellt in konkreten Begriffen
die Probleme der sozialistischen Revolution dar und fragt,
mit Gramsci, nach dem zukünftigen Status der Massen:

Notwendig ist eine Staatskonstruktion, in der die Regierung

von der Arbeiterklasse gestellt wird, und eine Organisation
der Kommune nicht als ein parlamentarischer Organismus,
sondern als ein «zugleich exekutiver wie legislativer
Handlungskörper» (um eine Formulierung von Marx aufzunehmen).

Dies ist der Sinn der Resolutionen der Kommunarden

in den Szenen I, i, a und c oder I, v, b und d. Indem sie den

6. Vgl. Lenin, Staat
und Revolution, Berlin
1975.

7. Marx, Der Bürgerkrieg

in Frankreich, in:
Karl Marx, Friedrich
Engels, Gesamtausgabe,

Probeband, Berlin
1972, S. 171-215, hier
S. 173.

8. Nono hatte in
seinem Exemplar von
Damnés de la terre,
Paris 1969, S. 7, die
Worte unterstrichen:
«Als pazifische wurde
die Kommune zur
Gewalt gezwungen.»

06/0 7



Staat verwandelt, ersetzt die Kommune, was zerstört worden

ist, und macht sich von der Republik unabhängig:

Herabsetzung der Mietpreise (29. März 1871),Trennung von
Kirche und Staat (2. April), Verbot der Nachtarbeit in
Bäckereien (28. April), Beschränkung der Löhne (2. April)...
Das Schicksal der Massen ist also dem Auflösungsprozess
des Staates einbeschrieben. Die Kommune hat dadurch

gezeigt, dass es nicht genügt, wenn sich die Arbeiterklasse

der staatlichen Mittel bemächtigt.
Der erste Teil endet folgerichtig mit einem Lenin-Zitat aus

Staat und Revolution: «Die russischen Revolutionen von
1905 und 1917 setzen das Werk der Kommune in anderem

Rahmen und unter anderen Bedingungen fort.»
Doch ist AI gran sole carico d'amore im wesentlichen eine

Konsequenz aus den politischen Folgerungen von Musicals

anifesto, worin Nono den französischen Mai als Ausdruck

einer klassenkämpferischen Massenerfahrung analysiert -
eine Erfahrung, die auch die italienischen Streiks von
1968/69 charakterisiert.

Die in diesem Werk verwendeten Mauerinschriften weisen

auf ein Bewusstsein hin, das im Kampf der französischen

Studenten eine neue Art der politischen Auseinandersetzung
anbrechen sieht; denn Antworten des traditionellen Kapitalismus

werden dort ebensowenig anerkannt wie die Art des

Massengebrauchs und der Massenkontrolle durch die

organisierte Arbeiterbewegung.
Ein solcher Zugang fragt nach den gewaltsamen Formen

des Kampfes und nach der Zusammengehörigkeit von
Arbeitern und Intellektuellen. Nono hat die Notwendigkeit
einer solchen Zusammengehörigkeit in sämtlichen sich auf
die Universität beziehenden Texten betont - in Berlin 1967,

in Paris 1968, wie auch in Südamerika und, spezifischer, in

Lima und Ayacucho in den Texten der achtziger Jahre sowie

in Caminantes... Ayacucho. Gemäss Musica-Manifesto
wirken sich die Klassenwidersprüche des Kapitalismus auf
die Gesamtheit der Gesellschaft aus. Der französische Mai
bietet eine authentische Möglichkeit an, in grossem Umfang
mit einem Kampf zu brechen, der bisher - nach dem

politischen Modell von La Fabbrica illuminata - auf das

«praktisch-inerte» Ghetto von Fabrik und Arbeit beschränkt

blieb.

Die Erfahrung mit der Studentenbewegung hat bestimmende

Auswirkungen. Musica-Manifesto ist eine Analyse der

Widersprüche, die sich aus den historischen Arbeiterkämpfen

ergeben hatten und die den Prämissen der universitären

Revolte zugrunde lagen. Auch sind die Mauerinschriften von
Censier zahlreicher als diejenigen von Nanterre.9 Nono liest

den französischen Mai im Licht der marxistischen Thesen,

und nicht im Sinne anarchistischer oder libertinistischer
Theorien: Die Studierenden verwenden von nun an die

Methoden der Arbeiterklasse.
Politische und strategische Fragestellungen bilden die

Essenz des französischen Mais in Musica-Manifesto: Welcher

Art müssen die Verbindungen sein, die Universität und

Intellektuelle mit der Arbeiterklasse zu knüpfen haben?

Entwickelt sich die Beziehung zwischen Studentenbewegung
und Arbeiterkampf nach einer Logik der Avantgarde, oder

ist sie ein unreduzierbares Massenphänomen, das alle

Ebenen einschliesst, in denen ein Kampf gegen den Kapitalismus

stattfindet? Aufs ganze gesehen ist der Unterschied
ein historischer, ein Unterschied zwischen revolutionärem
und demokratischem Projekt. Die Konzerte und Gespräche
in den italienischen Fabriken sind Teil eines solchen
Kontextes und illustrieren eine Praxis, die besonderen Nachdruck

auf den politischen Gehalt des Kampfes wie auch auf

die Verallgemeinerung seiner Wirkungsmächtigkeit und auf
die Notwendigkeit radikalisierter Formen legt.

Die Revolte des französischen Mais, zugleich eine Krise

der gewerkschaftlichen und politischen Massenorganisation,

war nicht revolutionär, denn es fehlte eine revolutionäre

Massenpartei; vielmehr handelte es sich um einen gewaltsamen

Protest einer politischen Avantgarde. Der Bruch mit
dem Gesetz antizipiert jenen Gebrauch von Gewalt, der als

ökonomisches Potential zur Zerschlagung der ideologischen

Staatsapparate und damit zur Zerstörung und Vernichtung
jener Herrschaftssysteme führt, für die Subjekte nur als

Unterworfene existieren.

Betrachten wir also erneut einige Szenen aus AI gran sole

carico d'amore. In der Ermordung der Generäle (I, vi, b), die

Marx als Beginn des Terrors deutet, widerspiegelt sich die

kommunistische Zerschlagung von sozialen Strukturen des

Empires: Zwei Generäle, zwei Figuren der Armee, zwei

Repräsentanten der herrschenden Klasse werden ermordet.

Ihre Ermordung ist unmittelbar politisch.
Die Radikalisierung des Kampfes stellt den bürgerlichen

Staat und die Kommunarden vor ein Dilemma: Entweder

gehen sie als Sieger hervor, oder aber sie werden getötet.
Der Revolutionär kann sich weder Indifferenz noch Neutralität

leisten. Er erhebt keinen Anspruch auf Gerechtigkeit
oder Gnade: Er weiss, dass der Feind für seine Argumente
nie Verständnis aufbringen wird und dass ihm auch Todesstrafe

oder Deportation nicht vorenthalten bleiben. Dies ist

der Sinn des Prozesses gegen Louise Michel in den Szenen I,
vi, a und c von AI gran sole carico d'amore: «Ich will mich

nicht verteidigen, ich will nicht verteidigt werden; ich

gehöre ganz der sozialen Revolution an, und ich erkläre

hiermit, die Verantwortung für alle meine Taten auf mich zu

nehmen.»

Die einzig möglichen Antworten des Staates entsprächen
etwa der Folter in Intolleranza 1960, der Ermordung
Lumumbas oder eines südvietnamesischen Partisanen in

A floresta é jovem e cheja de vida, den Tribunalen von
Versailles, der Mauer der Föderierten, der Deportation nach

Neu-Kaledonien für die Kommunarden in AI gran sole

,{/JIT*/ 0
CO*© IHIU A LS"

9. Die von Nono
unterstrichenen Graffitis
und Inschriften sind
seinen beiden folgenden

Ausgaben
entnommen: Les Murs ont
la parole, Journal mural

mai 1968, Paris
1968 und Manifesti
délia rivolta di maggio,
Rom 1968.

*> c 10

Autographe
Partiturseite aus

«La Fabbrica

illuminata»



carico d'amore: Sie zeugen von staatlichen Reaktionen, die

der Revolutionär bereits vorausgesehen hatte.

Zu ähnlichen Gewalttaten kommt es in den Szenen I, vii
und viii, zu ähnlicher «Eskalation der Unterdrückungsmaschinerie»

in den Szenen II, iii, a, iv, a, v, a, vi, a und vii, a

von AI gran sole carico d'amore. Der Staat besitzt keine

Sprache der Versöhnung; er ist ein unendlicher Komplex von
Negationen der Negationen. Doch wenn eine Ordnung
(«Die Ordnung herrscht...») immer wieder mit Gewalt
aufrecht erhalten werden muss, führt dies unweigerlich ins

Verderben, lehrte einst Rosa Luxemburg.
Der Schluss des zweiten Teils der Oper wird von den

bewaffneten Kämpfen in den verschiedenen Ländern
Südamerikas dominiert, Kämpfe, die in den Werken und

Schriften Luigi Nonos seit A floresta é jovem e cheja de vida

omnipräsent sind: Kuba, das Epitaph an Luciano Cruz in

Como una ola de fuerza y luz, die Verwendung von Castros

Stimme und ein Che Guevara-Zitat aus Zwei, drei...
zahlreiche Vietnams schaffen, so lautet der Befehl in Y entonces

comprendio, das Massaker der Moncada in Voci destroying

muros, Ein Gespenst geht um in der Welt und AI gran sole

carico d'amore; in dessen erstem Teil fällt auch der Name

Tania Bunkes. Tania la guerrigliera10 war in der Tat eines der

am intensivsten annotierten Bücher Nonos, eifrig studierte

er den Charakter der Revolutionärin: Glaube, Wille, Disziplin,

Optimismus, Ernsthaftigkeit, ausserordentliche Voraussicht,

ideologische Sicherheit, Opferbereitschaft, Einsamkeit,

stetige Selbstüberwindung, Anpassung des Lebens an den

Kampf...
Wenn auch die Guerilla und die Figur des Guérilleros in

Nonos Texten und Widmungen der sechziger und siebziger
Jahre immer wieder vorkommt, so scheinen die theoretischen

und praktischen Implikationen des bewaffneten

Kampfes - die Einsamkeit, das Elend und die Risiken des

Waldgängers, der nicht bereit ist, sich einer als unrechtmässig

angesehenen Autorität zu unterwerfen - gänzlich zu fehlen.

Und wenn Caminantes... Ayacucho im Titel den Namen

einer peruanischen Stadt führt, an deren Universität der

bewaffnete Kampf des Sendero Luminoso begonnen hatte:

Welches ist dann die Spur des sartreschen Konzeptes eines

Brüderlichkeits-Terrors, des gegen die serielle Zersetzung

gerichteten terroristischen Schwurs?

1989, mehrere Jahre nach den historischen Ereignissen,

plante Nono ein Werk über die Rote Armee Fraktion:
Stammheim - Non un mistero - Infinito.11 Er annotiert ein

Buch von Pieter Bekker Schut, Stammheim, und zumal einen

Text von Ulrike Meinhof; ein Ausschnitt daraus lautet

folgendermassen:
«Das Gefühl, es explodiert einem der Kopf (das Gefühl, die

Schädeldecke müsste eigentliche zerreissen, abplatzen) -
das Gefühl, es würde einem das Rückenmark ins Gehirn

gepresst-
das Gefühl, das Gehirn schrumpelt einem allmählich

zusammen wie Backobst z.B. -
das Gefühl, man stünde ununterbrochen, unmerklich, unter

Strom, man würde ferngesteuert -
das Gefühl, die Assoziationen würden einem weggehackt-
das Gefühl, man pisse sich die Seele aus dem Leib, als wenn

man das Wasser nicht halten kann -»

Nono hatte sämtliche Wiederholungen des Wortes

«Gefühl» unterstrichen, numeriert von 1 bis 21 - und der

Komponist war fasziniert von den Ziffern 3 und 7 und von
der Zahl 21, die gewisse Abschnitte in Prometeo und in

No hay caminos, hay que caminar... Andrej Tarkowskij
strukturiert. Zu erinnern ist hier an den Ausdruck Mit innigster

Empfindung, der auf der Partitur von Fragmente - Stille, an

Diotima figuriert und mit geistiger Schärfe eine bestimmte

Krise der Äusserlichkeit in Worte fasst. Nono berief sich oft
auf die semantischen Verschiebungen zwischen innerlichem
Gefühl und einer äusserlichen Wahrnehmung, bei der sich

das Subjekt der Spitze erst durch den Stich gewahr wird.
«Töne verwandeln die Gefühle / Gefühle verwandeln die

Töne / Töne verwandeln sich in Gefühle / Gefühle verwandeln

sich in Töne», schreibt Nono in seiner Einführung zu
No hay caminos, hay que caminar... Andrej Trakowskij. Ein
solches ästhetisches Projekt schliesst jede Dichotomie
zwischen Äusserem und Innerem aus. Das eine spricht von
der intimen Besonderheit des anderen: «Das Ohr
aufwecken, die Augen, das humane Denken, die Intelligenz, das

Maximun an veräusserlichter Innerlichkeit.»12

Die Rote Armee Fraktion ist eine Folge der Studentenbewegungen

der ausgehenden sechziger Jahre. Der bewaffnete

Kampf ist im Projekt Nonos Ausdruck einer
avantgardistischen Radikalisierung der Problematik von Musica-

Manifesto. Indem er die konterrevolutionäre Tendenz,
zwischen Arbeiterrevolution und Studentenrevolte zu

unterscheiden, zurückweist, proletarisiert der Terrorismus

die Kämpfenden und bricht die vom Staat betriebene

Umzingelung und Integration der traditionellen proletarischen

Organisationen. Es gilt nicht nur zu protestieren, sondern

Widerstand zu leisten und sich durch die Vereinigung von
Theorie und Praxis demjenigen entgegenzustellen, was in

Gefangenschaft führt. Politisches Bewusstsein und Erkenntnis

des Konkreten entspringen dem Kampf: gemäss Engels
materialisiert sich der Guérillero im Gefecht.

Die Guerilla ist eine Hydra.

Wo immer uns auch der Tod überraschen wird - er ist

willkommen, vorausgesetzt, dass unser Kriegsgeschrei
vernommen wird, dass eine andere Hand sich der Waffen

annimmt und dass sich andere Menschen erheben,

um Totengesänge anzustimmen zwischen dem Knattern
der Mitrailleusen und erneutem Kriegs- und

Siegesgeschrei.

Y entonces coprendiô

«Die Personen in meinem Werk sterben nicht, sondern

sind ständig am Werden», erklärte Nono in bezug auf AI
gran sole carico d'amore.13

Insofern der Terrorismus ein avantgardistischer Kampf
ist,14 thematisiert er den Begriff der Gruppe, die «Mannigfaltigkeit

der Beziehungen und von Beziehungen innerhalb

dieser Beziehungen untereinander»15. Die Gruppe
anzuerkennen bedeutet zugleich, ihre kollektive Richtung
anzuerkennen - ein Kollektiv, das dem Terrorismus sowohl

vorausgeht wie auch bestimmt: «Der Guérillero ist die

Gruppe.» Nono hat denn auch oft über die Masse und das

Individuum reflektiert, seltener über die Gruppe: der Solist,

das sich widersetzende Subjekt; der Chor, die proletarischen
Massen; die Elektronik, das zerrissene Echo von den

Geräuschen der Arbeiterklasse.

In AI gran sole carico d'amore werden die Figuren von
Louise Michel und Deola - gemäss der Dramaturgie

Ljubimows in Crois, camarade! - von vier Sopranstimmen

dargestellt; in diesem Ensemble ist die Beziehung zwischen

dem Individuum Louise Michel oder dem Individuum
Deola zu den vier Sopranen nicht mehr ausschliesslich binär,

und darin materialisiert sich die Überwindung der Alterität.

lo und Prometheus machen dieselbe Erfahrung in Io,

frammento dal Prometeo und in der «isola seconda» von
Prometeo. Gemäss Sartre ist die Beziehung innerhalb einer

Gruppe dreigliedrig, denn «das Individuum [ist] als Dritter

10. Tania la guerrigliera,

Mailand 1971,
ist eine Übersetzung
von Tania la guerrillera
inolvidable, Havanna
1970. Nono, der beide
Ausgaben besass,
benutzte ein Gedicht aus
dem Jahre 1966 (zitiert
S. 260 in der kubanischen

Edition) in AI
gran sole carico
d'amore.

11. Vgl. Philippe Al-
bèra, Wenn aus der
Ferne..., in -.Acanthes
An XV, Fondettes
1991, S. 124.

12. Luigi Nono, Écrits,
Paris 1993, S. 257.

13. Luigi Nono, Luigi
Nono e Luigi Pesta-
lozza a proposito die
AI gran sole carico
d'amore, in: AI gran
sole carico d'amore,
Mailand 1977, S. 72.

14. An der Avantgarde
zu sein, sei eine Funktion,

zu der man sich
nicht selbst ernennen
und auf die man keinen

Anspruch erheben
könne, schrieb Ulrike
Meinhof ('Textes des
prisonniers de la RAF
et dernières lettres
d'Ulrike Meinhof, Paris
1977, S. 43).

15. Jean-Paul Sartre,
Kritik der dialektischen
Vernunft, aus dem
Französischen von
Traugott König, Hamburg

1967, Bd. I S. 70.

0 8/09



in der Einheit der gleichen Praxis (also der gleichen
Wahrnehmung) an die Einheit der Individuen, als von der nicht

totalisierten Totalisierung untrennbare Momente, gebunden

[...] und an jedes von ihnen als Dritten, das heisst vermittels

der Gruppe [...]: ich erfasse die Gruppe als meine gemeinsame

Realität und gleichzeitig als Vermittlung zwischen mir
und jedem anderen Dritten.»16

Anhand des Textes von Meinhof behandelt Nono zudem

die klassische Dialektik zwischen Kommunismus und

Sozialdemokratie. Der Titel eines früheren Aufsatzes, Nella

Sierra e in parlamento, fasst die Krise zwischen Repräsentation

und Guerilla in Worte - eine Reaktion auf die counter

insurgency11.

Die Gruppe konstituiert sich durch die «unwiderrufliche

Festigung der Bindungen», durch den Eid; an dessen

Ursprung liegt eine wirkliche, innerliche und reflexive Angst

- der Eid ist ein Druckmittel gegenüber den Mitgliedern,
geschaffen von den Mitgliedern selbst, eine «menschliche

Beziehung vermittelter Gegenseitigkeit» (Sartre). In zwei

Fällen scheint der Schwur in den Werken Nonos von besonderer

Bedeutung zu sein, beide Male geht es um Eidesbruch.

In A floresta é jovem e cheja de vida: «C'è stato chi ha

tradito» («es gab Verräter» bzw. «der Staat hat verraten»).
Und in der Szene II, iv, b von AI gran sole carico d'amore

stellt Nonö (mit Gorki) dar, wie einige Arbeiter einen Streik

zu brechen drohen. Allein schon die Klassenzugehörigkeit

genügt beinahe, jeden Dritten als kollektives Wesen in die

Verschwörung einzubinden; Sartres Hinweis auf die Trägheit
einer Klasse wird somit ausgeblendet.

Ulrike Meinhof stellt in bezug auf die Kommune dieselben

Fragen wie Lenin: Ist eine Verwandlung der reaktionären

Militarisierung in eine revolutionäre Militarisierung
möglich? «Die Schüsse auf Rudi [Dutschke] haben dem

Traum der Gewaltlosigkeit ein Ende gesetzt. Wer sich nicht

bewaffnet, stirbt, wer nicht stirbt, wird in den Gefängnissen,

in den Erziehungsheimen, in den Wohntürmen lebend

begraben.»18 Nach dem Schema der Kommune erscheint der

deutsche Terrorismus hier als Folge einer bereits vorausgegangenen

Gewaltanwendung von Seiten des Staates: Gewalt

im Sinne einer Behinderung der Arbeit wie in La Fabbrica

illuminata oder in der Szene II, i, a von AI gran sole carico

d'amore; Gewalt im Sinne der Aufrechterhaltung von

Produktionsbedingungen (in den Chören von Da un diario

italiano ist von einer «mit Waffen verteidigten Fabrik» die

Rede); Gewalt auch im Sinne von Kolonialisierung. Die

Unterscheidung zwischen Bürgerkrieg und Kolonialkrieg
verflüchtigt sich, und der Staat, der die Befreiungsbewegungen

als terroristisch erklärt, irrt sich keineswegs. Die
Forderungen der Kolonisierten sind in erster Linie politischer

Art, denn die ökonomische Unabhängigkeit ist die Folge der

Ausbeutung und die Folge einer militärischen und finanziellen

Ordnung, die diese Ausbeutung ermöglicht. Occupatio
bellica: der Kampf der Algerier um ihre Unabhängigkeit, der

in Intolleranza 1960 mit dem Gedicht Liberté von Paul

Éluard in Verbindung gebracht wird, und die Anspielungen
an die venezuelanischen, vietnamesischen und chilenischen

Befreiungsbewegungen in den Werken und Schriften Nonos

stehen damit in Zusammenhang: Pedro Duno, Kommandant

der venezuelanischen FALN, oder Gabriel, angolanischer

Guerillo, in A floresta é jovem e cheja de vida; das vietnamesische

Lager in der Szene II, vi, b von AI gran sole carico

d'amore... Die Befreiungsbewegungen im Werk Nonos

zielen auf die Rekonstruktion einer internationalen proletarischen

Politik.
Poesie und Opfer: der Mensch, der singt, und der Mensch,

der tötet, unterhalten innerhalb der Erlösungsgeschichte

enge Beziehungen. «Ihr Tod wird als Beispiel dienen» (La

Victoire de Guernica). Immer wieder nimmt Nono letzte

Nachrichten, letzte Briefe, letzte Worte auf, damit sie noch

im Tod weiterklingen: Briefe von zu Tode Verurteilten im

europäischen Widerstand in II Canto sospeso, der letzte Brief
Patrice Lumumbas an seine Frau in A floresta é jovem e

cheja de vida, die letzte Nachricht Ernesto Che Guevaras in

Y enfonces comprendiô, und der Vers Velimir Khlebnikovs in

Quando stanno morendo: «Wenn sie sterben, singen die

Menschen...» Bereits der Titel, Quando stanno morendo,

weist auf diesen Augenblick des Todes hin, in dem die
Menschen singen und durch ihren Gesang - mag dieser auch so

fragil sein wie derjenige Didones in Cori di Didone - ein

letztes Zeugnis ablegen von ihrer Existenz und ihrem

Kampf.
Der Kampf verewigt sich im Epitaph, in der Sperre, in der

Mauer - es sind die Orte der Graffitis, der Inschriften, der

Gesetzestafeln, der Wehklagen, des Todes: Es ist die Mauer

der Slogans vom Mai 1968 in Musica-Manifeto, die

Hinrichtungsmauer in Y entonces comprendiô, die Mauer der

Föderierten in AI gran sole carico d'amore, die Zelle Rosa

Luxemburgs in Voci destroying muros. Und der Fels des

Prometeo.

Der Kampf ist endlos und hat keine andere Finalität als

sich selbst: «Was wir wollen, das ist die Revolution, mit
anderen Worten: es gibt ein Ziel, und in bezug auf dieses Ziel

gibt es keine Position, es gibt nur Bewegung, es gibt nur den

Kampf; der Bezug zum Sein, wie du sagst, bedeutet: kämpfen»,

schreibt Ulrike Meinhof.19

Der Terrorismus verneint die Möglichkeit, die Reformen

mit demokratischen Mitteln durchzusetzen, so wie dies etwa

die Kommunarden mit ihren Resolutionen in AI gran sole

carico d'amore anstreben. Die vom Terrorismus ausgeübte

Gewalt ist nicht genügend in den Massen verwurzelt und ist

deshalb nicht eigentlich revolutionär. Der Verlust des

Vertrauens in einen bewaffneten Kampf der Massen führt

zur Infragestellung des Begriffes der Masse selbst und zur

16. Ebd., S. 400.

17. Der Begriff counter
insurgency wird vom
Pentagon definiert als
die Gesamtheit der
«militärischen,
paramilitärischen, politischen,
ökonomischen,
psychologischen und zivilen

Operationen, die
von einer Regierung
zwecks der Brechung
jeglichen subversiven
Aufstandes eingesetzt
werden».

18. Zitiert nach Anne
Steiner und Loïc
Debray, La Fraction
Armée Rouge, guérilla
urbaine en Europe
occidentale, Paris
1988, S. 25.

19. Ulrike Meinhof,
Mutinerie et autres
textes, Paris 1977,
S. 173.

FIAs A l_

Autographe
Partiturseite aus

«La Fabbrica

illuminata» pASjfttAUNO l rlATTl M' j PaSSfflAtJN® if



Verurteilung jener Partei, die sich für eine staatliche Lösung
sämtlicher gesellschaftlicher Konflikte ausspricht und
solcherart jeglichen wirklichen Widerstand hintertreibt.

Die Idee einer gewaltsamen Revolution, deren absoluten
Werten sein Leben oder dasjenige anderer zu opfern ist, zu

akzeptieren, bedeutet auch, dass man dem Terrorismus
nichts entgegenhalten kann. Die Zerstörung des Staates, die

der Terrorist durch eine klassische Strategie anstrebt,
befindet sich im vollständigen Gegensatz zur
marxistischleninistischen Analyse des französischen Bürgerkrieges von
1871 in AI gran sole carico d'amore. Der bewaffnete Kampf
ist in keiner Weise vereinbar mit den neuen Anforderungen,
denen mit Begriffen wie Masse und kollektive Wiederaneignung

der Produktionsmittel Ausdruck verliehen wird.
Nonos Strategie hingegen ist dialektisch. Jeder Kampf,

dem die Veränderung der herrschenden Machtverhältnisse
innerhalb der sozialen Strukturen verunmöglicht wird, muss

unweigerlich repressiv werden. Anders gesagt: die terroristische

Macht mutiert zu einer bloss neutralen, mechanischen,

instrumenteilen; jegliche Analyse reduziert sich auf eine

Vorwegnahme des finalen Systemzusammenbruchs. In gewissem

Sinne ist das Projekt Stammheim - Non un mistero -
Infinito eine blanquistische Antwort auf die Kristallisation
der benjaminschen Zeit.

Gemäss dem italienischen Philosophen Gianni Vattimo ist
die Geschichte der sozialen und individuellen Repräsentation

zugleich eine Geschichte der Werte, denen das Leben
zeitweise geopfert werden muss: Kriege, Martyrien,
Pogrome, prometheische Opfer... Die Faszination für die

revolutionäre Idee und für die Eroberung des Winterpalastes,

an die Nonos Texte der sechziger Jahre oft anspielen,

entspringt der Hoffnung auf den Augenblick einer absoluten

Beziehung zu einem absoluten Wert. Das Projekt Stammheim

- Non un mistero - Infinito ist in Nonos Werk ein

Endpunkt eines gelähmten historischen Bewusstseins und

einer Musik, die wegen der Unmöglichkeit zur Dialektik
jegliche Dynamik ausschliesst - Konsequenz eines Kontextes
sozialer Trägheit und Unbeweglichkeit. Mit anderen Worten:
der Terrorismus ist eine ahistorische Antwort auf das Versagen

und die Kapitulation der Geschichte geworden.
Die Revolution ist oft tellurisch: Ihre Bindung an den

Boden, an das Volk, an die geographische Beschaffenheit des

Landes, in dem der Kampf stattfindet, kennzeichnet auch das

Denken von Mao, Castro oder Ho Chi Minh. Mit Begriffen
wie Verborgenheit oder Untergrund, mit der Metapher eines

unterirdischen Kampfes wird dem Marxismus zudem ein

neues Aktionsfeld eröffnet, einen komplex strukturierten
Raum: Es entsteht ein neuer Topos der Tiefe.

Die Praxis Nonos schwankt zwischen derjenigen eines

venezianischen Citoyens und einer Politik im konkreten
und radikalen Sinne des Wortes. Zahlreiche Artikel künden

von einem venezianischen Kommunismus, der, ohnmächtig,
den Archipel zugunsten des Festlandes verlässt. In der

Nachfolge Tin tore ttos ist Nono der Künstler des Weltendes,

die Arbeiterklasse lässt die thalassokratische Stadt im Stich.

Sein Bild als ein Subjekt, das die Stadt baut, bleibt ständig

präsent, und die Stadt wird zur Metapher einer polis im

Sinne einer lebendigen, konkreten und realen Totalität.

Sämtliche Anspielungen an die venezianische Polyphonie
sind demnach Metaphern eines zeitgenössischen,
gesellschaftlichen Raumes. Die marxistische Topik Nonos ist

marin. Die Vermählung mit dem Meer, sposalizio del mare,

beschreibt eine neue Strategie, die Utopie einer Suspension
des nomos, jeder Partitur, jeder irdischen Wurzel: Das Meer
als Bahn, Gedanke, Weg.

Auf den Spuren von Carl Schmitts Land und Meer ist die

Insel kein Fragment, kein Erdkrümel, kein vom Festland

getrennter und vom Wasser umgebener Landfetzen mehr.
Doch vom Meer oder von einer benachbarten Insel aus

gesehen wird jedes Landstück zum Küstenstreifen, der ein
Hinterland verspricht: Ein «Feld des Meeres» umgibt das

Land, und jenseits von Strand und Sand liegt ein Landozean.
Die Insel wird zu einem Schiff, zu einem Teil des Meeres, zu
einer Antwort auf das Meer, auf seine Gewaltsamkeit und
seine Gefahren. Diese Inseln, die in den entsprechenden
Abschnitten des Prometeo den Raum revolutionieren,
verändern die Dimensionen und das Mass, doch auch die

eigentlichen Strukturen des Raumes, der der Welt künftig
einbeschrieben ist.

Archipel, Prometo. Das Meer ist hier utopisch, indem es

sich lossagt von historischem Ort und historischer Zeit. Von
der Insel aus, die abgeriegelt, hermetisch, versiegelt wirken
könnte, zeichnet sich die Notwendigkeit ab, das Zentrum zu

zerbrechen, den Archipel zu zerschlagen, das Zerbrochene

zu befragen. Auf dem Meer gibt es kein Zentrum, keinen

Mittelpunkt, keinen Weg zurück, sondern einzig die Öffnung
einer grenzenlosen Zahl möglicher Bahnen.

Die Politik Nonos ist wesenhaft mit einem Archipel
verbunden, wo der meerische Zusammenstoss - von Schiff

zu Schiff - diejenigen, die kämpfen, und diejenigen, die nicht

kämpfen, umfasst. Weshalb also erstaunt sein über die

Gegenüberstellung von Cesare Paveses Gedicht Mattino und

den Mauerinschriften des französischen Mais in Musica-

Manifestol

Das halbgeschlossene Fenster umschliesst ein Antlitz
über dem Feld des Meeres. Die losen Haare begleiten
den sanften Rhythmus des Meeres.

Musica-Manifesto

Weshalb erstaunt sein, dass das Projekt über die RAF mit
dem geheimnisvollen, hermetischen Infinito Leopardis
verbunden wird?20 Meer, Raum, Stille, Untergang, Horizont,
Ruhe... Alle diese Worte, die Nono so vertraut waren,
veranschaulichen die sich in unendlicher Stille und in der

Abgeschiedenheit einer camera silens befindende Insel,

worin die murrenden Rufe und gequälten Pfiffe Meinhofs

tragisch widerhallen.

Der deutsche Terrorismus findet in die Texte Nonos und in
das Projekt Stammheim - Non un mistero - Infinito im
Moment einer schmerzvollen Bewusstwerdung Eingang; es

ist ein letzter Widerstand gegen den Nihilismus einer Welt,
die von einer ideologielosen Technik vollständig durchdrungen

ist. Die Utopie des Zerfalls geht über die bloss ästhetische

Dimension hinaus. Doch erscheint der Name Meinhofs

zeitgleich zu den Begegnungen mit Gerhard Richter und

seinem Zyklus 18. Oktober 1977, wo rein humane Beweggründe

im Vordergrund stehen, wodurch der terroristische

Gedanke, dass Gefahr und der Verlust der Illusionen von
einer bestimmten Utopie und bestimmten Heilslehre

getrennt werden: «Die Bilder sind Ausdruck einer stummen

Umwälzung, sie rühren her von einem beinahe hilflosen

Versuch, Gefühlen des Mitleids, der Traurigkeit und der

Empörung Form zu geben.»21

Und es ist bezeichnend, dass der Name Tania Bunkes in AI
gran sole carico d'amore gerade im Zeitpunkt des historischen

Kompromisses erscheint und dass Nono am Projekt
Stammheim - Non un mistero - Infinito zu einer Zeit arbeitete,

als der Ostblock zusammenbrach. Geboren aus dem

Anti-Faschismus und aus den Grundsätzen der Resistenza,

ist der bewaffnete Kampf Ausdruck einer ungeduldig gewordenen

Dialektik, schliesslich eines Abschiedes.

(Aus dem Französischen von Patrick Müller)

20. Im gegenwärtigen
Augenblick unserer
Manuskriptstudien ist
es uns unmöglich, die
Verbindung zwischen
L'lnfinoto Leopardis
und Stammheim - Non
un mistero - Infinito
präzise herzustellen,
auch wenn der Titel
des Projektes einen
direkten Bezug vermuten

lässt. Handelte es
sich um ein Werk auf
den Text allein von
Meinhof, auf den Text
von Meinhof und das
Gedicht Leopardis
(nach dem Modell von
Musica-Manifesto)
oder einzig auf das
Gedicht von Leopardi
(nach dem Modeil von
Caminantes... Aya-
cucho) - oder steht es,
über die Anspielung
des Titels auf die
peruanische Stadt
hinausgehend, in
Zusammenhang mit einem
Sonett Giordano
Brunos...?

21. Gerhard Richter,
Textes, Dijon 1995, S.
207; für eine
Reproduktion der Werke vgl.
Gerhard Richter, Bonn
1993.

10/11


	Ästhetik des Widerstands : Streik und bewaffneter Kampf im Werk Luigi Nonos

